
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 81 (1994)

Heft: 10

Artikel: "Just Community" : die Schule als Gemeinschaft gestalten

Autor: Althof, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-532136

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-532136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wolfgang Althof

«Just Community» - Die Schule als

Gemeinschaft gestalten

Die zentralen Leitideen des «Just Community»-Modells sind Demokratie
und Partizipation, Gerechtigkeit sowie Gemeinschaft. WolfgangAlthof
erläutert diese Prinzipien und die zugrundeliegenden entwicklungs- und

lernpsychologischen Annahmen und präsentiert Vorschläge zur
organisatorischen Gestaltung und Absicherung des Modells.

«Just Community» - ein Begriff ist immer noch aufder Suche nach seinem
deutschen Pendant. Die unter diesem Namen bekanntgewordenen
Schulreformbemühungen wurden initiiert vom amerikanischen Psychologen und

Pädagogen Lawrence Kohlberg, der seinerseits ältere pädagogische Ideen
und Vorschläge aufgriff. Insbesondere versuchte er, Vorstellungen des
französischen Soziologen Emile Dürkheim über die Bedeutung von Gruppe
und Gemeinschaft für die Entwicklung des Einzelnen und für die Stabilität
der Gesellschaft mit der erfahrungs- und entwicklungsorientierten,
progressiven Pädagogik des Amerikaners John Dewey zu verbinden. Die
pädagogische Zielsetzung der Schule richtet sich, nach diesem Ansatz, aufdie

Entwicklung von Fähigkeiten und Handlungsbereitschaften, die über den
Wissensaufbau in den verschiedenen Schulfächem hinausgehen und die
die Ebenen der Schülerpersönlichkeit und des sozialen Miteinanders
berühren. Diese Ziele lassen sich gut im Begriffder Mündigkeit bündeln, der
sowohl Autonomie im Sinne von Selbstbestimmung durch Urteils- und

Handlungsfähigkeit als auch die Fähigkeit und die Bereitschaft zur
Übernahme von Verantwortung (sich selbst und anderen gegenüber) umfasst.

«Just Community» -
eine Schulreform die
sich um Autonomie,
Mündigkeit und
Verantwortung der
Schülerpersönlichkeit
bemüht.

Übersetzungsversuche des Begriffs «Just Community» in Reformprojekten
des deutschsprachigen Raumes reichen vom wörtlichen «Gerechte

Gemeinschaft» über «Gerechte (Schul-)Kooperative» und «Demokratische
Gemeinschaft» bis hin zu «Thing» - diesen Namen der alten germanischen

Ratsversammlung gab sich das Plenum eines «Just Community»-
Versuches an einer Bemer Mittelschule. In diesen unterschiedlichen
Versuchen, die Reformkonzeption aufeinen begrifflichen Nenner zu bringen,
deutet sich an, welche Leitideen hier zu einer - manchmal organischen,
manchmal diffizilen - Einheit zusammengeführt werden sollen:

Demokratie und Partizipation: Die Schule soll demokratischer werden;
Schülerinnen und Schüler sollen an Entscheidungen, die die Gestaltung
des Schullebens betreffen, beteiligt werden.

Gerechtigkeit: Konflikte sollen auf eine faire Weise gelöst werden; es

soll eine bewusste Auseinandersetzung mit Wertfragen im
zwischenmenschlichen bzw. sozialen Bereich gefordert werden.

Gemeinschaft: Kooperation, gemeinsames Lernen, gegenseitige
Unterstützung und das Erleben eines Zusammenhaltes über die engeren
Freundesgruppen hinaus sollen einen erhöhten Stellenwert bekommen.

schweizer schule 10/94 21



Ein Beispiel

Die Diskussion nimmt
zunächst einen wenig
vielversprechenden
Verlauf. Der Einfluss
der Lehrpersonen ist
überdeutlich spürbar.

Eine grosse Schule hat «Just Communities» auf Jahrgangsstufen
eingerichtet. Das Projekt ist noch neu und ungewohnt. Die Fünftklässler halten,
gemeinsam mit ihren Lehrerinnen und Lehrern, eine der ersten ihrer
regelmässigen Sitzungen ab. Die Diskussionsleitung übernehmen zwei Knaben,

unterstützt von zwei Lehrkräften. Aus gegebenem Anlass heisst das

wichtigste Traktandum: «Welche Pflichten haben wir gegenüber der

Schulgemeinschaft?» Der Anlass ist, dass die Schule ein grosses Sportfest
für die Region ausgerichtet hatte, viele deijenigen jüngeren Schülerinnen,
die weder als Aktive noch als Helfer direkt beteiligt waren, dieses Sportfest

aber vorzeitig verlassen hatten. Die Diskussion nimmt zunächst einen

wenig vielversprechenden Verlauf. Der Einfluss der Lehrpersonen ist
überdeutlich spürbar. Es findet Frontalunterricht im erweiterten Kreis
statt: Die Kinder werden aufgefordert, zu definieren, wodurch sich eine
Gemeinschaft auszeichne; Pflichten - der Schüler, nicht der Lehrer- werden

gesammelt und auf einem Plakat vermerkt. Die Atmosphäre ist brav,
ein Wortbeitrag so allgemein-abstrakt wie der andere, die Diskussion
langweilig. Dann plötzlich kippt das Ganze um 180 Grad, das Gespräch wird
spannend, lebendig und lemträchtig: Einige Kinder hatten, mit Bezug auf
das Sportfest, es gewagt, ihre eigenen Empfindungen und Gedanken zu
formulieren. Tenor: Wie konntet Ihr erwarten, dass wir mit Freude an
diesem Sportfest teilnehmen würden, und das auch noch in der Freizeit? Wir
mussten da ja hin! In die Planung und Organisation waren wir nicht
einbezogen, Aufgaben hatten wir keine, nur als Staffage und Statisten waren wir
gefragt. Wie sollen wir stolz auf einen von «unserer» Schule ausgerichteten

Grossanlass sein, von dem wir vorher so gut wie nichts wissen, an dem
wir nichts zu tun haben, bei dem für uns nichts drin ist und nichts raus
kommt? Dieser Protestschrei veranlasst andere, ebenfalls ihren persönlichen

Standpunkt zu vertreten: Warum soll ich, fragt eine Lehrerin
provozierend, in Zukunft noch meine Freizeit für Schulreisen opfern, wenn Ihr
nicht bereit seid, einige Stunden auf dem Sportplatz zu verbringen, ohne
selbst im Mittelpunkt zu stehen? Kann nicht, so manche der Kinder, eine

Gruppe oder Gemeinschaft nur funktionieren, wenn jeder bereit ist, auch
einmal ein Opfer zu bringen? Eine Sportlehrerin äussert sich selbstkritisch:

Offenbar sei es ihr nicht gelungen, ihrer Klasse den hohen Stellenwert

des Sportfestes zu verdeutlichen. Die Versammlung beschliesst, für
die Zukunft Konsequenzen aus dieser Erfahrung zu ziehen: Über den
nächsten schulweiten Anlass, einen Weihnachtsbasar, wird rechtzeitiger
und besser informiert; die in der «Just Community» vereinigten Klassen
und Personen werden in die Planung und Durchführung einbezogen.

Dieser Vorfall spielte sich an einer Schule ab, die am deutschen «Just

Community»-Modellversuch «Demokratie und Erziehung in der Schule»
(DES) teilnahm. Das Beispiel mag zur Illustration einer Reihe von
Grundannahmen, ZielVorstellungen und praktischen Fragen der Umsetzung der
«Just Community»-Idee dienen. Einige Merkmale sind unmittelbar
erkennbar: Klassenübergreifende Versammlungen, an denen die Schüler-
wie die Lehrerschaft teilnimmt, debattieren Fragen des Schullebens und
sind berechtigt, im Hinblick auf bestimmte Themengebiete Entscheidun-

22 schweizer schule 10/94



gen zu treffen - und zwar nach dem Prinzip «ein Mensch - eine Stimme».
Auf einige grundlegende Merkmale von «Just Community»-Modellen
möchte ich etwas ausführlicher eingehen: (1) das Ziel der handelnden

Partizipation an der Gestaltung des Schullebens, (2) das Ziel eines
kontinuierlichen Diskurses über Wertfragen, (3) die entwicklungs- und
lernpsychologischen Grundannahmen, (4) Vorschläge zur organisatorischen
Gestaltung und Absicherung des Modells.

Partizipation und Demokratie
«Just Community»-Projekte machen ernst mit dem pädagogisch und
bildungspolitisch immer wieder eingeforderten (vgl. z.B. den Bericht der
Eidgenössischen Jugendkommission von 1991: Bildung. Partizipation und

Chancen(un)gleichheit im schweizerischen Bildungswesen) und in der
schulischen Praxis oft schmählich vernachlässigten Anspruch, durch
Partizipation an der Gestaltung des Schullebens soziales Lernen,
Demokratiefähigkeit und die Vorbereitung auf das Leben in einer komplexen
Gesellschaft zu unterstützen. Sie fördern Urteils-, Entscheidungs- und

Handlungsfähigkeiten durch die Konfrontation mit realen, nicht «papier-
nen» Situationen, in denen solche Fähigkeiten gefragt sind. Sie folgen dem
Grundsatz: Demokratie lernt man nur, indem man Demokratie praktiziert;
Verantwortlichkeit erwirbt man nur, wenn einem auch zugetraut wird,
Verantwortung zu übernehmen; Urteilsfähigkeit entwickelt sich nur, wenn die
eigene Urteilskraft auch herausgefordert wird und zum Zuge kommen
kann.

Wer also nur Wege sucht, das Schulleben möglichst effizient zu managen,
für den ist die «Just Community» das falsche Modell. Wie das obige
Beispiel zeigt, muss Zeit und Geduld aufgebracht werden, um zu echter
Verständigung und zu einem Konsens über Regeln und Entscheidungen zu
gelangen. Gelingt dies, kann man - quasi als Nebenprodukt - mit einer
wachsenden Identifikation mit der Schule rechnen. Lebendiger Unterricht
und eine gut funktionierende «Just Community» sind zwei sich vortrefflich

ergänzende Mittel gegen Schulunlust.

«Just Community» ist
das falsche Modell
für möglichst
effizientes Managen
des Schullebens.

Selbstverständlich muss im vorhinein entschieden werden, welche Mitent-
scheidungs- und Selbstbestimmungskompetenzen der Schul- oder
Jahrgangsversammlung eingeräumt werden sollen und können. Grenzen sind
durch das Alter der beteiligten Schülerinnen (und damit ihre erreichten

Kompetenzen) ebenso gegeben wie durch Rahmenvorgaben: die
Funktionsfähigkeit der Schule - entsprechend ihrer gesellschaftlichen
Aufgabenstellung - darf nicht angetastet werden. Eine grosse Plenarversamm-

lung darf nicht zu einem Tribunal über Personen werden. Dennoch bleiben

grosse Spielräume für eine reale Schülerinnenbeteiligung, die über blosse

«Sandkastenspiele» hinausgeht - ein entscheidender Aspekt, da das Interesse

der Schülerinnen und Schüler an einer Mitgestaltung naturgemäss
davon abhängt, welchen Bedarf und welche Möglichkeiten für ein Mitmachen

und Mitentscheiden sie selbst sehen. Bei jüngeren Kindern reichen
denkbare Traktanden von der Planung schulweiter Aktivitäten über die
räumlich-künstlerische Gestaltung von Schulhaus und Klassenraum oder

schweizer schule 10/94 23



die Verabredung von Verhaltensregeln auf dem Schulgelände bis hin zur
Schaffung selbstverwalteter Einrichtungen (wie, so an deutschen
Modellschulen, eines Schulkiosks oder einer Velowerkstatt). Die Kompetenzen
einer «Just Community» aufhöheren Schulstufen können sehr wohl deutlich

weiter in Richtung einer Partizipation an internen schulpolitischen
Entscheidungen gehen.

Diskurse über Wertfragen
«Just Community»-Programme thematisieren Wertfragen, sie haben die
moralische Dimension des sozialen Miteinanders im Blick. Allerdings
nicht im Sinne einer sozusagen «selbst-gerechten» Gemeinschaft, die
glaubt, in Fragen der Moral die Wahrheit gepachtet zu haben und gar andere

belehren zu können, was «gutes» oder «anständiges» Verhalten sei.

Ganz im Gegenteil: Hier wird vorausgesetzt, dass gerade echte moralische
Entscheidungen besonders schwierig sind, weil sie immer mit einem Konflikt

zwischen Werten zu tun haben - zwischen Werten, die jeweils für sich
einen positiven Stellenwert haben. In Klasse und Schulversammlungen
sollen Kinder und Jugendliche deshalb Übung darin bekommen, einen
Wertediskurs zu fuhren, in dem diejenige Regelung oder Konfliktlösung
gesucht wird, die allen Beteiligten am besten gerecht wird - eine Übung,
die auch ganz allgemein dem Aufbau einer Interaktions- und Gesprächskultur

dient. Die grundsätzliche Bedeutung von Massstäben wie Fairness,
Respekt gegenüber der Würde von Personen, Fürsorglichkeit gegenüber
Mitmenschen und Verantwortung gegenüber der Gemeinschaft wird von
den beteiligten Lehrkräften immer wieder betont - womit sie auch

signalisieren, dass es ihnen in Zeiten der Wertunsicherheit, des
zwischenmenschlichen Desinteresses und der Gewalt nicht egal ist, ob sich jemand
rücksichtsvoll oder rücksichtslos, verantwortungsbewusst oder unverantwortlich

verhält.

Erfahrung und Entwicklung
Ob der Diskurs über Werte und konkrete Entscheidungen positiv verläuft,
lässt sich nicht anhand erwachsener oder gar philosophischer Kriterien
einer «idealen Kommunikationsgemeinschaft» beurteilen, auch nicht
anhand der Makellosigkeit demokratischer Entscheide. Wichtiger ist, ob ein
Klima der Offenheit, Teilhabe und gegenseitigen Verantwortung entsteht.
In pädagogischer Hinsicht, mit Blick auf das einzelne Kind, geht es in
Schulen vom Typ der «Gerechten Gemeinschaft» zuallererst um die durch
erweiterte Partizipations- und Erfahrungsmöglichkeiten entstehenden
Chancen für Lernen und Entwicklung. Die unter diesem Blickwinkel
entscheidende Frage bei allen Aktivitäten ist: Wer lernt was? Wer macht welche

Erfahrungen? Um lernträchtig zu sein, müssen Erfahrungen sich im
doppelten Sinn des Wortes begreifen lassen, d. h. zugleich
relevant/hautnah/herausfordernd und in ihrem Sinn erschliessbar sein. Die kognitive
Seite des Verständnisses der sozialen Welt wird im «Just Community»-
Ansatz sehr betont.

Jede handelnde Auseinandersetzung mit der Schule als Lebensraum,
Lernort und Institution stellt Aufgaben, zu deren Bewältigung Urteilskraft

Um lernträchtig zu
sein, müssen

Erfahrungen sich im

doppelten Sinn des
Wortes «begreifen»
lassen.

24 schweizer schule 10/94



und Organisationstalent, Empathie und Argumentationsfähigkeit vonnö-
ten sind. Wird beschlossen, den kahlen und hässlichen Klassenraum oder
Flur zu einer freundlichen und lernanregenden Umgebung umzugestalten,
müssen viele Fragen aufsehr situations- und problemorientierte Weise
gelöst werden («Müssen alle mithelfen?»; «Wer entscheidet, was wie verändert

wird?»; «Woher bekommen wir Unterstützung, z.B. Farbe und
Material?»). Es muss geplant, Wissen erworben, entschieden, verhandelt,
gehandelt werden; es muss überprüft werden, ob das Ergebnis das erfüllt,
was man ursprünglich angestrebt hatte (vgl. Schirp 1993, S.91f.). All diese
Prozesse berühren immer auch das Verständnis sozialer Beziehungen und
Gemeinschaften.

Unzählige Forschungsarbeiten haben in den letzten Jahrzehnten belegt,
dass man sich das soziale Verstehen nicht als einen Lernprozess vorstellen
darf, in dem Stück für Stück Wissensbausteine aneinandergefügt werden.
Vielmehr entwickelt es sich stufenweise, und jede Stufe ist das Ergebnis
langer Erfahrungen, aktiver Auseinandersetzung mit der Umwelt und

eigenen Nachdenkens, nicht das Produkt einer einfachen Übernahme der

Vorstellungen anderer. Kinder entwickeln ihre ganz eigenen Theorien
über Gerechtigkeit, über den Sinn und die Merkmale von Freundschaften,
über die Funktionsweise von sozialen Gemeinschaften. Diese Theorien,
diese Struktur ihres Denkens z.B. über moralische Fragen, ist über lange
Zeit sehr stabil. Lawrence Kohlberg hat zeigen können, welche systematischen

Schritte in der Struktur des moralischen Denkens bei allen
Menschen beobachtet werden können: Die Entwicklung geht von einer
individualistischen Perspektive, die konkrete Beziehungen zwischen konkreten
Menschen unter dem Gesichtspunkt des jeweiligen Eigeninteresses
betrachtet, hin zu einer Orientierung an den Werten und der Aufrechterhaltung

von Gruppenbeziehungen und später der Gesellschaft und schliesslich

- im Erwachsenenalter - hin zu einer «postkonventionellen» Perspektive,

die die gesellschaftlichen und politischen Systeme daraufhin
überprüfen kann, inwiefern sie den Menschen, für die sie da sein sollten,
nützen.

Soziales Verstehen

darfman sich nicht
als einen Lernprozess
vorstellen, in dem

Stückfür Stück
Wissensbausteine

aneinandergefügt
werden.

Was bedeutet dies alles unter schulpädagogischem Gesichtspunkt? Das

Bemerkenswerte am Votum der protestierenden Knaben im Eingangsbeispiel

war natürlich einerseits, dass es durch seine Grundehrlichkeit den

Boden für die folgende offene und engagierte Diskussion bereitete.
Andererseits aber wurde die Diskussion durch dieses Votum für viele Schüle-
rinnnen und Schüler deshalb interessant, weil es nicht angelernte Ideen

ausdrückte, sondern eine konkrete moralische Denkwelt, mit der man sich
identifizieren oder auseinandersetzen konnte. Eine Person der moralischen

Urteilsstufe 2 (nach Kohlberg) betrachtet die Frage «Was kommt für
mich dabei heraus?» als ein legitimes moralisches Kriterium; ihr
Gerechtigkeitsverständnis verlangt absolute Gleichheit im Geben und Nehmen,
im Guten wie im Bösen («wie du mir, so ich dir»). Der Schritt zu Stufe 3 ist
von einer enormen psychologischen und praktischen Bedeutung. Stufe 3

ist die Stufe der Gruppenmoral, die ein Verstehen und eine Berücksichtigung

der Bedürfnisse des anderen verlangt. Erst aufdiesem Entwicklungsschweizer

schule 10/94 25



stand herrscht ein Verständnis moralischer Fragen, in dem Begriffe wie
Vertrauen, Verlässlichkeit, Loyalität, Solidarität und Engagement wirklich
wichtig sind. Die Erfahrung von Auseinandersetzungen, in denen das

«Stufe-2-Denken» der einen durch die «Stufe-3-Normen» der anderen

herausgefordert wird, bereitet somit den Weg zu einem Denken, das

überhaupt erst erlaubt, die Schule als ein Ganzes, als eine Gemeinschaft im uns
vertrauten Wortsinn zu verstehen und nicht als eine Menge von Individuen,
von denen sich jedes um seine eigenen Angelegenheiten kümmert.

Alles in allem: «Just Community» steht für eine entwicklungsorientierte
Pädagogik; sie orientiert sich am Grundsatz «Entwicklung als Ziel der
Erziehung». Wenn wir diesem Grundsatz folgen, wollen wir, dass Hans und
Stefan, die Wortführer der «Stufe-2-Protestierer» im obigen Beispiel, sich

zu Stufe 3 der moralischen Urteilsfähigkeit weiterentwickeln - in ihrem
eigenen Interesse und dem der Gemeinschaft. Aber: Die Entwicklungspsychologie

sagt uns auch, dass Kinder nicht zu einer höheren Urteilsstufe
«gestossen» oder «überredet» werden können. Sie vollziehen diesen
Schritt von alleine, wenn sie Zeit und Gelegenheit genug hatten, ihre
Denkstrukturen in vielen Handlungssituationen zu erproben, nach und
nach ihre Grenzen zu erkennen und nach angemesseneren Urteilsmassstäben

zu suchen. Solche Gelegenheiten bieten die mit der Etabliemng einer
«Just Community» eingeleiteten Prozesse in besonders dichter Form. Unter

einer Bedingung: Hans und Stefan müssen sich sicher fühlen, die eigene

Meinung auch in Zukunft frei äussern zu können, ohne respektlos
behandelt zu werden.

Elemente der praktischen Umsetzung
Die organisatorische und praktische Umsetzung der Idee einer «demokratischen

Schulgemeinschaft» basiert in den bisher existierenden «Just

Community»-Schulen auf den folgenden Elementen:

Diese Elemente können und müssen unter den spezifischen Bedingungen
einer Schule modifiziert und ausgestaltet werden. Die jeweiligen
Notwendigkeiten und Möglichkeiten der organisatorischen Gestaltung sind dabei
nicht unbedingt von vornherein in allen Einzelheiten klar. An irgend einem

Zeitpunkt braucht es einen mutigen Sprung in die Praxis - eine Praxis des

Diskurses mit möglichst breiter Beteiligung aller Betroffenen. Die einzelnen

Elemente sind:

1. Die Plenarversammlung (Gemeinschaftssitzung). Das organisatorische,
politische, aber auch kommunikative Zentrum des Ganzen ist das

regelmässige Treffen aller Angehörigen der Schulgemeinschaft bzw. des Teiles
der Schule, der die «Gerechte Gemeinschaft» bildet. Hier werden lösungs-
orientierte Diskussionen über Konflikte, Probleme oder Fragen der
Gestaltung des Schullebens geführt, bei denen aus der Sicht der Betroffenen
Handlungs- und Regelungsbedarf besteht.

2. Eine Vorbereitungsgruppe, die aus wechselnden Abgeordneten der
beteiligten Klassen und der Lehrerschaft besteht, plant - in Rücksprache mit

Die Entwicklungspsychologie

sagt uns,
dass Kinder nicht zu
einer höheren
Urteilsstufe «gestossen»
oder «überredet»
werden können.

26 schweizer schuie 10/94



Abbildung I
Elemente der Struktur einer Gerechten Gemeinschaft
(aus: Oser & Althof1992, S. 365)

den einzelnen Klassen und der Lehrerkonferenz - die jeweilige
Gemeinschaftsversammlung und organisiert ihre Durchführung.

3. Ein Fairness- oder Vermittlungsausschuss ist, wie der Name sagt, vor
allem dazu da, bei Konflikten zwischen Personen zu vermitteln und

Lösungen zu suchen, mit denen beide Seiten gut leben können. Er soll eine

neutrale Instanz sein, vor der alle Personen (Schülerinnen und Lehrerinnen)

ihre Anliegen ohne Angst vor Kritik und Sanktionen vorbringen können.

Der Vermittlungsausschuss ist ausserdem dafür verantwortlich, dass

Beschlüsse der Plenarversammlung, die nicht sofort ausgeführt werden
können oder die eine weitere Behandlung erfordern, nicht untergehen.

schweizer schule 10/94 27



Diskussionen über
Wertkonflikte sollen
die Bereitschaft
fördern, sich in
unterschiedliche
Standpunkte
hineinzudenken statt
egozentrische Positio
nen zu verteidigen.

Derartige Stunden müssen dabei nicht als ausserunterrichtliche Aktivität
verstanden werden; mit vielen Unterrichtsgegenständen sind Wert- oder

Normfragen verbunden, die in ein konkretes, an Personen festgemachtes
Entscheidungsdilemma gebündelt und zur Diskussion gestellt werden
können. Entscheidungen in bezug auf moralische Fragen können nicht unter

Ausserachtlassung der sachlichen Fakten eines Gegenstandes, der
Kontextbedingungen einer Situation und der in ihr Handelnden sach- und
problemgerecht getroffen werden können. Es bedarf also eines differenzierenden

Wissens und spezifischer Kenntnisse. Insofern gibt es durchaus
keinen Widerspruch zu den Kenntniszielen der Unterrichtsfacher.

Drei weitere Grundelemente einer «Gerechten Schulgemeinschaff» dienen

der Unterstützung und Absicherung eines solchen Projekts auf Seiten

«der Erwachsenen»:

5. Es sollte eine regelmässige Zusammenkunft der sich beteiligenden
Lehrerinnen und Lehrer vorgesehen werden, die der Kenntnisvertiefung, der

Analyse und Auswertung der jeweiligen Versammlungen bzw. sonstigen
Aktivitäten der «Gerechten Gemeinschaft» und der Planung des eben

angesprochenen Curriculums dient. Je nach dem Alter der einbezogenen
Schülerinnen kann es ein unbedingtes Muss sein, die Eltern zu informieren

und möglichst zur Mitarbeit anzuregen. Es sollte dringlich eine permanente

Evaluation der Prozesse unter den Kolleginnen und Kollegen und
möglicherweise auch im Sinne einer wissenschaftlichen Begleitung
stattfinden. Die kontinuierliche Überprüfung der Fortschritte und Hemmnisse
ist eine Voraussetzung für das Funktionieren des Modells selbst.

4. In den meisten bisherigen «Just Community»-Modellen ist die
Demokratisierung der schulischen Lebenswelt mit einem Programmfür die
unterrichtliche Seite der Moralerziehung unterstützt worden, das einerseits
die Schwerpunktsetzung beim Aspekt der Gerechtigkeit und der
Verantwortung im sozialen Miteinander vertieft, andererseits eine Gelegenheit
bietet, bestimmte Qualifikationen zu erwerben und zu erproben, die auch
Ziele des allgemeinen Curriculums der Schule sind: Argumente formulieren

und begründen können; die Pluralität von Interessen und Perspektiven
erkennen können; Handlungszusammenhänge, Entscheidungen auf ihre
Prämissen und Implikationen hin befragen können. In Diskussionen über
Wertkonflikte in den verschiedensten Bereichen soll ganz allgemein eine
Bereitschaft gefordert werden, sich in unterschiedliche Standpunkte
hineinzudenken und statt egozentrischer Positionsverteidigung diskursive
Konfliktlösungsstrategien anzustreben. Dies alles ist ganz offenkundig
zugleich ein «Training» für die demokratischen Prozesse, in die eine
«Gerechte Gemeinschaft» die einzelnen verwickelt. Wie viele empirische
Untersuchungen zeigen, tragen solche «Dilemma-Diskussionen» aber auch
sehr effektvoll zu einer Weiterentwicklung der sozialen und moralischen

Urteilsfähigkeit bei.

28 schweizer schule 10/94



Erfolgserwartungen und Erfolgsbedingungen
Die wissenschaftliche Begleitung einer Reihe von «Just Community»-
Projekten (z. B. des deutschen DES-Versuchs; vgl. Dobbelstein-Osthoffet
al. 1991) hat zeigen können, dass sie - ein seriöses Engagement insbesondere

des Kollegiums vorausgesetzt - markant zur Verbesserung des sozialen

Klimas an der Schule und damit zur Schulqualität beitragen können.
Die meisten «Just Community»-Schulen zeigten gegenüber vergleichbaren

Schulen ohne derartige Programme deutliche Vorteile in bezug aufdie
Art und Stärke gemeinsamer Werte und Normen, das Ausmass eines«Wir-
Gefühls», das Ausmass an Verantwortlichkeit der einzelnen, das Ausmass
an Fürsorglichkeit und Hilfsbereitschaft und, wie erwähnt, die Reife des

individuellen moralischen Urteilens.

Solche Erfolge sind nicht umsonst zu haben, und sie lassen sich auch nicht
im vorhinein garantieren. Von allen Beteiligten ist ein erhöhten Engagement

vonnöten. Die Lehrkräfte müssen sich u.U. erst daran gewöhnen, an
die Stelle einer «Amtsautorität» die argumentative Verteidigung von
Standpunkten zu setzen - von Standpunkten, die auch unter den Kolleginnen

und Kollegen kontrovers sein mögen. Auf der Schülerinnenseite mag
es eine Weile dauern, bis die neuen Mitgestaltungs- und Mitbestimmungsrechte

realistisch eingeschätzt werden; nach meiner Erfahrung werden
diese von der Schülerschaft aber häufiger unter- als überschätzt. Die
erwähnte Berner Mittelschule hat ihren sehr aufden Demokratieaspekt (und
weniger auf den Gemeinschafts- und Werteaspekt) abgestellten «Just

Community»-Versuch nach V/2 Jahren eingestellt: Eine Mehrheit der
Seminaristinnen war am Ende der Meinung, dass die dort durchgeführten
grossen, schulweiten Versammlungen mit zuviel Anonymität und zuwenig
Effizienz verbunden waren.

Die Lehrkräfte müssen

sich erst daran
gewöhnen, an Stelle
einer Amtsautorität
die argumentative
Verteidigung von
Standpunkten zu

setzen, die möglicherweise

auch unter den

Lehrpersonen selbst
kontrovers sind.

Solche Verläufe erinnern daran, wie wichtig es ist, einen guten pädagogischen

Ansatz nicht tel quel «einzuführen», sondern in kluger und diskursiver

Weise auf die vor Ort, im konkreten Schulhaus gegebenen Bedingungen

zuzuschneiden und die sich nach dem Sprung in die Praxis entwik-
kelnden Prozesse aufmerksam zu evaluieren. Gelingt es, der «Just

Community» mit guten Bedingungen eine Chance zu geben, kann das
Resultat so klingen wie der folgende Auszug aus dem Bericht, den eine der
drei DES-Modellschulen selbst nach 3 Jahren Erfahrung vorgelegt hat:

«... Erkenntnisse bezüglich der Schüler: Die Schüler engagieren sich
verstärkt für die Gemeinschaft, stellen sich neu auftretenden Problemen und

Konflikten, argumentieren interaktiv und sachbezogen zunehmend auf
höherem Niveau.» «Erkenntnisse bezüglich der Lehrer: Die Lehrer
engagieren sich verstärkt für die Schüler und die Schule, nehmen einen erheblich

höheren Zeitaufwand für die Durchfuhrung des Modells in Kauf,
zeigen sich offen für Innovationen, kooperieren pädagogisch fachbezogen
und fächerübergreifend, sind stärker motiviert, gewinnen an Professionalität,

überdenken ihr Ethos» (Dobbelstein-Osthoff et al. 1991, S. lOOf.).

schweizer schule 10/94 29



Zitierte und weiterführende Literatur
Dobbelstein-Osthoff, Peter, et al. (1991), «Demokratie und Erziehung in der Schule»
(DES). Förderung moralisch-demokratischer Urteilsfähigkeit. Bericht des Landesinstituts

für Schule und Weiterbildung [über das «Just Community»-Projekt des Landes
Nordrhein-Westfalen]. Soest: Landesinstitut für Schule und Weiterbildung
Eidgenössische Kommission für Jugendfragen, Arbeitsgruppe Bildung, Flrsg. (1991),
Bildung. Partizipation und Chancen(un)gleichheit im schweizerischen Bildungswesen.
Mehr Demokratie für Lernende - bessere Bildung für Benachteiligte: Neue Ziele für die

Bildungspolitik der 90er Jahre. Bern: Eidgenössische Drucksachen- und Materialzentrale.

Oser, Fritz/Althof, Wolfgang (1992), Moralische Selbstbestimmung. Modelle der
Entwicklung und Erziehung im Wertebereich. Stuttgart: Klett-Cotta.
Schirp, Heinz (1993), Förderung der Urteilsfähigkeit durch Öffnung von Schule. In:
Landesinstitut für Schule und Weiterbildung (Hrsg.), Werteerziehung in der Schule - aber
wie? Ansätze zur Entwicklung moralisch-demokratischer Urteilsfähigkeit. Soest: Soester

Verlagskontor, S. 78-96.

30 schweizer schule 10/94


	"Just Community" : die Schule als Gemeinschaft gestalten

