
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 79 (1992)

Heft: 11

Artikel: Bildung und Kultur

Autor: Oelkers, Jürgen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-532181

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-532181
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bildung und Kultur

Jürgen Oelkers

Beziehungen zwischen Bildungsfunktion
der Schule und Kultur stehen im Zentrum
der Überlegungen von lürgen Oelkers.
Seine Aussagen zum schulischen Bildungsangebot

und zur Institution Schule
widersprechen einem Trend des schrankenlosen
Relativismus.

Vor nunmehr fünfundzwanzig Jahren
stellte der englische Erziehungsphilosoph
Richard Peters dem nicht wenig erstaunten
Pädagogenpublikum folgende Frage: Was
ist wichtiger für die Bildung eines
Menschen, «Bingo, Billard und Bridge» oder
«Mathematik, Geschichte und Kunst»? (Peters

1966, S. 144). Die Frage war nicht
rhetorisch gemeint. Sie sollte den Punkt
bezeichnen, an dem sich Kultur und Bildung
verknüpfen lassen. Bingo, der englische
Hausfrauensport, der nach der Titelseite
des «Blicks» inzwischen auch das deutsche

Privatfernsehen erreicht hat, macht
seinen Anhängern Spass, erfüllt persönliche

Bedürfnisse, verlangt ein gewisses
Talent, lässt sich von andern Arten der
Unterhaltung abgrenzen und dient sehr vielen
Menschen als dauerhafter Gesprächsstoff.
Warum nennt man das nicht «Bildung»?
Und wenn man nicht genau sagen kann,
was «Bildung» ist, warum unterrichten wir
dann an unseren Schule nicht Bingo-Lek-
tionen? Oder unter anderen regionalen
Voraussetzungen: Warum nicht das Jassen
oder Skatspielen oder mit der neuen Generation

der Computer-Kids Nintendo?

Peters hat eine Antwort gegeben, mit der
ich mein Referat einleiten werde: Bingo, so
die These, ist ein eng begrenzter Spass, der
keinen Transfer auf andere Gebiete erlaubt,
den man nicht generalisieren kann und der
kaum so etwas wie kognitive Leistungen
verlangt. Ein so einfältiges Vergnügen kann
nicht «Bildung» sein. Qiese These werde

ich zunächst erschüttern (1), um sie dann
mit einigen gängigen Auffassungen der
Beziehung von Kultur und Bildung zu
vergleichen (2), und sie angesichts dieser
Alternativen dann abschliessend wieder stark
zu machen (3).

Allgemein werde ich den Bildungsauftrag
der öffentlichen Schule verteidigen, gegen
seine ihrerseits gebildeten Verächter, ohne
die heutige Form der Schule in gleicher
Weise zu verteidigen. Ich werde bestimmte
Versionen der Bildungsreform angreifen,
nur um andere desto besser ins Spiel bringen

zu können. Auch wenn es bisweilen
so klingt, ich werde nicht den Status quo
rechtfertigen.

1. Bingo oder Mathematik?

Wir sind gewohnt, in der Bildungspolitik,
besonders aber in den Reformdiskussionen,

Karikaturen auszutauschen. Wir
sprechen über vergröberte Wirklichkeiten, die
mit einfachen Bildern kommuniziert werden.

Präzise Argumente sind selten, suggestive

Formeln, die uns emotional binden
sollen, dagegen die Regel. Das hat Tradition;

seit der Reformpädagogik zu Beginn
dieses Jahrhunderts beherrschen einfache,
aber hochemotionale Gegensätze die
Diskussion. Die «Buchschule» steht gegen die
Schule des Lebens, die abstrakte Methode
gegen das konkrete Lernen, der Frontalunterricht

gegen die Selbsttätigkeit, schliesslich

gar die Institution Schule gegen das
Kind. Peters' These ist ein Versuch, aus
diesem Urwald der Schlagworte herauszufinden

und die Diktatur der einfachen
Gegensätze zu überwinden.

Im Kern entwickelt er ein Argument mit
drei Spitzen, die ich folgendermassen
zusammenfasse: (1) Bildung muss nicht ert'un-

schweizer schule 11/92 3



den werden, sondern ist mit der kulturellen
Uberlieferung immer schon gegeben.
Wesentlich ist Bildung daher Initiation in
Traditionen der Kultur, mit denen und in
denen sich die Fähigkeiten des Lerners
aufbauen. (2) Nicht jede Tradition aber ist
bildungsfähig. Mit ihr müssen sich werf-
volle Tätigkeiten verbinden, die sich von
weniger wertvollen signifikant unterscheiden

lassen. (3) Fur diese Unterscheidung
gibt es drei Kriterien, den kognitiven
Gehalt einer kulturellen Form, ihre Reichweite

und ihre Lernanforderung. Nimmt
man diese Kriterien zu Hilfe, dann ist
Mathematik fraglos wichtiger als Bingo. Das
eine erschliesst einen wesentlichen Teil der
Welt, das andere bleibt, was es ist, ein
harmloses, aber einfaltiges Vergnügen.

Damit scheint der Fall klar zu sein: Der
Ausdruck «Kultur» beschreibt eine gestufte
Wirklichkeit, es gibt höhere und niedrigere
Formen, und nur die höheren sorgen fur
das, was wir in einem anspruchsvollen
Sinne «Bildung» nennen. Diese Theorie
hat freilich ihre Tücken sobald wir sie mit
den Realitäten der Bildung konfrontieren.
Ich wähle das bekannteste Beispiel, die
Rechtfertigung des Lehrplans der Gymnasien

mit «höherer Bildung». Mathematik
hat hier tatsachlich einen prominenten
Platz, aber erst seit die Naturwissenschaften

ihre Stellung im Curriculum erhalten
haben. Vorher, im ganzen 19. Jahrhundert,
galten die klassischen Sprachen als die
eigentlichen Bildungsmachte. Sie konkurrierten

im Lehrplan wesentlich nur mit der
Religion, gegenüber der ein eintragliches
Bildungsverhaltnis möglich schien. Das
änderte sich unter dem Zwang der Verhaltnisse:

Vor allem die technischen Erfolge
der Naturwissenschaften machten eine
Veränderung der Lehrplane unausweichlich.

Heute bilden auch Physik, Chemie,
Biologie, und die Wertschätzung der
Altphilologie ist stark rückläufig.

Damit aber ist Relativität angesagt- Wenn
Physik, Chemie und Biologie «bilden»,
warum dann nicht die Rechtswissenschaften,

die Medizin, die slavische Philologie,
die Islamwissenschaften oder die
Allgemeine Pädagogik, um nur Universitatsdis-
ziplinen zu nehmen, die nicht im Lehrplan
der Gymnasien vertreten sind? Ihnen kann
kognitiver Gehalt, Reichweite und Lernan¬

forderung nicht abgesprochen werden,
Peters Kriterien wurden gelten, und trotzdem
sind sie keine Schumacher und insofern
auch nicht allgemein bildend. Der
Ausdruck «Allgemeinbildung» ist weniger
harmlos, als er klingt; er rechtfertig die
gesamte öffentliche Schule, die nicht unmittelbar

dem Leben dienen soll, auch nicht
der Vorbereitung auf einen Beruf, sondern
eben der allgemeinen Bildung, die im
Blick auf die Lehrplane unserer Schulen
aber offenbar wenig allgemein und insofern

auch wenig bildend ist.

Man kann diese Kritik noch verstarken und
kommt auf diesem Wege dann auch zur
Erschütterung der These von Peters: Warum
sollen im Lehrplan der öffentlichen Schulen

nur die Umversitatsdisziplinen vertreten

sein? Warum nicht auch ganz andere
Kulturen und Wissensformen, Esoterik und
Astrologie, christlicher Fundamentalismus,
die Philosophie der Hopi-Indianer? Und
wenn das als Argument nicht abzuweisen
ist, eben weil es keine griffigen Kriterien
gibt, warum dann nicht wirklich Bingo,
Bridge und Billard oder Nintendo, Skat
und Jassen?

Wenn «Bilden» soviel meint wie das
Formen der Persönlichkeit, warum sollte der
«Bingo»-spielenden Hausfrau in Brighton
oder den Nintendo-Kids im Kaufhaus Loeb
ein «Bildungs»-Prozess abgesprochen
werden? Das Spiel verlangt Konzentration,
sorgt fur Unterhaltung, prägt die
Persönlichkeit etwa durch Gewinn- und
Verlusterfahrungen, lasst sich eine unbestimmte
Zeit fortsetzen und fordert nicht mehr, als
was die jeweilige Situation verlangt. Das
gilt fur Esoterik und Astrologie freilich
nicht: Wer hier eine Kennerschaft erlangen
will, muss die Geheimwissenschaft erlernen.

«Erlernen» heisst, sich auf einen Pro-
zess einzulassen, dessen Ergebnis nicht am
Ende einer Situation feststeht. Man hat
nicht gewonnen oder verloren und kann
dann nur ein neues Spiel beginnen oder
das Spiel sein lassen; vielmehr muss man
sich auf etwas einlassen, das am Anfang
weder bekannt ist noch beherrscht wird.
Auch ist unklar, wie weit man in die
Geheimwissenschaft eindringt. Zwischen
Astrologen gibt es enorme Unterschiede in
der Kompetenz, ebenso bei Fundamentalisten

oder Hopi-Philosophen.

4 schweizer schule 11/92



Das Beispiel ist aber aus einem ganz anderen

Grunde entlarvend, denn Mathematik,
Physik und Chemie lernen wir in der
Schule auf die genau gleiche Weise, in
Form eines Prozesses, dessen Ende
unabsehbar ist. Die Ergebnisse sind höchst
unterschiedlich, die Erfolge und Misserfolge
verteilen sich nach einem gleichen Beginn
sehr rasch, und der Prozess endet an
einem individuellen Punkt, obwohl der
Unterricht oft noch lange weitergeht. Auch
hier sind die Ergebnisse nicht in der Situation

des Lernens greifbar wie bei Bingo
oder Nintendo, aber dann fragt sich,
warum wir das eine in der Schule anbieten
und das andere nicht, oder noch schärfer:
warum überhaupt solche Gegenstände
gelernt werden müssen, wenn über den
Erfolg keine Garantie besteht. Warum gehen
wir nicht einfach nach den Bedürfnissen
vor? Wer Mathematik lernen will, soll
Mathematik lernen können, aber wer stattdessen

lieber Astrologie oder die Hopi-Philo-
sophie erlernen will, muss dazu ebenso
die Möglichkeiten erhalten, und wer
schliesslich lieber Bingo spielt, als in die
Schule zu gehen, dem darf dieser Wunsch
nicht verwehrt werden.

Das klingt merkwürdig, aber vielleicht
auch nur, weil wir uns so an die Diktatur
des Lehrplans gewöhnt haben, der, wie
gesagt, nichts weiter ist, als eine Abfolge
historischer Kompromisse, die nicht die
allgemeine Bildung repräsentieren,
sondern die Interessen der beteiligten Gruppen.

Man könnte darin ein ganz irrationales
Verfahren sehen, die Inhalte der

Bildung festzulegen; wenn diese aber nicht
allgemeingültig bestimmt werden können,
einfach weil immer wesentliche Bestände
fehlen, warum sollte man dann den Zugriff
auf die Güter der Kultur nicht den Lernenden

selbst überlassen? Dieses Argument
wird verstärkt, wenn man sich den Prozess
der Bildung als lebenslanges Lernen
vorstellt, das nicht zu einem bestimmten
Zeitpunkt abgeschlossen werden kann. Selbst
wenn man zugesteht, dass sich Kulturgüter
unterscheiden und es trivialere und gehaltvollere

Formen gibt, warum sollte man
nicht mit den trivialen oder den esoterischen

beginnen, wenn die höheren oder
die klassischen jederzeit nachgeholt, also
auch später noch angeeignet werden
können?

Dieses Argument werde ich im dritten Teil
meiner Ausführungen als gefährlich
bekämpfen und zurückweisen. Zuvor aber
will ich auf den Kulturrelativismus näher
eingehen und untersuchen, wie der
Eindruck entstehen kann, in der Nacht seien
alle Bildungskühe grau, wenn doch Kultur
gerade die Akzeptanz hochgradiger
Unterscheidungen verlangt, die gerade nicht
alles gleich aussehen lassen. Man kann
Bingo und Mathematik einzig dann auf die
gleiche Stufe stellen, wenn man die
Unterschiede nicht sehen will, und das gelingt
nur mit einer Voraussetzung, die ich
genannt habe und die das ganze Relativie-
rungsargument stützt, nämlich die
Unantastbarkeit der «Bedürfnisse» der Lernenden.

Was aber nützt diese Meinung?

2. Bildung und Bedürfnis

Bildung garantiert nicht Glück, eher führt
sie zur Einsicht in die «Unvollkommen-
heit» aller Verhältnisse, john Stuart Mill,
der grosse englische Philosoph des 19.
Jahrhunderts, dem Richard Peters sein
entscheidendes Argument verdankt, hat den
Einwand, dass eben doch «Glück» das Ziel
der Bildung sein müsse, mit einem drastischen

Argument zurückgewiesen: «Es ist
besser, ein unzufriedener Mensch zu sein
als ein zufriedenes Schwein; besser ein
unzufriedener Sokrates als ein zufriedener
Narr» (Mill 1976, S. 18). Das drastische
Bild wird so übersetzt: Nur das einfache
Glück, das Glück der n/chf-entwickelten
Fähigkeiten, suggeriert Vollkommenheit,
weil nämlich anderes nicht vorstellbar ist.
Erst Bildungserfahrungen erlauben, die
unmittelbar gegebene Bildungssituation zu
überwinden, aber dadurch werden
zugleich die naiven Glückserwartungen
zerstört. Ein «gebildeter Mensch», so Mill,
wird «stets das Gefühl haben..., dass alles
Glück, das (er) von der Welt, so wie sie
beschaffen ist, erwarten kann, unvollkommen

ist (Ebd.; Hervorhebung J.O.).

Vielleicht ist das der Grund, warum es
immer Gebildete sind, die die Bildung in
Grund und Boden argumentieren. Seit
Friedrich Nietzsches Basler Vorträgen
«Über die Zukunft unserer Bildungsanstalten»

11872) ist diese Kritik immer mit drei
Argumenten verbunden gewesen, die bis

schweizer schule 11/92 5



heute die alternative Diskussion bestimmen:

(1) Bildung ist nicht organisierbar,
daher können Schulen nicht bilden, oder dies
um so weniger, je mehr sie die Form einer
allgemeinverbindlichen Anstalt annehmen,

durch die alle Kinder eines Jahrgangs
geschickt werden, unabhängig von der
Frage, ob sie sich zur Bildung eignen oder
nicht. (2) Bildung geht nicht in Wissenschaft

auf, die moderne Schule ist aber
eine Wissenschaftsschule, die daher auch
aus diesem Grunde nicht bildet. Sie
erreicht nicht die Tiefen der Philosophie,
nicht die Höhen der Kunst und nicht das
Mass des Klassischen, sondern folgt
einfach den aktuellen Trends der Forschung
oder was sie dafür hält. (3) Bildung muss
vom persönlichen Bedürfnis ausgehen und
nicht von einem nivellierten Angebot, das
sich nicht individualisieren kann, selbst
wenn alle Beteiligten dies wollten. Die
Grundidee der modernen Schule steht dem
entgegen, nämlich dass alle Kinder
dasselbe lernen, dass der Lehrplan für alle
gleich oder gar nicht gilt.

Die moderne Schulkritik hat diesen
Argumenten ausser einigen soziologischen
Beschreibungen und psychologischen
Hypothesen wenig hinzugefügt. Ich kann mich
also auf die Diskussion der drei genannten
Argumente beschränken, die in ihrer Qualität

sehr unterschiedlich sind. Das erste ist
das schwächste: «Bildung» ist immer
organisiert, weil Kultur nicht unorganisiert
möglich ist. Kinder wachsen in eine
strukturierte Welt hinein, die sie nicht neu erfinden

und nur zu einem geringen Teil verändern

können. Jede Veränderung verlangt
eine volle Teilhabe, also das, was Peters zu
Recht Initiation genannt hat. Ein Analphabet

kann am öffentlichen Leben nur ganz
beschränkt teilnehmen, er ist nicht
imstande, die elementaren Zeichen des
Alltags richtig zu lesen. Aber auch andere
Formen der Ignoranz behindern, nur
vielleicht weniger spürbar: Historische
Unkenntnis verhindert das Verstehen der eigenen

Geschichte, Unfähigkeit in der
musischen Bildung verschliesst Zugänge zur
Kultur, fehlende Einsicht in die
Naturwissenschaften macht es unmöglich, die
moderne Wirklichkeit zu begreifen.

Niemand beherrscht diese Zugänge total,
was zugleich bedeutet, dass Bildung im¬

mer auch Ungenügen erzeugt. Es gibt keinen

perfekten Abschluss, mit dem alle
Ansprüche erfüllt wären. Wichtiger aber ist
die Einsicht, dass ein Lernender über alle
diese Themen und Gegenstände nicht
verfügt, sondern sie immer nur lernen kann
oder nicht. Will er sie aber lernen, dann
dominiert ihn zunächst die Anforderung
der Sache, also die Kulturtechniken zur
Alphabetisierung jener neuen Generation,
die Geschichtsschreibung als Ordnung der
Vergangenheit, die Kunst als Praxis der
Ästhetik oder die Theorien der
Wissenschaften als Beschreibung der Wirklichkeiten.

Das verlangt vielleicht nicht jene
allgemeinverbindliche Anstalt, die wir etwas
schönfärberisch «Schule» nennen, wohl
aber Organisation. Die Frage ist dann nur,
ob wir mit der heutigen Schule schon über
die beste Organisation verfügen oder
nicht.

Das zweite Argument ist damit in gewisser
Weise auch schon widerlegt. Wenn man
Bildung als Prozess begreift, der nach oben
hin offen ist, dann sind Steigerungen -
Philosophie, Kunst, Wissenschaft - jederzeit
möglich, während die kritische Frage eher
ist, wie sich die Anfänge, die Einstiege,
organisieren lassen und ob sie tatsächlich
allgemeinverbindlich sein sollen. Wenn
die moderne Schule eine «Wissenschaftsschule»

ist, dann mit einem guten Grund,
der erst einmal bestritten sein will. Die
Wissenschaften haben ältere Formen des
Wissens, zum Beispiel die Esoterik oder
die Hopi-Philosophie, ersetzt, wenngleich
nicht verdrängt, weil sie für die meisten
Probleme bessere Erklärungen angeboten
haben. Wenn Bildung zum Verstehen der
Welt beitragen soll, dann sind die
Wissenschaften dafür der erste Kandidat.

Ich werde gleich zeigen, dass auch diese
These nicht so glatt aufgeht, wie sie klingt.
Zuvor aber will ich auf das dritte Argument
eingehen, demzufolge das individuelle
Bedürfnis über die Wahl der Bildung
entscheiden sollte. Ich habe von der
«Unantastbarkeit» der Bedürfnisorientierung
gesprochen, weil hier ein Glaubenssatz fast
aller Reformpädagogen liegt, der historischen

wie der gegenwärtigen, so sehr sie
sich ansonsten auch unterscheiden mögen.
Die Rede vom «Bedürfnis» der Kinder ist
verhältnismässig neu, sie hat zu tun mit der

6 schweizer schule 11/92



Entstehung der Kinderpsychologie am
Ende des 19. Jahrhunderts. Die klassische
Pädagogik sprach von Interesse, nicht von
«Bedürfnis». Bildung muss vom Interesse
ausgehen, so lautete der Lehrsatz, der aber
paradoxer ist, als er in dieser trivialen
Fassung klingt. Wenn kein Interesse vorhanden

ist, muss Bildung gleichwohl möglich
sein oder darf nicht ausgeschlossen werden.

Das gleiche gilt für Bedürfnisse:
Bildung kann nicht dadurch vorenthalten
werden, wenn im Augenblick der Nachfrage

kein Bedürfnis artikuliert wird.
Andererseits ist in vielen Fällen Bildung an den
richtigen Zeitpunkt gebunden, also kann
nicht nachgeholt werden, wenn sich, aus
welchen Gründen auch immer, später
entsprechende Bedürfnisse einstellen.

Diese letzte These widerspricht in gewisser
Weise der Idee einer education permanente,

sofern damit eine Beliebigkeit der
Reihenfolge gemeint ist. Aber bestimmte
Erfahrungen lassen sich nicht nachholen,
wenn man sie versäumt hat. Das gilt nicht
nur für Bildungsprozesse, aber eben doch
auch für sie. Es wäre gefährlicher Leichtsinn

zu meinen, die Entwicklung
musischen Könnens Hesse sich verschieben, bis
zufällig das Bedürfnis erwacht; ebenso
leichtsinnig wäre es, mit dem historischen
Verstehen zu warten, bis ein Zufall die

jürgen Oeikers, Prof. Dr., geboren 1947; seit 1987 o.
Prof. für Allgemeine Pädagogik an der Universität
Bern. Mitherausgeber der «Zeitschrift für Pädagogik»
(seit 1985), Vorsitzender der Kommission «Bildungsund

Erziehungsphilosophie» der Deutschen Gesellschaft

für Erziehungswissenschaft (seit 1987);
Forschungsgebiete: Geschichte der Pädagogik im 18.
und 19. Jahrhundert; analytische Erziehungsphilosophie.

Nachfrage erweckt. Bildung ist kein
Konsumprodukt, das man beliebig bestellen
und verzehren kann. Und wichtiger noch,
Bedürfnisse und Interessen verändern sich
mit den Bildungserfahrungen. Es gibt hier
einen point of no return: Wem einmal die
Welt der Musik eröffnet worden ist, so dass
sich die eigene Persönlichkeit damit
verbinden konnte, kann nicht wieder zurück.
Man kann gerade dann nicht wieder ignorant

werden, wenn sich mit der Bildung
nicht nur Glückserfahrungen verbinden.
Bildung ist kein Produkt, das man einfach
austauschen könnte, wenn es missliebig
geworden ist.

Damit bin ich in gewisser Weise wieder
bei der These von Richard Peters gelandet,
aber ich habe ihre Schwächen zu sehr
betont, um sie unverändert übernehmen zu
können. Daher biete ich abschliessend
eine Variante an, von der ich annehme,
dass sie die genannten Schwächen vermeidet,

ohne darum natürlich schon perfekt
zu sein. Auch die Theorie der Bildung
entspricht der Imperfektibilität ihres
Gegenstandes.

3. Bildung als Initiation

Bildungskritik ist zu einem Grossteil immer
Schulkritik, also Kritik an der
Organisationsform, der Anstalt oder gar, in dramatischen

Karikaturen, des Gefängnisses, in
das wir die Kinder einsperren, ohne ihnen
das zu vermitteln, was der Ausdruck
«Bildung» beansprucht. Der Ausgangspunkt
dieser Kritik ist immer das einzelne Kind,
aber nicht in seiner empirischen vielfältigen

Gestalt, sondern im Blick auf seine
«Natur» oder seine «Seele», die dann
entgegen der Grundrichtung der eigenen Kritik

immer als einheitlich oder überall
gleich behauptet wird. Die Schule wird
kritisiert, dass sie die Kinder nivelliert, aber
die Vorstellung «des» Kindes unterstellt
ihrerseits ein einheitliches Niveau oder
eine identische Beschaffenheit.

Dieser Hinweis soll meine eigene Kritik
stützen, mit der ich eine sentimentale
Vorstellung von Kindheit zurückweise. Ich
nenne das die «Biedermeier»-Kindheit, in
der alle Kinder gleich gut, begabt und
kreativ sind und nur die Umwelt oder eben

schweizer schule 11/92 7



die Schule sie daran hindert, ihre Talente
zu entfalten Diese Vorstellung ist bei der
Kritik beliebt, aber man muss sehen, was
sie voraussetzt, ein Bild fur alle, zumal ein
sentimentales, das tatsachlich der Bieder-
meier-Asthetik verpflichtet ist Demgegenüber

betone ich die Unterschiede und die
Unsicherheiten Es gibt keine ideale
Passung zwischen dem Angebot und dem
Effekt der Bildung, weshalb auch Kritik
unausweichlich ist. Es gibt immer Defizite zu
beklagen, das Problem ist nur, dass die
weitaus meiste Bildungskritik, nähme man
sie ernst, mit Folgerungen verbunden
ware, die mehr zerstörten, als sie aufbauen
konnten. Man kann nicht wirklich die
Schule «vom Kinde aus» organisieren,
meint man damit, dass jedes Kind mit allen
seinen Bedurfnissen beachtet wird, in
Permanenz und in nicht nachlassender Intensität

«Individualisierung», zu Ende
gedacht, wurde bedeuten, fur jedes Kind eine
eigene Schule fordern zu müssen

Was aber macht dann den Sinn der Schule
aus? Wenn wir nicht mehr im Zeitalter der
Hauslehrer leben, wenn Bildung heute
demokratisch geöffnet wird, wenn also
grosse Zahlen und lange Zeiten zu bewältigen

sind, dann ist ein organisiertes Angebot

unvermeidlich. Das Angebot stellt
nicht jeden zufrieden, und es wirkt auch
nicht immer auf die gleiche Weise, aber
ohne dieses Angebot, also ohne das Prinzip

der modernen Schule, ware es nicht
möglich, die Standards und Niveaus der
Kultur zu erhalten und weiterzugeben und
konnten demokratische Ansprüche nicht
erfüllt werden Die öffentliche Schule
dient vor allem diesem Zweck, darum
kann auch relativ unproblematisch, wenngleich

noch sehr abstrakt, von öffentlicher
Bildung die Rede sein. «Bildung» eröffnet
einfach Zugange, Wege des Verstehens
(Oelkers 1986) und damit des Denkens,
des Wahrnehmens und Empfindens Das
geschieht natürlich individuell, aber nicht
unabhängig vom Angebot Man interessiert

sich fur die Konstruktion von Bachs
«Musikalischem Opfer», fur die existentiellen

Abgrunde in den Dramen Shakespeares

oder fur die Bilder Paul Klees nicht
einfach durch Teilnahme am Alltagsleben
und nicht ohne Vorleistungen Wenn
Bildung Gewinn haben soll, dann muss ein
Preis bezahlt werden.

schweizer schule 11/92



Man kann kaum bestreiten, dass die Bilder
Klees, Shakespeares Dramen oder Bachs
«Musikalisches Opfer» zu den grossen
Beispielen der europäischen Kultur zahlen.
Ihnen kommt offenbar ein bestimmter und
hoher Wert zu, über den es kaum Dissens
gibt. Naturlich ist diese Ubereinstimmung
selbst ein Bildungsvorgang, eine historische

Entwicklung, ohne die man kaum
begründen konnte, warum der Kunstunterricht

in den öffentlichen Schulen sich mit
Klee beschäftigen sollte, was ja zugleich
bedeutet, andere Kunstler werden
ausgeschlossen. Der historische Konsens ist an
den Randern vage, aber es gibt immer
einen Kern, der letztlich auch den Lehrplan
bestimmt. An diesem Kern kommt auch
nicht vorbei, wer ein erbitterter Kritiker des
«Klassischen» ist. Ohne diesen Konsens
ware ein schrankenloser Relativismus
unvermeidlich.

Dieser Relativismus ist ein Grundmerkmal
vieler Diskussionen, die sich mit
Lehrplanrevisionen beschäftigt. Warum Shakespeare

lesen, wenn man doch mit den
Gebrauchstexten der Massenpresse deren
Ideologie entlarven und somit ein Stuck
praktische Aufklarung durchsetzen kann?
Aber die Analyse von «Blick»-Texten hat
keinen Gehalt, sie erschöpft sich rasch und
ist zu schnell zu eindeutig, um ernsthaft als
Rivale zu «Macbeth» begriffen werden zu
können. Ahnlich ist der allgemeine
Zusammenhang von Chemie und Umweltkrise zu
rasch begriffen, um zu einem Dauerthema
des Unterrichts zu werden. Soll dieser
Zusammenhang aber spezifiziert werden,
dann sind fachliche Informationen
unvermeidlich. «Lachliche Informationen» sind
an Verstehenshorizonte gebunden, man
muss erst lange durch den Chemieunterricht

hindurchgegangen sein, man muss
auch frustriert worden sein, um zu begreifen,

was das Lach ausmacht und wieso es
eine solche Bedeutung erlangt hat.

Meine Verteidigung der Schule, genauer:
ihrer Bildungsfunktion, liegt hier: Man
kann Bildung nicht billig haben, es braucht
langgestreckte Prozesse der Einfuhrung in
bestimmte Leider des Wissens und
Konnens, ohne die Lernende ewig dilettieren
wurden. Das gilt fur alle Bereiche, es ist
also nicht etwa nur ein Argument fur die
gymnasiale Bildung. Die sogenannten Kul¬

turtechniken - Lesen, Schreiben, Rechnen

- werden mühsam gelernt, mit einem grossen

Zeitaufwand und erheblichen Lrustra-
tionen, was sich auch dann nicht vermeiden

Messe, wenn jedes Kind einen eigenen
Hauslehrer hatte. Zugleich eroffnen diese
Techniken kulturelle Räume: Nur wer lesen
kann, dem erschliesst sich Literatur und
Wissenschaft, aber auch das Alltagsleben
und überhaupt jede Verstehensdimension.

«Kulturtechniken» sind aber nicht die
einzigen Elementarvorgänge der Bildung. Ich
nehme als Beispiel eine der schlimmsten
Sunden der heutigen Schule, die
Vernachlässigung der ästhetischen Schulung. Die
meisten Menschen sind trotz Schulbesuch
musische Analphabeten. Sie haben nicht
gelernt, zu sehen oder zu hören, über das
hinaus, was ihnen die Umwelt bietet. Aber
die durchschnittliche Umwelt ist gerade
ästhetisch verarmt, ohne Sinn fur die
Differenzen, von derart engen Gewohnheiten
des Sehens und Hörens geprägt, bei denen
man sich wundert, dass sich nicht mehr
Protest regt. Das gleiche gilt fur
Bewegungsabläufe oder für Sport im weiteren
Sinne. Auf geheimnisvolle Weise glaubt
die Gesellschaft, sich hier der Bildung
entsagen oder sie den Spezialisten uberlassen
zu können.

Ich sage damit nicht, dass die Schule alle
Kinder ästhetisch oder sportlich erheben
wird, sondern nur, dass auch diese
Elementarprozesse zur «Bildung» gehören.
Zugleich lasst sich damit die These erharten,

dass Bildungsprozesse sich nicht
einfach durch Teilnahme am Alltag befordern
lassen, wie man bisweilen gerade in der
reformpädagogischen Literatur lesen kann.
Schule und Leben erfüllen unterschiedliche

Aufgaben, und es entspricht dem
Zweck der Schule, wenn sie sich nicht
standig mit dem Leben trifft. Sie braucht
ihre eigene Zeit, sonst konnte es keine
langwierigen Prozesse geben, die sich
auch Umwege leisten müssen, die mit Lru-
strationen verbunden sind und deren Ende
ungewiss ist, ohne die aber Initiationen in
anforderungsreiche kulturelle Systeme
nicht möglich waren.

Bleibt die Lrage, warum wir einen spezifischen

Kanon unterrichten und so das
Bildungsangebot der öffentlichen Schule in

schweizer schule 11/92 9



einer ganz bestimmten Weise beschranken?

Diese Frage lasst sich nicht abschliessend

beantworten, schon deswegen nicht,
weil Lehrplane immer auch politische
Kompromisse darstellen, wie dies in einer
demokratischen Gesellschaft auch anders
nicht der Fall sein kann. Die Selektionen
sind freilich nicht einfach beliebig oder
bloss abhangig von den Interessen; die
Lehrplane der modernen Schule gehen seit
dem 18. Jahrhundert vom Aufklärungsgehalt

der Wissenschaften aus, nicht nur,
aber doch im Sinne eines organisierenden
Prinzips. Dieses Prinzip ist immer wieder
angegriffen, aber nicht wirklich erschüttert
oder gar abgeschafft worden. Eher ist
erstaunlich, wie selten es gerechtfertigt wird,
wie stark die Schulkritik von anderen Motiven

bestimmt wird. Aber soll «Bildung»
mit dem Verstehen der modernen
Wirklichkeit zu tun haben, dann ist diese Priorität

unvermeidlich.

Sie ist auch begründbar, wenn man drei
Kriterien beachtet, (1) die Irrtumsfahigkeit
des Wissens oder seine eigene Lernkompetenz,

(2) die Reichweite und Ubertragbar-
keit oder die Anschlussfahigkeit und (3) ein
Verhältnis von Wissen und Können, das
sich zu einem allgemeinbildenden
Bildungsangebot verbinden lasst. Das ist sehr
abstrakt gesagt und lasst sich so konkretisieren:

Wissenschaften sind enorm
lernfähig, weil sie darauf sensibiliert sind, die
eigenen Irrtumer auszumerzen, ohne an
eine abschliessende Wahrheit zu gelangen.
Ihre Starke liegt darin, dass sie diese Fallibi-
litat kalkulieren können. Esoterik und
Astrologie sind Lehren, die den eigenen
Irrtum ausschliessen, ebenso die Philosophie
der Hopi-Indianer oder der Zen-Buddhis-
mus. Wer diese Sachverhalte lernen will,
muss dies können, aber nicht als Grundangebot

einer allgemeinverbindlichen und
öffentlichen Schule, die zum Verstehen der
Wirklichkeit in einer demokratischen
Gesellschaft beitragen soll. Dazu benotigt sie
anschlussfähiges Wissen, das nicht einfach
nur fur sich steht, sondern sich ubertragen
und anwenden lasst. Das spricht fur Mathematik

und Logik, aber gegen ein Ffauptfach
Esoterik.

«Anwenden» heisst auch, Wissen lasst sich
mit Können verbinden, was zunächst für
die Wissenschaft selbst gilt, die aus der Er¬

fahrung heraus entwickelt hat, dann aber
auch für alle praktischen Fächer, die nicht
aus der Wissenschaft, sondern aus Formen
der Kunst entstanden sind. Die öffentliche
Schule macht praktische Fächer verbindlich,

sofern sie einem allgemeinen
Bildungsanspruch nachkommen und sich mit
Wissenschaften verbinden lassen. Definieren

wir diese Kriterien nicht klar und
machen sie mit guten Argumenten stark, dann
ist es unmöglich, die Inhalte der Bildung
zu bestimmen. Denn dass immer etwas
fehlt, ist selbstverständlich. Von Wissenschaft

und Kunst konnte ohne Defizite
keine Rede sein, und wahrscheinlich
macht gerade das ihren Reiz aus.

Ich plädiere fur starke Bildungsinstitutionen,
aber nicht für ubermassig abhangige.

Die künftigen Schulen müssen sich weit
mehr als heute gegen die Konkurrenz der
Medien und der Unterhaltungsindustrie
verteidigen, und dazu bedürfen sie
verstärkt des Spielraums von Experimenten.
Freilich geht es immer um Experimente der
eigenen Attraktivität, um Experimente, wie
Bildung in neuen Formen und anderen
Strukturen, aber organisiert und erfolgreich,

vermittelt werden kann. Eine Schule,
die ihren eigenen Zweck nicht ständig und
immer neu unter Beweis stellen kann,
verspielt den historischen Kredit, den die
moderne Gesellschaft ihr eingeräumt hat.

Literatur

Mill, J St Der Utilitarismus, Ubersetzt und hrsg von
D Birnbacher, Stuttgart 1976 (engl Orig 1861)

Nietzsche, F. Uber die Zukunft unserer Bildungsan-
stalten Sechs öffentliche Vortrage (1872), In F Niet-
sche: Sämtliche Werke Kritische Studienausgabe,
hrsg. von G Colli/M Montinari, Bd 1 München
1980, S 641-752

Oelkers, j Verstehen als Bildungsziel, In N Luh-
mann/K E Schorr (Hrsg Zwischen Intransparenz
und Verstehen Fragen an die Pädagogik Frankfurt/M
1986, S 167-218

Peters, R S Ethics and Education London Georg Allen

& Unwin 1966

10 schweizer schule 11/92


	Bildung und Kultur

