
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 79 (1992)

Heft: 10: Alter Gott für neue Kinder? : Das traditionelle Gottesbild und die
nachwachsende Generation

Artikel: Was sollen wir tun?

Autor: Mette, Norbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-531952

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-531952
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Was sollen wir tun?

Norbert Mette

Zunächst geht es darum, die elementaren
Bedurfnisse der Kinder ernst zu nehmen:
Sie mochten angenommen, geliebt,
gerecht behandelt werden. Aber das ist nicht
alles, was zu tun ist. Wir konnten bzw.
sollten Kinder in der Kirche mehr zum
Zuge kommen lassen.,, Norbert Mette
plädiert für eine «Kirche mit Kindern»: Wenn
Kinder das Sagen hatten - wie wurde die
Kirche aussehen?

Oft genug hat Religion in der Erziehung
dazu herhalten müssen, die elementaren
Bedurfnisse der Kinder zu beschneiden
und ihre Affekte und Motivationen
zurechtzustutzen, um sie in die von den
Erwachsenen gewünschten Bahnen des
Verhaltens und Denkens zu bringen. Nicht
zufallig findet sich bei religiös erzogenen
Menschen vielfach eine Unfähigkeit zu
spontanen Gefühlsregungen; sie sind sehr
früh schon auf eine gemässigte und
ausgewogene Gefuhlslage eingestimmt.
Demgegenüber bringen Kinder geradezu ein
naturliches Verständnis fur Gott als den
Geber und Schopfer mit, der die
Menschen mit der Weiterfuhrung seines Werkes

betraut hat. Wer jedoch nie seine
schöpferische Kräfte hat erproben dürfen,
durfte kaum einen existentiellen Zugang
zu dieser Glaubensaussage finden.

Dieses Beispiel zeigt stellvertretend fur die
verschiedenen Erfahrungsbereiche, in
denen das Kind lebt, worauf es bei einer
religiösen Erziehung in den ersten Lebensjahren

vor allem ankommt: den Kindern den
Raum zur Verfugung zu stellen, der ihren
Entwicklungsbedurfnissen Rechnung tragt
- in dem sie ihre geistigen und emotionalen

Fähigkeiten entfalten können, in dem
sie ihrem Drang nachkommen können,
ihre Umwelt zu entdecken und sich anderen

Menschen zuzuwenden. Ausser die¬

sem Raum muss es natürlich Menschen
geben, mit denen die Kinder «ihre Erlebnisse
durchsprechen können, denen sie ihre
Ängste und Sorgen anzuvertrauen wagen
und die ihre individuellen Fortschritte im
Erkennen und Fuhlen anerkennen»1. Nur
in einem solchen Umgang mit Kindern,
der ihre Neugier zum Zuge kommen lasst,
der ihnen Zuversicht gibt, sich mit ihren
Fragen nach dem Woher und Wohin aller
Dinge an die Erwachsenen wenden zu
können und in ihrem Anliegen verstanden
zu werden, kann ein Gespür dafür
entwickelt werden, was fur ein Kind in dieser
frühen Altersstufe Religion bedeuten kann.

Kinder sollen «nein», «ja» und «ich»
sagen können

Das beginnt bei scheinbaren Kleinigkeiten,
die jedoch fur die Kinder grosse
Entwicklungsschritte darstellen und ihnen darüber
hinaus von den Erwachsenen nicht immer
leicht gemacht werden. Ein entscheidender

Schritt fur ihre Ich-Entwicklung besteht
z.B. darin, dass sie Nein-Sagen lernen als
Voraussetzung, um überhaupt Ja-Sagen zu
können. Gerade dieses Nein kann, wenn
es zugelassen wird, kreative Kräfte freisetzen,

weil es zu Unterscheidungen notigt,
nicht einfach akzeptiert, dass etwas so ist,
wie es ist, sondern Widerspruch und
gegebenenfalls Widerstand anmeldet. Ein
weiterer Schritt in der Genese einer autonomen

Ich-Instanz ist die Fähigkeit, «Ich»
sagen zu können, ein Ich, das über einen
eigenen Willen verfugt und von anderen
unterschieden ist. Diese Entwicklungsschritte

verlaufen keineswegs geradlinig;
das Kind wird dabei von ambivalenten
Gefühlen und Konflikten hin- und hergerissen:

Es schwankt zwischen
Allmachtsphantasien und Ohnmachtserlebnissen,
zwischen Hilflosigkeit und Demonstration

schweizer schule 10/92 25



der Unabhängigkeit, zwischen Identifikation

mit seinen Bezugspersonen und
Aggressionen, zwischen Liebe und Hass. Es

empfindet Angst in allen Intensitätsgraden
- Angst ums Überleben und Angst vor
Verlusten. Selbständig zu werden und
dennoch zu den anderen gute, vertrauensvolle
Beziehungen haben zu können, erweist
sich als eine höchst widersprüchliche und
dennoch lebensnotwendige Aufgabe.

emotionale Stimmungslagen, Zu- und
Abneigungen, und bindet diese Ausdrucksformen

und kommunikativen Szenen an
bestimmte Beziehungen zwischen
Personen.»2 So entstehen die elementaren
Symbole, die die ganze weitere Entwicklung

begleiten, sie unterstützen, aber auch,
wenn sie von schlechten Erfahrungen ihren
Ausgang genommen haben, sie behindern
können.

Kinder haben eine «Logik des Tuns»

Bei all dem gilt, dass die Vorstellungen
gerade der Kleinkinder, ihr Denken weitgehend

an den praktischen Vollzug gebunden,

eine «Logik des Tuns» ist. Und doch
geht diese ihre Logik nicht im Tun auf.
Kindliches Handeln ist nämlich keineswegs

nur instrumentelles, sondern wesentlich

kommunikatives Handeln. Das heisst,
es ist auf Verständigung mit seiner Umwelt
gerichtet, nicht auf ihre Eroberung. Im
Spiel findet das seinen paradigmatischen
Ausdruck. Von daher erklärt es sich, dass
die Bedeutung des Handelns für das Kind
nicht in diesem Handeln - etwa wenn ein
Ziel erreicht ist - aufgeht, sondern tiefer
reicht. <(Jeder Begriff, jeder Satz, aber auch
die nicht-verbalen Ausdruckselemente,
Minenspiel und Gesten, ja sogar ganze
Gesprächssituationen, die das Kind erlebt,
wie der Familientisch, das Zähneputzen,
die Verabschiedung des Vaters, die Trennung

von Vater und Mutter an der Tür des
Kindergartens, das Gute-Nacht-Sagen
bekommen neben dem sachlichen, jedermann

zugänglichen Gehalt einen weiteren
Inhalt, der ihnen einen besonderen
Charakter verleiht. Er umfasst sowohl zusätzliche

kognitive Bedeutungen als auch

Norbert Mette, Prof. Dr, 1946 in Barkhausen geboren,

studierte Theologie und Sozialwissenschaften an
den Universitäten Munster und Bielefeld 1973-83
Wissenschaftlicher Assistent am Seminar fur Pastoral-
theologie und Rehgionspadagogik an der Universität
Munster Promotion am Fachbereich Katholische
Theologie, Habilitation in Pastoraltheologie und
Rehgionspadagogik Seit 1984 Professor fur Praktische
Theologie an der Universitats-Gesamthochschule
Paderborn.

An den «Religionspadagogischen Tagen 1992» hielt
er das Schlussreferat zum Thema: «Der christliche
Gott fur neue Kinder - was sollen wir tun?»

jesus
ich stelle mir vor
du hast maria magdalena
die schön war und
nach bluten duftete
geliebt

als du sie umarmtest
war ihre hingäbe
so gross
wie deine göttliche liebe

ich stelle mir vor
diese nacht
ausserhalb der geschichte
die alle moral überwand

erlöse uns
jesus
von den christlichen Sünden
mache uns frei

Ernst Eggimann
(aus «Jesustexte», arche-Verlag Zürich)

Welche Aufgaben stellen sich für eine
explizite religiöse Erziehung im
Kleinkinderalter?

Den folgenden Hinweisen sei ein Zitat von
Hartmut von Hentig vorausgeschickt, das
das gerade Gesagte aufnimmt und für
unsere Fragestellung weiterführt: «Kinder
sind unbefangen. Sie sind überzeugt, dass
sie können, was sie wollen. Sie malen
Ihnen ein Schlachtschiff, die Grossmutter im
Bauch des Wolfes, den Gott im brennenden

Busch. Die Zweifel, die Verzagtheit,
das Misstrauen, die zur erwachsenen
Lebens-Klugheit gehören, fehlen ihnen. Sie
glauben nicht nur: ihr Leben ist ein einziges

Glauben.»3

26 schweizer schule 10/92



1. Angenommen und erwünscht sein

Es ist bemerkenswert, wie sehr das in den
Religionen, gerade auch im Christentum,
uberlieferte Wissen an den Grunderfahrungen

und -konflikten der frühen Kindheit
anknüpft und diese in vielen ihrer Symbole
aufbewahrt und zum Ausdruck bringt
Insofern ist von diesen Erfahrungen und
Konflikten her bereits der Glauben tangiert
Das gilt insbesondere fur die fur die
weiteren Entwicklungskrisen grundlegende
Erfahrung, unbedingt angenommen und
erwünscht zu sein Wo diese Erfahrungen
des absoluten Bejaht- und Geliebtseins
praktisch vermittelt werden, vollzieht sich
bereits Glaube in elementarer Weise, bildet

diese Erfahrung doch seinen Kern Auf
dieser Basis kann dann eine entwicklungsgerechte

Deutung dieser Praxis, eine
Explikation des Glaubens an Gott als den
tragenden Grund allen Seins angeboten und
vermittelt werden, können mittels der
überlieferten Symbole und Erzählungen
die fruhkindlichen verheissungsvollen
Interaktionserfahrungen in eschatologische
Hoffnungen über die Kindheit hinaus
verwandelt werden

2. Mit dem «dritten Auge» (Halbfas)
sehen lernen

Eine gerade fur kleine Kinder typische
Eigenart ist, dass sie sich völlig in sich selbst
hinein, in das, was sie gerade tun, z B

spielen oder etwas anschauen, versenken
können Viel hangt fur ihre Entwicklung -
auch fur ihre religiose Entwicklung -
davon ab, ob ihnen die Zeit gelassen wird
und entsprechende Anregungen gegeben
werden, um mit dem «dritten Auge» sehen
zu lernen. Die dabei von den Kindern in
Anspruch genommene Selbständigkeit ist
zu respektieren. Sie ist Voraussetzung
dafür, dass die Kinder ihre Fähigkeit, kreativ

und phantasievoll im Umgang mit
Erwachsenen und unter Gleichaltrigen Sinn
erproben und gestalten können, statt ihn

einseitig zudiktiert zu bekommen

3. Symbole entdecken

Wie bereits angedeutet, besteht ein wichtiger

Dienst, den weiterhin die religiose Er¬

ziehung fur die Identitatsbildung leisten
kann, darin, dass sie die Symbolisierungs-
fahigkeit der Kinder anregt und fordert
Dabei können auch die tradierten religiösen

Symbole, wenn sie dem Kind in lebendiger

Weise vermittelt werden, eine Hilfe
sein, um die von ihm gemachten Erfahrungen

symbolisch auszudrucken und so
lebensbestimmend werden zu lassen.
Daruber hinaus geben sie eine Möglichkeit zur
Vertiefung dieser Erfahrungen, indem sie in
einen uberindividuellen Kontext hineingestellt

werden Es können dadurch neue Er-

fahrungsmoglichkeiten eröffnet und
Phantasien freigesetzt werden Dabei kann es
allerdings nicht darum gehen, die überlieferten

religiösen Symbole möglichst voll-
standig an die Kinder weitergeben zu wollen,

sondern sie ihrerseits zum Finden und
Erfinden auch neuer, ihren originären
Erfahrungen entsprungenen und sie verdichtenden

Symbole zu animieren

jesus
wir horchen miteinander
was wir sprechen
wir sprechen miteinander
was wir hoffen
wir hoffen miteinander
was du versprichst

wir verstehen dich
wenn wir einen von uns
verstehen
bei brot und wein
lache mit uns
wir gewinnen der erde
einen fleck land ab
wo menschen sind

Ernst Eggimann
(aus «Jesustexte», arche-Verlag Zurich)

4. Gerechtigkeit lernen

Es ist eine häufig antreffbare verhängnisvolle

Verkürzung der religiösen Erziehung,
wenn sie von klein an zwar - in den von
Bonhoeffer gebrauchten Begriffen gesprochen

- zum «Beten» anhalt, aber das «Tun
des Gerechten» ausspart oder hintanstellt
Gerechtigkeit zu lernen und als Voraussetzung

dafür allererst die Augen fur die an-

schweizer schule 10/92 27



deren zu öffnen, muss demgegenüber als
eine von der Einheit der Gottes- und
Nächstenliebe her sich ergebende konstitutive
religionspädagogische Aufgabe wahr- und
ernstgenommen werden. Auch hier kann
der konkrete Umgang mit Kindern - nämlich

ob diese in ihrer Verschiedenheit und
Andersartigkeit anerkannt und
ernstgenommen und so befähigt werden, ihrerseits

die anderen anzuerkennen - zum
Testfall werden. Womöglich erweisen sie
sich immer noch am ehesten als Lehrmeister,

wenn es darum geht, anderen Gerechtigkeit

widerfahren zu lassen. Kinder
verstehen es z.B. nicht, dass Altersgenossen
von ihnen in Armut und Elend leben müssen,

dass ihnen ihre Kindheit verwehrt
wird, ja dass täglich weltweit 40000 Kinder

sterben. Fragend blicken sie uns
Erwachsene an, was für eine Welt wir ihnen
bereitet haben, und demonstrieren in ihrer
spontanen Bereitschaft zu teilen, dass es
auch anders, gerechter in dieser Welt
zugehen könnte.4

jesus
seit der alte gott
des gehorsams
im paradies
eine falle stellte
brauchen wir dich
als Opferlamm

jesus
wirf den apfel zurück
zeig uns den neuen gott
der liebe
der kein blut braucht
wir wollen keine kreuze mehr

Ernst Eggimann
(aus «Jesustexte», arche-VerlagZürich)

Sicherung der elementaren
Kindheitserfahrung5

Wenn Kinder gegenwärtig ihre Situation
als höchst widersprüchlich erleben und
wenn das als Indiz für die schwindende
Möglichkeit für die Subjektwerdung
überhaupt in der modernen Gesellschaft
genommen werden muss, ist das, was bislang
als Ziel und Aufgaben einer religiösen
Erziehung im Kleinkinderalter anzugeben

und zu erläutern versucht worden ist,
illusorisch - es sei denn, dass sie sich nicht
einfach dem Diktat der herrschenden
Verhältnisse beugt. Dann aber bekommt die
religiöse Erziehung eine eigenartige
Brisanz: Sie kann sich weder in der blossen
Weiterführung traditioneller religiöser
Lebensformen (in den dafür ausgesparten
gesellschaftlichen Reservaten) erschöpfen,
noch darf sie bloss - wie vielfach in der
Geschichte - zur Reproduktion der für die
gegenwärtigen gesellschaftlichen
Lebensbedingungen benötigten Mitglieder beitragen.

Sondern sie ist not-wendige Unterbrechung

und Transformation der bisherigen
Selbstverständlichkeiten in Richtung auf
eine Gesellschaft, in der die Erlebnismöglichkeiten

der Menschen im Umgang mit
sich selbst, miteinander, mit der Natur und
in all dem mit Gott nicht länger unnötig
eingeengt und in Entfremdung gehalten
werden.

Eine solche Aufgabenbestimmung mag
dem landläufigen religionspädagogischen
Bewusstsein ungewöhnlich vorkommen.
Und doch handelt es sich dabei um nichts
anderes als die naheliegende Konsequenz
aus der Feststellung, dass das Untergraben
der Voraussetzungen für religiöse Erziehung

mit einer ernsten Gefährdung der
Entwicklung der kindlichen
Wahrnehmungsbereiche und Erlebnisfähigkeiten
überhaupt einhergeht. Religiöse Erziehung
bedeutet also, auch einen Beitrag zur
Sanierung der Lebenswelten der Kinder -
und damit der Gesellschaft insgesamt - zu
leisten.6

Gemeinde und Kirche mit Kindern7

Erziehungsprozesse und Lernvorgänge, die
die Beteiligten nicht bevormunden,
sondern in ihrer Entwicklung zur Autonomie,
die erst zur wirklichen Anerkennung der
anderen fähig werden lässt, fördern möchten,

sind nach Paulo Freire an eine
bestimmte Lebensform gebunden, die im
Anschluss an ihn «Konvivenz» bzw. «Konvi-
vialität» bezeichnet werden kann. Damit
ist ursprünglich eine vor allem in den
Kulturen des einfachen Volkes beheimatete
Weise des Zusammenlebens gemeint, die
durch eine Praxis des solidarischen Teilens
gekennzeichnet ist, angefangen vom Ein-

28 schweizer schule 10/92



ander-Helfen Liber das Voneinander-Ler-
nen bis hin zum Miteinander-Feiern.8 Im
Rahmen der Pädagogik Freires bezeichnet
Konvivenz «die Lerngemeinschaft derer,
die voneinander und miteinander für ein
menschliches Leben lernen wollen. In
einer Gemeinschaft der Konvivenz hat das
Lernwissen keinen Vorrang vor dem
Erfahrungswissen. Im Prozess gemeinsamen
Lernens wird das latente Wissen freigelegt
und neues Wissen erzeugt. Kreative
Möglichkeiten und soziale Sensibilität werden
entdeckt und in gemeinsame Vorhaben
eingebracht. Lehrende und Lernende
haben gemeinsam an dieser Konvivenz teil.»9
Kurz: Sie ist praktiziertes generationsüber-
greifendes Lernen.

Solche Orte oder Räume der Konvivenz
sind charakteristische Lebensformen für
traditionale Gesellschaften und können in
moderner Gesellschaft nicht länger als
naturwüchsig gegeben vorausgesetzt werden.
Im Gegenteil, sie sind weitgehend vom
Prozess der Kolonialisierung der Lebenswelten

überrollt worden. Und doch stellt
sich immer dringender die Frage, ob nicht
auch die moderne Gesellschaft um ihrer

Zukunft willen auf solche «Soziotope» und
das darin praktizierte Lernen in intersubjektiver

Kreativität angewiesen ist.10

Es könnte sich in diesem Zusammenhang
nahelegen, auf die Gemeinden und
Kirchen als mögliche Orte einer solchen
Konvivenz zu verweisen. Mit Blick auf ihren
Auftrag und auch auf ihre Anfänge Hessen
sich dafür auch gute Gründe anführen.
Gleichwohl ist ein überschwenglicher
Optimismus, der die konkrete Verfasstheit der
Gemeinden und Kirchen überspielen zu
können meint, fehl am Platz.

«Man muss diese jungen Menschen
begreifen»

Nüchtern muss zur Kenntnis genommen
werden, dass gerade die katholische
Kirche sich in ihrem Bemühen, den Glauben
motivträchtig an die heranwachsende
Generation zu vermitteln, zu einem erheblichen

Teil selbst im Wege steht. In einem
Artikel von Alfred Dubach ist ein Leserbrief

einer Mutter dokumentiert, der das
eindrucksvoll konkretisiert: «Als katholische

Eltern von heranwachsenden Kindern
haben wir in den letzten Jahren schwer
darum gekämpft und gebetet, sie auch
religiös zu erziehen. Unsere vier Kinder
wuchsen in einem frohen, bewussten
Katholischsein auf, machten gerne mit in der
Schule, in der Kirche als Ministranten und
später als Sänger und Musikanten. Alle
drei Söhne waren engagierte Jungwächter
und Leiter, auch die Tochter betätigte sich
als Blauringführerin. Das Zweite Vatikanische

Konzil Hess uns hoffen, dass viel Starrheit

im Katholizismus sich lockern werde:
Ökumene, Interkommunion, Zölibat,
Bussfeiern, Frauen und Männer als aktive Laien
in der Kirche. Es gab gute Ansätze. Aber
nicht lange. Immer wieder setzte man in
Rom zum Rückzug an. Wie in vielen anderen

Familien versuchten wir anfänglich,
die Kinder zuerst mit etwas Strenge, dann
mit Aussprachen zum Mitmachen in der
Kirche zu beeinflussen. Umsonst, die Kinder

wurden erwachsen, orientierten sich,
fällten Urteile. Vor zwei Wochen kam
einer unserer in Zürich studierenden Söhne
heim und sagte, jetzt trete er aus der
katholischen Kirche aus. Man muss diese jungen
Menschen begreifen.»"

schweizer schule 10/92 29



Sicherlich gibt es Faktoren des sozialen
Wandels, die von der Kirche kaum direkt
beeinflusst werden können, so etwa die
Tendenz zu einer individualisierten
Religiosität und der damit einhergehenden
Folge, dass die Kirchenbindung immer
stärker von einzelnen selbstbestimmt
wird.12 Gleichwohl hat es die Kirche
augenscheinlich zu wenig verstanden, sich
produktiv auf diese Veränderungen
einzulassen, sondern sich stattdessen eher auf
eine krampfhafte Verteidigung ihres
Besitzstandes versteift. Die Folge ist u.a. eine
abgrundtiefe Entfremdung zwischen Lebenswelt

und Glaubenswelt, die bei jungen
Eltern etwa dazu führt, dass sie sich in
religiösen Belangen ihren Kindern gegenüber
völlig hilflos zeigen.13

Wenn Kinder Kirche machen würden...

Möglicherweise könnten auch in dieser
Hinsicht Kinder einen heilsamen Umkehr-
prozess in den Gemeinden und Kirchen
anstiften. Dass eine Option für eine Kirche
und Gemeinde mit Kindern diese keineswegs

«kindisch» werden lässt, sondern mit
Grundfragen ihrer Existenz und ihrer
Sendung konfrontiert, hat Jan Nieuwenhuis in
einem eindrucksvollen Bericht über
Bemühungen um eine entsprechende
Gemeindepraxis in Amsterdam aufgezeigt:
«Eine Gemeinde mit Kindern, Pastoral für
Kinder ist keine unverbindliche Sache. Es

ist keine Frage von neuen Handfertigkeiten
oder neuen Techniken. Wer sich für die
Kinder entscheidet, wählt eine neue Welt.
Wählt die Armen und Kleinsten und die
Entrechteten und die Beschädigten. Er

wählt eine andere Gesellschaft und eine
neue Kirche. Man kann nicht die Kinder
ernst nehmen im Gottesdienst und zu
gleicher Zeit wollen, dass - zum Beispiel - die
ausländischen Gastarbeiter ohne weiteres
über die Grenze geschickt werden. Wer
das will, weiss nicht, was das Kind ist.
Darum ist Pastoral für Kinder eine heikle
Sache und wie ein Messer in der Seele...
Wer eine Liturgie mit Kindern beginnt, soll
wissen, dass er sich die Flügel verbrennen
wird und dass sich <sein Leben ändert)
(Mk 1,15). Er soll erfahren, dass sich
dadurch das Gesicht der kirchlichen
Gemeinde ändert, dass Strukturen fraglich
werden und dass eigentlich, ehe man es

weiss, eine Umwälzung angefangen hat
mit ihm selbst und mit seiner Kirche... Wer
an die Kinder eine Botschaft haben will in
der Kirche, entdeckt, dass diese Botschaft
alles umsturzt: die Sprache, die Gebräuche,

die Riten, uns selbst. Viel wird anders,
wenn man damit beginnt. Alles eigentlich.
Eine neue Welt bricht an.»'4

Anmerkungen

1 L Krappmann, Bedurfnisse der Kinder respektieren,

in: Welt des Kindes 57 (1979) 46.

2 L Krappmann, Symbole, Riten, Festlichkeit,a.a O-, 23

3 H von Hentig, a a.O., 479

4 Vgl. ausfuhrlicher N Mette, Gerechtigkeit lernen -
die religionspadagogische Aufgabe, in RPB 27/1991,
3-26; ders Sub|ektwerden an den und mit den anderen,

in- EE 43 (1991) 620-630

5 Vgl. zum Folgenden ausführlicher N Mette,
Voraussetzungen christlicher Elementarerziehung, a a.O.,
bes. 330-335

6 Vgl dazu L Krappmann, Uber die Zukunft der
Kindheit: Herausforderungen und Perspektiven in
einem vereinten Deutschland, in. S. Ebert (Hg.),
Zukunft fur Kinder, München 1991, 253-266, vgl auch
die Erklärung von G. Becker, H. von Hentig und
J Zimmer- Die Verantwortung der Christen fur die
Kinder und ihre Zukunft, in- NS 27 (1987) 495-500

7 Vgl ausführlicher N. Mette, Voraussetzungen
christlicher Elementarerziehung, a a O 345-352,
ders., Kinder, in Chr. Baumler/ders. (Hg.), Gemeindepraxis

in Grundbegriffen, München-Düsseldorf 1987,
228-238.

8 Herkunft und Hintergrunde dieses Begriffs erläutert
Th. Sundermeier, Konvivenz als Grundstruktur
ökumenischer Existenz heute, in W Huber u.a.,
Ökumenische Existenz heute 1, München 1986, 49-100,
bes. 52 ff, vgl auch J B. Metz, Religion ja - Gott
nein, in- ders/F.R Peters, Gottespassion, Freiburg
1991, 11-62, bes. 48-54

9 W Huber, Bedrohte Welt und christlicher Glaube-
Herausforderung tur Lehrende und Lernende, in
R. Becker u.a. (Hg.), Mensch und Christ in der Schule,
Paderborn 1988, 61-82, hier 82

10 Vgl. U. Becker, Heutige Schuler und Schulerinnen

und die alte Religion?, in anr-Rundschreiben
Nr. 23 (januar 1991), 25-36, bes. 31 ff.

11 zitiert nach A. Dubach, Wie denken junge Eltern
über Religion und Kirche2, in: W Simon/M. Delgado
(Hg.), Lernorte des Glaubens, Berlin-Hildesheim
1991, 69-96, hier: 69.

12 Vgl. A Dubach, a.a.O., 73-82.

13 Vgl. ebd bes. 82 ff.

14 J Nieuwenhuis, Das Kind wird Euch weiden.
Perspektiven einer kinderfreundlichen Pastoral, in.
J Wiener/H. Erharter (Hg.), Kinderpastoral, Wien
1982, 75-93, hier: 86.

30 schweizer schule 10/92


	Was sollen wir tun?

