
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 79 (1992)

Heft: 10: Alter Gott für neue Kinder? : Das traditionelle Gottesbild und die
nachwachsende Generation

Artikel: Zehn Gedanken zu einer Mathetik des christlichen Glaubens

Autor: Hentig, Hartmut von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-531941

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-531941
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zehn Gedanken zu einer Mathetik des
christlichen Glaubens
Hartmut von Hentig

«Ich bin kein Religionsdidaktiker, kein
Katechet, für keinen theologischen Beruf
ausgebildet». sagt der berühmte Pädagoge
Hartmut von Hentig zu seinem folgenden
Text, und er fährt fort: «Das macht mich
unbefangen: Ich wage einen um alle
Zuständigkeiten und Abhängigkeiten
unbekümmerten Entwurf, der kühn das
Ganze umreisst und trotzdem kurz ist.» -
Wir durften den Text in verdankenswerter
Weise und in gekürzter Form einer
Publikation entnehmen, die noch dieses jähr
erscheinen wird.'

Mein Vorhaben ist durch die folgenden
fünf Merkmale gekennzeichnet:

- Es ist, mehr noch als andere Versuche von mir, der
Entwurf zu einer Mathetik (das ist eine Kunst, die
ein wirksames Lernen ermöglicht) und keine
Didaktik (das ist eine Kunst, die ein wirksames Lehren
ermöglicht); eine gute Mathetik schhesst eine gute
Didaktik nicht aus, schrankt aber deren Wichtigkeit
ein; der «Lehrer» bleibt notwendig, wirkt aber in
anderer Funktion- Er stellt die Ideen, die Sachen,
die Probleme, die Aufgaben bereit und die
Lerngelegenheiten her, er hilft, lobt, leistet Widerstand,
zeigt, «was man können kann»

- Es handelt sich um ein Aggregat von Einsichten
und Einstellungen, die der fur das Lernen
Verantwortliche und darum Bemuhte haben muss -, um
eine andere Ansicht davon, was «Glauben lernen»
heisst, so dass er daran seine Massnahmen ausrichten

kann. Es ist kein Lehrplanentwurf.

- Dieses Aggregat ist zwar geordnet, gibt aber keine
Systematik wieder und ist natürlich nicht ohne
Lucken Ich habe die Gedanken darum numeriert -
es handelt sich mehr um eine Addition als um eine
Abfolge. Die runde Zahl 10 druckt die Willkür des

Umfangs und der Gliederung aus

- Als praktischer Mensch mache ich mir eine Vorstel¬

lung von meinem Leser, ich formuliere meine
Vorschlage so, dass er etwas mit ihnen anfangen kann

- in der Schule, im Konfirmandenunterricht, im
Kindergottesdienst, denn dort vor allem denkt man

' Hartmut von Hentig, Glaube Fluchten aus der
Aufklarung. Patmos Verlag, Dusseldorf 1992.

über «Glauben lernen» nach, in der Familie dagegen

geschieht es - und geschieht möglicherweise
besser, wenn es spontan geschieht.

- Schliesslich- Solche Überlegungen lassen sich
nicht frei von dem Glauben anstellen, den man
hat Sie handeln also vom möglichen Lernen des
christlichen Glaubens.

1.

Mit dem Glauben-Lernen ist es wie mit
dem Denken-Lernen: Man glaubt und
denkt schon immer, bevor man es zu
«lernen» beginnt. Wer einem anderen, vor
allem einem Jungeren, dabei helfen will,
muss sich viel von diesem erzählen lassen
und sorgfältig hinhören, um den Glauben
wahrzunehmen, der schon «da ist» oder
sich gerade zu «wenden» anschickt. Was
schon «da ist», kann zerfallen, wenn es
nicht beansprucht oder bestätigt wird.

2.

Es gibt freilich in der heutigen Welt sehr
viel mehr Glaubenslosigkeit als Unglaube
und Zweifel. Wo gar kein (bewusster)
Glaube ist, wird Belehrung nichts nützen.
Da muss der Weg der Mathetik - der
Anlässe, Gelegenheiten, Herausforderungen
und des geduldigen Abwartens - besonders

strikt eingehalten werden.

3.

Wer dem Glauben helfen will, muss den
Unglauben der Menschen ernst nehmen.
Dies kehrt den Ausruf des Vaters des Jungen

um, der von einem unsauberen Geist
befallen war: «Ich glaube; hilf meinem
Unglauben» (Markus 9,24) und bestätigt ihn.
Den Unglauben ernst nehmen - das
geschieht dadurch, dass man den eigenen

schweizer schule 10/92 19



Glauben dem Einwand, dem Unverständnis
und auch dem Unwillen des Ungläubigen

aussetzt. Es geschieht sodann durch
strenge Prüfung der eigenen Sprache: die
Übersetzung der Wörter, Denkfiguren und
Bilder, die wir in der (jüdisch-christlichen)
Religion ausgebildet haben, in diejenige
des Säkulums macht unseren Glauben
nicht nur überzeugender vor der Welt,
diese Anstrengung stellt ihn auch vor uns
selbst auf eine nützliche Probe. Entmytho-
logisierung ist mehr als nur ein Verfahren
einer bestimmten theologischen Schule,
sie ist ein dauernder, dem Glaubens-
prozess eigentümlicher Vorgang. Und
schliesslich geschieht das Ernstnehmen des
Unglaubens dadurch, dass man die in ihm
angelegte Bereitschaft zur Auseinandersetzung

mit dem Glauben (die in der Glau-
benslosigkeit fehlt) auf die Anlässe zum
Glauben lenkt - auf die grossen, von der

Wissenschaft und dem öffentlichen
Diskurs nicht zu beantwortenden Fragen:

- Woher kommt das alles: der Kosmos, das
Leben, das Bewusstsein?

- Wozu ist das alles da? Wo führt das alles
hin?

- Warum bin ich?

- Warum bin ich ich?

- Worauf kann ich mich verlassen?

- Muss, darf, kann ich Schuld vergeben?
Welche von wem begangene?
Wer sonst kann oder soll es tun?

So sehen die Fragen natürlich nicht aus,
wenn das Kind sie stellt. Aber sie stecken
in seinen Fragen, die vielleicht so lauten:

- Warum ist Helmut im Rollstuhl - unheilbar

krank - und ich bin's nicht?

- Ist Armut Strafe?

- Wieso darf man Tiere schlachten?

Zu vielen Fragen gibt es Antworten des
weltlichen Verstandes, z.B.: Die Welt hat
mit dem Urknall begonnen und hat sich
seit Milliarden von Jahren nach den und
den Gesetzen entwickelt. Aber dann gibt
es zu diesen selbstbewussten Antworten
wieder irritierende Fragen: Wie hältst du
das aus? Warum strengst du dich in
deinem Leben an? Was macht es dir kostbar?
Wem schenkst du Liebe, Achtung,
Vertrauen?

Freilich: Auf den Denk-Anlässen für den
Glauben zu insistieren heisst, ihm gerade
keinen Weg bereiten. Glaube ist in unserer
Welt, die zu so grossen Teilen vom
Menschen gemacht und ausgedeutet ist, die
Wahrnehmung der Grenzen der
Aufklärung. Dies lässt sich an bestimmten
Grunderfahrungen (nicht Glaubenserfahrungen)

verstehen, von denen ich fünf als
Beispiele nenne: Tod, Schuld, Schönheit,
Glück, die anderen Kreaturen. Diese
Anlässe kommen zunächst unreflektiert in
unserem Leben vor und wirken dort unmittelbar

und in jedem Menschen, unabhängig
von seinem Alter und seiner Begabung für
Metaphysik (Schleiermacher hat just das
sehr eindringlich behauptet und begründet).

20 schweizer schule 10/92



Weil Glaube nicht herstellbar ist und
Glaubenserfahrung schon gar nicht, weil aber
andererseits Religion überall praktiziert,
dargestellt, missbraucht, verkannt und
auch gelehrt wird, sollte eine Unterscheidung

bewusst gemacht und in den Dienst
unseres Themas «Glauben lernen» genommen

werden: Religionen seien die
Objektivierungen des Glaubens - die Gestalten,
die diese in der Geschichte angenommen
haben; Glaube sei der persönliche Akt
oder Zustand, den ich mit dem englischen
Ausdruck «commitment» bezeichne - das,
worauf man sich verlässt und dem man
sich widmet zugleich.

Religion kann man nicht nur, man muss sie
lehren; Glauben dagegen kann man
lernen, prüfen, sich bewusst machen, sich
und anderen bestätigen, bekennen, vorleben,

austragen, und von alledem muss
man nichts tun. Das erste steht auch
Institutionen zu, das zweite nur Personen.

Es ist nicht nur möglich, es ist sicher, dass
die gelehrte und praktizierte Religion Ein-
fluss auf den Glauben hat. Aber sie sollte
nicht gelehrt und praktiziert werden, damit
das so sei.

Religion ist Teil unserer Kultur, auch in
ihrer säkularisierten Form. Man versteht
diese Kultur nicht, wenn man den religiösen

Ursprung ihrer Einrichtungen, Formen,
Wertvorstellungen nicht sieht. Unsere
Ethik, unsere Kunst, unsere Wissenschaft,
die elementaren gesellschaftlichen
Ordnungen haben sich aus der Religion oder
in Auseinandersetzung mit ihr entwickelt.
Die allgemeine Bildung auch eines Atheisten

in unserer Welt kann nicht «aligemein»

sein, wenn sie die Religion ausspart.
Dass der von der Kirche abgelöste
moderne Staat in seiner weltanschaulich
neutralen Schule einen Pflichtunterricht in
Religion - nach Konfessionen getrennt -
erteilt, ist ein Anachronismus. Der hat mit
den Interessen der beiden grossen christlichen

Kirchen in Deutschland zu tun, die
diese in bestehenden Vertragswerken besser

gesichert sehen als in freier Katechetik.

Ich halte diese Einschätzung für falsch. An
einer von den gesetzlichen Bindungen
befreiten Schule würde ich den Religionsunterricht

nicht mehr so nennen, seine
herkömmlichen Gegenstände auf andere
Fächer verteilen, für die «Biblische
Geschichte» aber einen so bezeichneten Kurs
bei den Acht- und Neunjährigen abhalten.

Den Geschichten der Bibel schliessen sich
solche von Märtyrerinnen und Märtyrern
an, von Heiligen, grossen Frauen und
Männern der Kirche, ihren Widersachern
und Opfern - von Franziskus und Ignatius,
von Luther und Johannes XXIII., von
Diokletian und Süleiman dem Prächtigen; von
Verfolgten der Kirche, von Juden und
Ketzern, von Hexen und Inkas; von Missionaren

und Conquistadores -, also von grossen

Taten und Untaten der Kirchen, von
Segnungen und Irrtümern, die mit Religion
verbunden sind. Man geht hinaus und -
wo das möglich ist - sieht und hört sich die
Zeugnisse davon an: Dome und Klöster,
Messen und Prozessionen, Choräle und

schweizer schule 10/92 21



Gospelsongs, einen Passionsweg, eine
Beschneidung, die Symbole und Rituale der
Glaubigen. Memoriert wird dabei nichts -
und schon gar nichts zensiert.

Auf der Mittelstufe gäbe es freiwillige
Arbeitsgemeinschaften nicht so sehr zu
bestimmten Themen als bei bestimmten
Personen: Mannern und Frauen der Religion;
auf der Oberstufe begnügte ich mich mit
Wahlkursen zur Religionswissenschaft, Re-

ligionsphilosophie und Kirchengeschichte.

7.

Wir erkennen, was wir schon kennen. Ich
meine jetzt nicht das platonische
Wiedererkennen und auch nicht den hermeneuti-
schen Zirkel, sondern die ähnliche und
einfache Erfahrung, dass unsere Wahrnehmung

von einem Suchbild angeleitet wird
Wer eben Sigmund Freuds Es-Ich-Uber-
Ich-Schema gelesen hat, entdeckt
Beispiele dafür plötzlich uberall. Wer die
Figuren Achill/Priamos, Kreon/Antigone oder
die Schicksale Coriolan, Macbeth, Konig
Lear einmal gesehen hat, wird sich viele
andere mit ihrer Hilfe erklaren. Dies gilt
vollends fur die Geschichten des Alten und
Neuen Testaments: Die Erschaffung der
Welt / Der Sundenfall und die Vertreibung
aus dem Paradies / Kain und Abel / Noah
und die Sintflut - und so fort im Alten
Testament; Die Weihnachtsgeschichte/Jesus
und die Pharisäer / Die Passion / Die grossen

Gleichnisse Jesu und so fort im Neuen
Testament. In ihnen sind Grunderlebnisse
angelegt. Wir machen - was nur der
Mensch vermag - vikarisch Erfahrungen an
und in diesen Gestalten. Der Kurs «Biblische

Geschichte» vereinigt in jeder
Unterrichtseinheit drei Elemente: ein Erlebnis -
das Anhören der Geschichte; eine Aneignung

durch Wiedergabe; eine Aneignung
durch Erörterung, Auseinandersetzung,
sprachliche und gedankliche Einordnung.
Immer geht es um eine in sich geschlossene

Episode, und immer wird sie lebhaft,
ausfuhrlich, frei und also gut vorbereitet
erzahlt. Danach drangen die Kinder zur
eigenen Darstellung: sie spielen nach, was
sie gehört und innerlich erlebt haben -
immer die eine Hälfte fur die andere, die
zuhört, und dann ein zweites Mal umgekehrt.

Die Erörterung folgt eine Woche

spater am Anfang der folgenden Stunde
und dient zugleich als Wiederholung.

In einem solchen Religionsunterricht
lernen alle voneinander; sie lernen vor allem,
was es ausmacht, wenn man die Welt mit
oder ohne Glauben ansieht, und wie auch
der Glaube seine Schwierigkeiten mit der
Religion hat Freilich, ein Unterricht zur
Religion der Juden und Christen ohne
irgendeinen, der diese Religion glaubt, ware
keine glaub-wurdige Sache Man sollte ihn
nicht erteilen wollen, wenn man nicht
sagen kann: «Ja, das glaube ich.»

8.

Ein solcher Lehrer wird die Geschichte so
auswählen, dass er sie uberzeugend
erzählen kann. Es gibt viele Passagen im
Alten und im Neuen Testament, fur die man
selber unempfänglich ist Indem man frei
erzahlt, gibt man ihnen diesen oder jenen
Rang, diese oder jene Deutung. In einigen
Fallen tut man gut, hinterher den
biblischen Text im Wortlaut vorzulesen. Der
Lehrer wählt die Geschichte jedoch
vornehmlich unter dem Gesichtspunkt aus,
was sie über die in ihnen lebende Religion
aussagen: über die ideai Auch dies wird
nicht fur alle Menschen/Lehrer gleich sein.
Schieiermacher wollte in den positiven
Religionen alles auf eine Idee gestellt sehen.
Ich brauche mehrere, um die judische
oder die christliche Religion zu verdeutlichen

Was hier folgt, ist ein Minimalkata-
log in bewusst schematisch gehaltener
Zuordnung von Grundgedanken zu den beiden

Teilen der Bibel.

Im Alten Testament kann und soll man
wahrnehmen:

1. Die Welt ist eine Schöpfung, kein
Produkt von Zufallen; der Mensch ist nach
dem Bilde Gottes gemacht, worin die
Zusicherung liegt, dass Gott uns ahnlich
ist und wir seine Absichten verstehen
können.

2. Der Schopfer und also Herr dieser Welt
ist gerecht; das, was diese Welt regiert,
ist nicht Willkur; Gottes Gerechtigkeit
aber ist nicht nach menschlichem Mass
(Hiob).

22 schweizer schule 10/92



3. Gott braucht die Menschen; er hat einen
Bund mit ihnen (im Grunde nur: mit
seinem Volk) geschlossen; sie werden leben
können, wenn sie diesen Bund einhalten.

4. Die Geschichte hat ein Ziel, ist nicht
umkehrbar, ist Heilsgeschichte.

Im Neuen Testament kann und soll man
wahrnehmen:

1. Unsere Hoffnung kommt aus dem
Unscheinbaren, vom Neugeborenen, vom
Schwachen; Macht wird von Angst
heimgesucht und begeht darum Verbrechen.

2. Wenn jemand liebend lebt wie Jesus -
in Demut, Dienstbarkeit, Versöhnungsbereitschaft,

Friedfertigkeit - ist das
Leben gut.

3. Zu diesem guten Leben gehört das
Kreuz.

4. Es gibt eine Möglichkeit, mit Schuld fer-
tigzuwerden: Umkehr; nicht um die
Erfüllung des Buchstabens geht es, es geht
um den Geist.

9

Andere Gegenstände der Arbeitsgemeinschaften

der Mittelstufe und der Wahlkurse
der Oberstufe, also eines Religionsunterrichts,

der dem christlichen «Glauben
lernen durch Belehrung» als Anlass und
Ansporn dienen kann, sind: die Gegenüberstellung

von Christus mit anderen Lehrern

- mit Sokrates, Nietzsche, oder der
Vergleich der christlichen Religion mit einer
Ethik ohne das (nicht deduzierbare) Liebesgebot

und ohne einen Schopfer, der seinerseits

liebt, mit einer konsequenten
Psychologisierung, Soziologisierung, Ökonomisierung,

Biologisierung unseres Verhaltens,
schliesslich mit der gespenstischen Moral
des «Si Dieu n'existait pas, il faudrait l'in-
venter»; das Studium anderer Religionen,
insbesondere des gänzlich immanenten
griechischen Mythos und der gänzlich
gottfreien Selbsterlösungslehre des Buddha;

oder die Anschauung, die man sich
von einer möglichen Nachfolge Christi
machen kann, zum Beispiel in der Gestalt
von Dostojewskis Fürst Myschkin.

10.

Es ist nicht unchristlich, es zeugt vielmehr
von einer zutiefst christlichen
Glaubensüberzeugung, wenn man das Christentum
nicht lehren will, sondern es vornehmlich
lebt und also anderen vorlebt. Vermag
man das nicht, weil man in seinem Glauben

unsicher oder schwach ist, kann es
nicht falscher sein, auf eine wendende
Erfahrung zu warten, als die Ubereinstimmung

mit dem Gesetz der Welt ergrübein
oder erzwingen zu wollen. Die Hoffnung,
dass der Sinn sich am Leben selbst
einstelle und zeige, ist schon der grössere Teil
des Glaubens. Die Ungeduld und der Eifer
einerseits, mit dem man die Menschen
zum Glauben zu führen trachtet, und die
Besorgnis um den Bestand der Kirche, um
die Gemeinde der Heiligen andererseits,
scheinen mir von einem schwachen Glauben

an den Geist der christlichen Religion
zu zeugen.

Jesus
von einem Mann gezeugt
von einer Frau geboren
Gottes Antwort
unerwartet
an unscheinbarem Ort
eingewickelt in Tücher
schmutzig von all denen
die sie trugen vor dir
die Menschen werden
nein sagen
du aber sagst
ja

Ernst Eggimann
(aus «Jesustexte», arche-Verlag Zürich)

Ernst Eggimann, 1936 in Bern geboren. Er lebt
als Sekundarlehrer in Langnau im Emmental und
wurde vor allem durch seine modernen Mund-
artgedichte und seine Schulgeschichte bekannt
Er veröffentlichte aber auch religiose Gedichte
Er ist politisch engagiert als langjähriger Kolumnist

des «Bundes» und seit tunf lahren als Gruner

im Berner Grossen Rat
An den «Religionspadagogischen Tagen 1992»
hielt er eine literarische Lesung zum Tagungsthema

«Alter Gott fur neue Kinder?».

schweizer schule 10/92 23


	Zehn Gedanken zu einer Mathetik des christlichen Glaubens

