
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 79 (1992)

Heft: 10: Alter Gott für neue Kinder? : Das traditionelle Gottesbild und die
nachwachsende Generation

Artikel: Kinder und die Rechtfertigung Gottes? : Ein Stück Kindertheologie

Autor: Bucher, Anton A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-531695

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-531695
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kinder und die Rechtfertigung Gottes? -
Ein Stück Kindertheoiogie
Anton A. Bucher

Kinder haben eine ureigene Weise, die
Welt zu deuten und Gott zu erklaren. Kinder

sind demnach «Theologen», und es ist
ratsam, auf sie zu hören. - Anton A.
Bucher hat eine UntersuchunR gemacht und
Kinder nach Gott befragt. Aus ihren Aussagen

schalt er drei unterschiedliche Theo-
dizeekonzeptionen heraus, die allem
Anschein nach entwicklungspsycholoRisch
bedingt sind.

1. Leiden: allgegenwärtig

«Warum gibt Gott manchen Menschen
keine Kinder, die welche haben mochten?
Warum gibt Gott jedoch solchen
Menschen Kinder, die nicht gut fur sie sorgen?»
«Papa, tut Gott das? Lasst Gott zu, dass
Krieg ist?»

Damit stellten die beiden Madchen,
obgleich beide erst fünf Jahre alt, Fragen, wie
sie auch in theologischen Seminarien
immer wieder laut werden. Lasst sich der
Glaube an «Gott, den Allmachtigen, den
Schopfer des Himmels und der Erde», wie
er im ersten Passus des Credos bezeugt
wird, aufrechterhalten, wenn doch schon
ein fluchtiger Blick ins Weltgeschehen
zeigt, wie himmelschreiend das Leid so
vieler unschuldiger Menschen, gerade auch1
Kinder ist? Zu Tausenden sind sie auf der
Flucht, zu Hunderten verbluten sie in den
sudamerikanischen Favelas unter den Messern

von Mordern, die oft von der Polizei
gedeckt sind, von den namenlosen
Kindern ganz zu schweigen, welche entfernt
werden, bevor sie das «Licht der Welt»
auch nur erblickt haben. Die Frage nach
der Theodizee, der Rechtfertigung oder
Rechtsprechung Gottes, ist eine Gretchenfrage

an die Theologie. Sie durchzieht
die Menschheitsgeschichte, spätestens seit

Hiob, als er, von Geschwuren entstellt, in
der Asche kauerte und klagte, über die
Pogrome im Mittelalter und in der Neuzeit,
über das Erdbeben in Lissabon am Fest von
Allerheiligen des Jahres 1755, als die meisten

Leichen aus den Trümmern
zusammengestürzter Gotteshauser geborgen werden

mussten, über die Shoa und die
Bombennachte in Hamburg, Dresden, Bagdad,
Sarajewo usw. Die Frage nach der Theodizee,

dem Leid, dem Chaotischen, das
unsere Plane und Erwartungen durchkreuzt,
betrifft «jedes Individuum direkt, in seinem
konkreten Leben» und ruft nach Antwort,
Deutung und Sinn (vgl. dazu Peter Berger,
Zur Dialektik von Religion und Gesellschaft,

Frankfurt: Fischer 1988, 52-78).

2. Auch die Kinder stellen
die theologische Gretchenfrage

In diesem Zusammenhang bedeutsam ist,
dass auch Kinder, von sich aus, die Frage
nach der Rechtfertigung Gottes, nach der
Theodizee stellen können. Erwachsene
haben sie oft unterschätzt, die Kleinen und
Geringen, die oftmals fur töricht gehalten,
wegen ihrer angeblich fehlenden Vernunft
sogar mit Tieren verglichen wurden und in
denen viele noch immer die bloss zu
belehrenden Objekte, die mit den richtigen
Inhalten zu füllenden, leeren Gefasse
erblicken. Aber: sieht man - mit Karl Rahner

- im Menschen ein Wesen der Frage, das
im Akt des Fragens über sich hinausschreitet,

theologisch gesprochen: transzendiert,
dann entfallt der oben angesprochene
Unterschied zwischen Kind und Erwachsenem,

dann muss das Kind als vollwertiger
Mensch, als Subjekt respektiert werden,
und es spricht nichts mehr dagegen, auch
in Kindern Wesen zu sehen, die auf ihre
ureigene Weise Welt deuten, auch eine
Theodizee entwickeln und infolgedessen

schweizer schule 10/92 7



auch «Theologen» sind, nicht
wissenschaftlich-diplomierte zwar, aber doch
«Gottesgelehrte», auf die hinzuhören der
«wissenschaftlichen» Theologie zu raten ist. Wenn
Kinder offensichtlich fähig sind, die
Gretchenfrage an die Theologie zu stellen,
dann ist auch zu erwarten, dass sie
Antworten parat haben, ihre Antworten, die
wir zuerst hören und zu verstehen versuchen

müssen, bevor wir sie werten oder
sogar korrigieren wollen.

3. Empirische Skizzen
zu Theodizeekonzeptionen bei Kindern
und jugendlichen

In einer Untersuchung wurden Kinder und
Jugendliche, je gut 30 in den Altersgruppen

5 bis 7,11 bis 13, 15 bis 17 zu ihren
Konzeptionen von Theodizee befragt.
Weniger persönlich durchlittene Theodizee-
Erfahrungen standen im Mittelpunkt - über
solche zu sprechen erfordert eine
ausgesprochene Vertrautheit, ja Intimität, wie sie
nicht einmal zwischen Kindern und Eltern
immer gegeben ist. Vielmehr wurde den
Befragten eine Geschichte mit einer
dilemmatischen Zuspitzung erzählt, eine
moderne Variante der alten und doch immer
wieder neu durchlebten Hiobgeschichte.
Sie handelt von einem Richter, der ein ge¬

rechtes Leben führt und sich nichts, keine
Bestechung oder was auch immer, zu
Schulden kommen liess. Eines Tages wird
er das Opfer infamer Verleumdungen, die
zum Berufsverbot führen; gleichzeitig
erkrankt seine Tochter an einer fortschreitenden

Lähmung der Beine; er eilt von Spezialist

zu Spezialist, bis sein Vermögen
aufgebraucht und er gezwungen ist, sein Haus
zu verkaufen. «Soll er - wie früher - auch
jetzt noch zu Gott beten?» - so die erste
Frage, der sich, in der Form zumeist eines
angeregten Dialogs, zahlreiche andere
anschlössen, auch die, ob Gott dies Unglück
zugelassen, ob er es sogar gewollt habe,
warum es - unüberschaubar - so viel Leiden

auf der Welt gibt usw. Grosso modo
Hessen sich drei unterschiedliche
Theodizeekonzeptionen herausschälen, von
denen anzunehmen ist, dass sie
entwicklungspsychologisch bedingt sind.

Typ 1: Der allmächtige Gott schickt
beides: Liebes und Leides

Dieser Typ lässt sich durch folgende
Antwort eines Siebenjährigen charakterisieren:
«Für mich sieht es so aus, als hätte Gott
einen Wutanfall. Gott findet vielleicht den
Krieg nicht recht und bestraft dafür
andere.»

Mit «andere» sind der Richter und seine
Tochter gemeint. Gott erscheint hier
buchstäblich als allmächtig, als der, der Leid
über die Menschen verhängt, ohne dass sie
viel, ja überhaupt etwas dagegen tun können.

Konkret greift er ins Weltgeschehen
ein und macht alles, das Negative wie das
Positive:
«Gott hat immer alles gegeben, da kann er
immer alles auch wegnehmen.» (6 Jahre)
«Der liebe Gott hält die Welt sonst
würde sie herunterfallen. Mit einer Hand
hält er die Schweiz und mit der anderen
muss er so viele Länder halten, da kann er
gar nicht immer so gut aufpassen. Gott hat
geholfen, dass die Menschen auf den
Mond fliegen können, vielleicht macht er
mit dem kleinen Finger, dass sie auf den
Mond fliegen können. Ja, und Gott hilft
auch, dass man abwaschen kann und dass
man die Zähne putzen kann und dass man
ein Haus bauen lassen kann und dass man
genug Geld hat.» (so eine weitere Siebenjährige)

8 schweizer schule 10/92



Und ein Elfjähriger auf die Frage, ob die
guten und schlechten Dinge, die einem
widerfahren, von Gott abhängen:
«Ja, die hangen alle von Gott ab. Alles ist
von Gott abhängig. Gott hat die Menschen
erschaffen und kann über sie verfügen.»

Gott wird aber auch zugetraut, an der
schwerkranken Tochter des Richters ein
Wunder zu wirken:
«Wenn er viel betet, dann macht der liebe
Gott, dass das Mädchen wieder gesund
wird.»

Wie buchstäblich konkret anthropomorph
das entsprechende Gottesbild mitunter ist,
zeigt sich an der Meinung eines Sechs-
jahrigen:
«Manchmal hat er (Gott) die Kraft verloren,
dann hat er nicht so viel Kraft in den
Armen, dann kann er nicht so viel machen.»

Mitunter begegnete auch ein ausgesprochen
dualistisches Weltbild: Gott macht

das Gute, der Teufel hingegen das Bose:
«Also Gott ist ja bekannt... eben gut, also,
dass er alles Gute macht, oder, und der
Teufel alles Böse. Vielleicht braucht Gott
Gott bestimmt ja auch über den Teufel,
und jetzt ist es einfach so, dass Gott
vielleicht weniger stark ist, aber vielleicht spater,

da kann Gott den Teufel besiegen.»

Bevor wir zu solchen Positionen Stellung
beziehen, müssen wir jedoch zu verstehen
versuchen, warum die Kinder sie vertreten.
Zusammengefasst: das Leiden wird direkt
auf Gott, mitunter auf den Teufel zurückgeführt;

der Mensch hat kaum Mittel in der
Hand, darauf Einfluss zu nehmen, sei es in
präventiver oder dann - wenn eingetreten
- in lindernder Form. Dies ändert jedoch
beim nächsten Typ.

Anton A. Bucher, PD Dr., 1960 aut einem Bauernhot
in Ruswil LU geboren, verheiratet, vier Kinder.
Studium der Theologie, Pädagogik und Philosophie in
Freiburg Promotion und Habilitation in Rehgions-
padagogik an der Universität Mainz. Er leitet die
Arbeitsstelle fur Religions- und Bibelunterricht des
Kantons Luzern und ist Mitarbeiter am Pädagogischen
Institut der Universität Freiburg
An der Veranstaltung «Religionspadagogische Tage
1992» hielt er ein Referat zum Thema «Gott in der
Psyche von Kindern und Jugendlichen» aus
entwicklungspsychologischer Sicht.

Typ 2: «Tit for tat»: Wie der Mensch zu
Gott, so Gott zum Menschen

I: «Ist es Gottes Wille, dass dem Richter
das alles passiert ist?»

X: «Das glaube ich eigentlich nicht. Wenn
der Richter kein Unrecht machte, hatte
Gott auch keinen Grund!»

I: «Aber warum ist es dem Richter
passiert?»

X: «Das weiss ich nicht... ich finde es
einfach gemein.»

Zwischen dem Handeln des Richters und
der Reaktion Gottes wird ein direkter
Zusammenhang gesehen: Da der Richter
gottgefällig gelebt hatte, kann es nicht sein,
dass Gott sein Unglück bewirkte, fur das
die Zwölfjährige jedoch keine Erklärung
fand.

Wiederholt begegnete das Motiv der Probe,

das auch in der theologischen Theo-
dizee-Diskussion präsent geblieben ist:
I: «Ist es Gottes Wille, dass dem Richter

das alles passiert ist?»
X: «Ja, er will ihn vielleicht prüfen, er will

sehen, ob er auch im Unglück noch an
Gott glaubt. Wenn er es gut macht, wird
alles wieder gut.»

Andere versuchten das Problem zu lösen,
indem sie dem Richter Schuld zuwiesen:
I: «Ist Gott nicht ungerecht, wenn

Menschen leiden müssen?»
X: «Je nachdem, was der Richter früher

angerichtet. Ganz brav war er sicher nicht,
vielleicht hat er den Armen zuwenig
von seinem Reichtum gegeben.»

Dies erinnert frappant an die Reden von
Hiobs Freunden: Ihm, der in der Asche
sass und seine Unschuld beteuerte,
unterstellten sie, doch ein Vergehen begangen,
dieses aber vergessen zu haben (Hiob 4,7f.
u.ö).

Ahnlich eine Dreizehnjährige:
«Der Richter hat auch etwas falsch
gemacht. Er hat viele andere Menschen
bestraft. Jetzt bestraft ihn Gott dafür. Gott ist
schon gerecht.»

Gott ist gerechtfertigt, und zwar gemäss
dem Do-ut-Des-Muster, wie wir ihm etwa
im römischen Opferritus begegnen: «Ich

schweizer schule 10/92 9



gebe, damit Du, Gott, mir gibst» - eine
Auffassung, mit der wir Erwachsenen
mehrheitlich Schwierigkeiten haben, eine
Urteilsstruktur zudem, die gerade aufgrund
von Theodizee-Situationen unglaubwürdig
werden und zerbrechen kann. Was für ein
Deutungsmuster folgt dann?

Typ 3: Nicht Rechtfertigung Gottes,
sondern Rechtfertigung des Menschen

I: «Ist es Gottes Wille, dass dem Richter
dies alles passiert ist?»

X: «Nein, ich glaube nicht. Die Menschen
haben das bewirkt»,

so ein Sechzehnjähriger.

Und eine Gleichaltrige:
X: «Gott findet, dass die Menschen selber

etwas dagegen (gegen das Bose und das
Leiden) tun sollen. Die Menschen
haben selber damit begonnen, also sollen
sie auch selber wieder aufhören und es
gut machen.»

Hier wird die Theodizee gelöst, indem den
Menschen sowohl Freiheit als auch
Selbstverantwortung zugeschrieben wird.

I: «Hängen die guten und schlechten
Dinge, die einem passieren, von Gott
ab?»

X: «Nein, das glaube ich nicht, eher vom
Menschen.»

Gott erscheint insofern gerechtfertigt, als er
dem Menschen Freiheit zugemutet hat, die
Freiheit zum Guten wie zum Bösen.
Gerade diese Position wird von namhaften
Theologen vertreten, beispielsweise vom
Fribourger Dogmatiker Johannes Brant-
schen in «Warum lässt der gute Gott uns
leiden?» (Freiburg i.Br. 1986, S. 54):

«Warum lässt der gute Gott uns leiden?
Warum greift er nicht ein in unsere
Unrechtsgeschichte? Antwort: Weil er unsere
Freiheit respektiert, weil er uns ernst
nimmt.»

Die drei skizzierten Typen von Theodizee-
Konzeptionen weisen unübersehbare
Parallelen zu den drei ersten Stufen des
religiösen Urteils auf, wie sie von Fritz Oser
und Paul Gmunder (Der Mensch - Stufen

seiner religiösen Entwicklung, Gütersloh,
2. Aufl. 1988) beschrieben worden sind.
Auf der ersten Stufe sehe das Kind in Gott
ein allmächtiges Subjekt, das konkret ins
Weltgeschehen eingreife; auf der zweiten
hingegen werde es fähig, mit guten Taten
usw. auf Gott einzuwirken und bestehe ein
förmliches Tauschverhältnis (wie du mir, so
ich dir); auf der dritten Stufe schliesslich
werde Gott ein eigener Bereich zugewiesen

und dem Menschen Freiheit sowie
Selbst- und Weltverantwortung aufgebürdet.

Somit bestätigen diese Theodizeekon-
zeptionen die erwähnte Theorie, auch
bezüglich der altersmässigen Verteilung, wie
sie aus folgender Figur ersichtlich wird:

Prozent

12. lz
fr: 3*

Sil
äSSS gssiii
ssap~

k'l'i'i'IlLilggs-

m fr! f* Km
Uitl 66". ?X

ggsr- tv-' A.i
lilBIE
3Fä~-

pfe
Alter 5-7 11-13 15-16

N 35 33 38

Fig. 7; Prozentuale Anteile an unterschiedlichen

Theodizee-Konzeptionen in den
drei Altersgruppen.

4. Entwicklungspsychologische
Erklärungselemente

Sind die von den Kindern gegebenen
Antworten auf das Theodizeeproblem «richtig»?

Zweifellos widerstrebt das nachweisliche

Leistungs- und Lohndenken sowie
das oft genannte Motiv der Strafe allen

10 schweizer schule 10/92



Erwachsenen, deren Gottesbild von straf-
animistischen Elementen gesäubert ist. Bei
den Kindern ist es jedoch vor dem Hintergrund

ihrer Lebenswelt zu betrachten. Sie
stehen Bezugspersonen gegenüber, die
nicht nur körperlich viel grösser sind und
zu denen es au/schauen muss - eine Tatsache

von fundamentaler Bedeutung und
vielleicht gerade deshalb oft ubersehen
und vergessen sondern die zudem viel
mehr Uberblick haben und über mehr
Kompetenzen verfugen. Auf das Wohlwollen

dieser Bezugspersonen ist es existen-
ziell angewiesen. Da die Qualität und die
Struktur einer Gottesbeziehung abhangt
von zwischenmenschlichen Beziehungen,
kann es nicht verwundern, dass solche
Elemente auch in die Theodizeekonzeptionen
zumal jüngerer Kinder eingehen.

Hinzu kommen eine Reihe
entwicklungspsychologischer Aspekte, die wir zur
Kenntnis nehmen müssen, bevor die
geschilderten Auffassungen bewertet, wenn
nicht abgewertet werden. In den Äusserungen

der Kinder fiel auf, wie oft sie vom
konkreten Machen Gottes redeten: «Gott
hat es gemacht, dass das Madchen nicht
mehr laufen kann», «Gott wird wieder
machen, dass sie gesund ist» usw. Dies lässt

zu Recht an den «Artifizialismus» denken,
die Tendenz im kindlichen Denken, einerseits

die Herkunft der Dinge auf eine
konkrete Fabrikation zuruckzufuhren, andererseits

mit diesem Muster auch Vorfalle in
seiner Lebenswelt zu erklaren. So stritten
die beiden jüngsten Kinder des Verfassers
letzthin darüber, ob der liebe Gott
gemacht habe, dass es hagelte, oder ob es
der bose Wettermann gewesen sei. Wer
auch immer: Die Denkstruktur ist hier wie
dort artifizialistisch und bezieht sich
zudem auf Anthropomorphismus, die
Tendenz im kindlichen Welterklaren, auch
hinter den Erscheinungen der Natur men-
schenformige Wesen am Werk zu sehen.
Das Konzept des Artifizialismus ist spätestens

seit Piagets Buch «Das Weltbild des
Kindes» (erstmals 1926, momentan als dtv-
Taschenbuch) in der Entwicklungspsychologie

fest beheimatet.

Muhe bereitet haben durfte vielen Erwachsenen

auch das ausgeprägte Schwarz-
Weiss- bzw. Gut-Bose-Schema. Auch hier
müssen wir bezüglich der Bewertung vor¬

sichtig sein und generell zur Kenntnis
nehmen, was Lothar Krappmann, einer der
ausgewiesensten Kenner von Kindern, so
formulierte:

«Allerdings darf nicht ubersehen werden,
dass Erwachsene, vor allem sozialwissenschaftlich

aufgeklarte Erwachsene über
Strafe, Autorität und Macht aut der Basis
ihrer entwickelten Vorstellungen sprechen,
aber vielleicht dabei nicht den im
Entwicklungsgang hinter uns gelassenen
Denkstrukturen eines Kindes auf früher
Entwicklungsstufe gerecht werden.»

Gerade bezüglich der Theodizeekonzeptionen
des Typs 2 ist an das in der

Entwicklungspsychologie schon oft beschriebene
moralische Universum zu denken, in dem
genau feststeht, was gut und was bose ist,
und gemäss dem es keine Strafe ohne
Schuld gibt und kein Vergehen ungesuhnt
bleiben darf. In der Kinderwelt lasst sich
noch und noch beobachten, wie rigoros
der entsprechende Gerechtigkeitssinn sein
kann, beispielsweise auf dem Pausenplatz,
wenn die Bilder von Fussballstars
ausgetauscht werden, oder wenn in einem
Restaurant die Eltern den Kindern die Glaser
mit Cola füllen, die dann oft nebeneinandergestellt

werden, um minutiös überprüfen

zu können, dass alle gleich viel erhalten.

Auch diese Denkmuster gehen in die
religiose Vorstellungswelt der Kinder im
allgemeinen und - wie wir gesehen haben

- auch in ihre Theodizeekonzeptionen im
besonderen ein. Und es ware kurzschlussig,

sie ausschliesslich auf Erziehung oder
äussere Beeinflussung zuruckzufuhren:

«Kleine Kinder glauben oft, eine Schnittwunde

am Finger oder ein autgeschlagenes

Knie sei eine Strafe Gottes, die Gott
gesandt habe, weil sie irgend etwas
Ungezogenes angestellt hatten. Es gibt naturlich
Eltern, die derartige Vorstellungen sogar
fordern und unterstutzen. Aber auch diejenigen

Kinder, deren Eltern sie nicht zu
solchen Vorstellungen ermuntern, durchlaufen

diese Stufe des Denkens.»

So Thomas Lickona in seinem nicht genug
zu empfehlenden, allgemein verständlichen

Buch «Wie man gute Kinder erzieht.
Die moralische Entwicklung des Kindes»
(München 1989).

schweizer schule 10/92 11



Gewiss ist es die Aufgabe der religiösen
Erziehung, die Kinder anzuregen und
anzustiften, selber über diese Vorstellungen
hinauszugehen. Es ist erschreckend und
erschütternd, von Erwachsenen zu hören,
Menschen, die schwer verunfallt oder
schwer (beispielsweise an AIDS) erkrankt
sind, seien bestraft worden, von Gott - ein
Denkmuster, das vielleicht tiefer in uns
allen drin steckt, als wir wahrhaben wollen.
Bezogen auf die Theodizeekonzeptionen
von Kindern ware es jedoch eine Illusion
zu meinen, diese könnten berichtigt werden,

indem wir ihnen die angeblich richtigen

Antworten einfach vermitteln, sie
ihnen sagen oder sie lesen lassen (so wie
jener Lehrer, welcher behauptete, im
Religionsunterricht des 5. Schuljahres den
Kindern nun wirklich alles beigebracht zu
haben: Man habe das Religionsbuch ab-
wechslungsweise und laut bis zur letzten
Seite durchgelesen). Eindringlich gilt es an
Thomas von Aquin zu erinnern: «Was
auch immer aufgenommen wird, wird
gemäss dem aufnehmenden Subjekt
aufgenommen. Der Verstand fasst die Dinge
nicht nach ihrer, sondern nach seiner
Weise auf.» «Gott hat unter uns gewohnt»
veranlasste ein Kind, fur das «unter» eine
raumlich-vertikale Bezeichnung ist, zur
Bemerkung: «Das geht ja gar nicht, unten
wohnen die Mullers.»

5. Wissen denn wir die Antwort?

Ohne hier weiter zu skizzieren, wie die
Schuler angeregt werden konnten, selber
zu neuen und komplexeren
Theodizeekonzeptionen zu gelangen (Konkrete und
empfehlenswerte Anregungen fur die
neunte Klassenstufe bei Ralph Sauer, Junge
Menschen fragen nach dem Leid, Freiburg
1 991) - abschliessend stellt sich die Frage,
ob denn wir Erwachsenen die richtige
Antwort auf diese Schlusselfrage der Theologie

gefunden haben. Bereits im ausgehenden

18. Jahrhundert stellte der deutsche
Philosoph Immanuel Kant «das Misslingen
aller philosophischen Versuche in der
Theodizee» fest. In der Tat: Wenn wir das
Leiden als Preis der Freiheit bestimmen,
die Gott uns Menschen gegeben hat, sei es
zum Guten, sei es zum Bosen - wo bringen

wir diejenigen Menschen unter, die
gar nie dazu kamen, freiheitliche Entschei¬

dungen zu treffen, beispielsweise die Sauglinge

von Treblinka? Wenn die Funktion
des Leidens darin bestehen soll, an ihm zu
reifen - sicherlich ist dies in unzahligen
Fallen auch geschehen - so bleiben aber
doch zahlreichen Falle, bei denen dieses
Argument geradezu zynisch ist: «Die von
Napalmbomben verbrannten Kinder haben
dadurch keinen humanen Reifungsprozess
durchgemacht» (Karl Rahner). Letztlich
wird man dem Philosophen Immanuel
Kant doch recht geben müssen: «dass

unsre Vernunft zur Einsicht des Verhältnisses,

in welchem eine Welt, so wie wir sie
durch Erfahrung immer kennen mögen, zu
der höchsten Weisheit stehe, schlechterdings

unvermögend sei». Das Leiden in
seiner letztlichen Unbegreiflichkeit ist ein
Stuck der Geheimnishaftigkeit und
Unbegreiflichkeit Gottes. Mittlerweile fast schon
popular geworden sind Varianten in der
Theodizee, die sich am Reinkarnationsmo-
dell orientieren. Eine davon begegnete
jungst in einem Interview, das einer unserer

Studenten mit einer Neunjährigen
durchführte. Diese meinte, Kinder kamen
behindert auf die Welt, weil sie im früheren

Leben zu viel gelogen hätten; der Vater
habe das gesagt (vielleicht las dieser
Rudolf Steiners Aufsatz «Lebensfragen im
Licht von Reinkarnation und Karma»), Dieses

Argumentationsmuster ist ausgesprochen

gefahrlich, weil es von der entschei-
densten und wichtigsten Antwort auf die
Theodizee abhalten kann und die - schon
nach Kant - praktischer Art ist und im
Verhindern des Übels, im Unterlassen des
Bosen, kurz: im «Tun des Gerechten» besteht.

12 schweizer schule 10/92


	Kinder und die Rechtfertigung Gottes? : Ein Stück Kindertheologie

