Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz
Band: 79 (1992)

Heft: 10: Alter Gott fur neue Kinder? : Das traditionelle Gottesbild und die
nachwachsende Generation

Artikel: Kinder und die Rechtfertigung Gottes? : Ein Stilick Kindertheologie
Autor: Bucher, Anton A.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-531695

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-531695
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kinder und die Rechtfertigung Gottes? —
Ein Stiick Kindertheologie

Anton A. Bucher

Kinder haben eine ureigene Weise, die
Welt zu deuten und Gott zu erklaren. Kin-
der sind demnach «Theologen», und es ist
ratsam, auf sie zu horen. — Anton A. Bu-
cher hat eine Untersuchung gemacht und
Kinder nach Gott befragt. Aus ihren Aussa-
gen schilt er drei unterschiedliche Theo-
dizeekonzeptionen heraus, die allem An-
schein nach entwicklungspsychologisch

bedingt sind.

1. Leiden: allgegenwirtig

«Warum gibt Gott manchen Menschen
keine Kinder, die welche haben méchten?
Warum gibt Gott jedoch solchen Men-
schen Kinder, die nicht gut flr sie sorgen?»
«Papa, tut Gott das? Lasst Gott zu, dass
Krieg ist?»

Damit stellten die beiden Madchen, ob-
gleich beide erst fiinf Jahre alt, Fragen, wie
sie auch in theologischen Seminarien im-
mer wieder laut werden. Lasst sich der
Glaube an «Gott, den Allmachtigen, den
Schopfer des Himmels und der Erde», wie
er im ersten Passus des Credos bezeugt
wird, aufrechterhalten, wenn doch schon
ein flichtiger Blick ins Weltgeschehen
zeigt, wie himmelschreiend das Leid so
vieler unschuldiger Menschen, gerade auch:
Kinder ist? Zu Tausenden sind sie auf der
Flucht, zu Hunderten verbluten sie in den
stiidamerikanischen Favelas unter den Mes-
sern von Mordern, die oft von der Polizei
gedeckt sind, von den namenlosen Kin-
dern ganz zu schweigen, welche entfernt
werden, bevor sie das «Licht der Welt»
auch nur erblickt haben. Die Frage nach
der Theodizee, der Rechtfertigung oder
Rechtsprechung Gottes, ist eine Gretchen-
frage an die Theologie. Sie durchzieht
die Menschheitsgeschichte, spatestens seit

schweizer schule 10/92

Hiob, als er, von Geschwdiiren entstellt, in
der Asche kauerte und klagte, tiber die Po-
grome im Mittelalter und in der Neuzeit,
tber das Erdbeben in Lissabon am Fest von
Allerheiligen des Jahres 1755, als die mei-
sten Leichen aus den Trimmern zusam-
mengestirzter Gotteshduser geborgen wer-
den mussten, tber die Shoa und die Bom-
bennachte in Hamburg, Dresden, Bagdad,
Sarajewo usw. Die Frage nach der Theodi-
zee, dem Leid, dem Chaotischen, das un-
sere Plane und Erwartungen durchkreuzt,
betrifft «jedes Individuum direkt, in seinem
konkreten Leben» und ruft nach Antwort,
Deutung und Sinn (vgl. dazu Peter Berger,
Zur Dialektik von Religion und Gesell-
schaft, Frankfurt: Fischer 1988, 52-78).

2. Auch die Kinder stellen
die theologische Gretchenfrage

In diesem Zusammenhang bedeutsam ist,
dass auch Kinder, von sich aus, die Frage
nach der Rechtfertigung Gottes, nach der
Theodizee stellen konnen. Erwachsene ha-
ben sie oft unterschatzt, die Kleinen und
Geringen, die oftmals fir toricht gehalten,
wegen ihrer angeblich fehlenden Vernunft
sogar mit Tieren verglichen wurden und in
denen viele noch immer die bloss zu be-
lehrenden Objekte, die mit den richtigen
Inhalten zu fullenden, leeren Gefisse er-
blicken. Aber: sieht man — mit Karl Rahner
— im Menschen ein Wesen der Frage, das
im Akt des Fragens (ber sich hinausschrei-
tet, theologisch gesprochen: transzendiert,
dann entfdllt der oben angesprochene Un-
terschied zwischen Kind und Erwachse-
nem, dann muss das Kind als vollwertiger
Mensch, als Subjekt respektiert werden,
und es spricht nichts mehr dagegen, auch
in Kindern Wesen zu sehen, die auf ihre
ureigene Weise Welt deuten, auch eine
Theodizee entwickeln und infolgedessen



auch «Theologen» sind, nicht wissenschaft-
lich-diplomierte zwar, aber doch «Gottes-
gelehrte», auf die hinzuhoren der «wissen-
schaftlichen» Theologie zu raten ist. Wenn
Kinder offensichtlich fahig sind, die Gret-
chenfrage an die Theologie zu stellen,
dann ist auch zu erwarten, dass sie Ant-
worten parat haben, ihre Antworten, die
wir zuerst horen und zu verstehen versu-
chen missen, bevor wir sie werten oder
sogar korrigieren wollen.

3. Empirische Skizzen
zu Theodizeekonzeptionen bei Kindern
und Jugendlichen

In einer Untersuchung wurden Kinder und
Jugendliche, je gut 30 in den Altersgrup-
pen 5 bis 7, 11 bis 13, 15 bis 17 zu ihren
Konzeptionen von Theodizee befragt. We-
niger personlich durchlittene Theodizee-
Erfahrungen standen im Mittelpunkt — tiber
solche zu sprechen erfordert eine ausge-
sprochene Vertrautheit, ja Intimitit, wie sie
nicht einmal zwischen Kindern und Eltern
immer gegeben ist. Vielmehr wurde den
Befragten eine Geschichte mit einer dilem-
matischen Zuspitzung erzahlt, eine mo-
derne Variante der alten und doch immer
wieder neu durchlebten Hiobgeschichte.
Sie handelt von einem Richter, der ein ge-

8

rechtes Leben fiihrt und sich nichts, keine
Bestechung oder was auch immer, zu
Schulden kommen liess. Eines Tages wird
er das Opfer infamer Verleumdungen, die
zum Berufsverbot fiihren; gleichzeitig er-
krankt seine Tochter an einer fortschreiten-
den Lahmung der Beine; er eilt von Spezia-
list zu Spezialist, bis sein Vermogen aufge-
braucht und er gezwungen ist, sein Haus
zu verkaufen. «Soll er — wie frither — auch
jetzt noch zu Gott beten?» — so die erste
Frage, der sich, in der Form zumeist eines
angeregten Dialogs, zahlreiche andere an-
schlossen, auch die, ob Gott dies Ungliick
zugelassen, ob er es sogar gewollt habe,
warum es — uniiberschaubar — so viel Lei-
den auf der Welt gibt usw. Grosso modo
liessen sich drei unterschiedliche Theodi-
zeekonzeptionen herausschilen, von de-
nen anzunehmen ist, dass sie entwick-
lungspsychologisch bedingt sind.

Typ 1: Der allmdchtige Gott schickt
beides: Liebes und Leides

Dieser Typ ldsst sich durch folgende Ant-
wort eines Siebenjdhrigen charakterisieren:
«Ftir mich sieht es so aus, als hitte Gott ei-
nen Wutanfall. Gott findet vielleicht den
Krieg nicht recht und bestraft dafir an-
dere.»

Mit «andere» sind der Richter und seine
Tochter gemeint. Gott erscheint hier buch-
stablich als allmdchtig, als der, der Leid
tiber die Menschen verhingt, ohne dass sie
viel, ja tiberhaupt etwas dagegen tun kon-
nen. Konkret greift er ins Weltgeschehen
ein und macht alles, das Negative wie das
Positive:

«Gott hat immer alles gegeben, da kann er
immer alles auch wegnehmen.» (6 Jahre)
«Der liebe Gott hdlt die Welt ... sonst
wirde sie heruntertallen. Mit einer Hand
hélt er die Schweiz und mit der anderen
muss er so viele Lander halten, da kann er
gar nicht immer so gut aufpassen. Gott hat
geholfen, dass die Menschen auf den
Mond fliegen kdnnen, vielleicht macht er
mit dem kleinen Finger, dass sie auf den
Mond fliegen konnen. Ja, und Gott hilft
auch, dass man abwaschen kann und dass
man die Zdahne putzen kann und dass man
ein Haus bauen lassen kann und dass man
genug Geld hat.» (so eine weitere Sieben-
jahrige)

schweizer schule 10/92



Und ein Elfjahriger auf die Frage, ob die
guten und schlechten Dinge, die einem
widerfahren, von Gott abhangen:

«ja, die hingen alle von Gott ab. Alles ist
von Gott abhdngig. Gott hat die Menschen
erschaffen und kann tber sie verfiigen. »

Gott wird aber auch zugetraut, an der
schwerkranken Tochter des Richters ein
Wunder zu wirken:

«Wenn er viel betet, dann macht der liebe
Gott, dass das Madchen wieder gesund
Wird.»

Wie buchstablich konkret anthropomorph
das entsprechende Gottesbild mitunter ist,
zeigt sich an der Meinung eines Sechs-
jahrigen:

«Manchmal hat er (Gott) die Kraft verloren,
dann hat er nicht so viel Kraft in den Ar-
men, dann kann er nicht so viel machen.»

Mitunter begegnete auch ein ausgespro-
chen dualistisches Weltbild: Gott macht
das Gute, der Teufel hingegen das Bose:

«Also Gott ist ja bekannt ... eben gut, also,
dass er alles Gute macht, oder, und der
Teufel alles Bose. Vielleicht braucht Gott ...
Gott bestimmt ja auch tber den Teufel,
und jetzt ist es einfach so, dass Gott viel-
leicht weniger stark ist, aber vielleicht spa-
ter, da kann Gott den Teufel besiegen. »

Bevor wir zu solchen Positionen Stellung
beziehen, missen wir jedoch zu verstehen
versuchen, warum die Kinder sie vertreten.
Zusammengefasst: das Leiden wird direkt
auf Gott, mitunter auf den Teufel zurlickge-
fiihrt; der Mensch hat kaum Mittel in der
Hand, darauf Einfluss zu nehmen, sei es in
praventiver oder dann — wenn eingetreten
— in lindernder Form. Dies andert jedoch
beim nadchsten Typ.

Anton A. Bucher, PD Dr., 1960 auf einem Bauernhof
in Ruswil LU geboren, verheiratet, vier Kinder. Stu-
dium der Theologie, Pidagogik und Philosophie in
Freiburg. Promotion und Habilitation in Religions-
pddagogik an der Universitit Mainz. Er leitet die
Arbeitsstelle fiir Religions- und Bibelunterricht des
Kantons Luzern und ist Mitarbeiter am Padagogischen
Institut der Universitét Freiburg.

An der Veranstaltung «Religionspadagogische Tage
1992» hielt er ein Referat zum Thema «Gott in der
Psyche von Kindern und Jugendlichen» aus entwick-
lungspsychologischer Sicht.

schweizer schule 10/92

Typ 2: «Tit for tat»: Wie der Mensch zu
Gott, so Gott zum Menschen

I: «Ist es Gottes Wille, dass dem Richter
das alles passiert ist?»

X: «Das glaube ich eigentlich nicht. Wenn
der Richter kein Unrecht machte, hatte
Gott auch keinen Grund!»

I: «Aber warum ist es dem Richter pas-
siert?»

X: «Das weiss ich nicht...
fach gemein.»

ich finde es ein-

Zwischen dem Handeln des Richters und
der Reaktion Gottes wird ein direkter Zu-
sammenhang gesehen: Da der Richter gott-
gefdllig gelebt hatte, kann es nicht sein,
dass Gott sein Ungliick bewirkte, fiir das
die Zwolfjahrige jedoch keine Erkldrung
fand.

Wiederholt begegnete das Motiv der Pro-
be, das auch in der theologischen Theo-
dizee-Diskussion prasent geblieben ist:

I: «Ist es Gottes Wille, dass dem Richter
das alles passiert ist?»

X:«Ja, er will ihn vielleicht prifen, er will
sehen, ob er auch im Ungliick noch an
Gott glaubt. Wenn er es gut macht, wird
alles wieder gut.»

Andere versuchten das Problem zu |gsen,

indem sie dem Richter Schuld zuwiesen:

I: «Ist Gott nicht ungerecht, wenn Men-
schen leiden miissen?»

X: «Je nachdem, was der Richter friiher an-
gerichtet. Ganz brav war er sicher nicht,
vielleicht hat er den Armen zuwenig
von seinem Reichtum gegeben. »

Dies erinnert frappant an die Reden von
Hiobs Freunden: Ihm, der in der Asche
sass und seine Unschuld beteuerte, unter-
stellten sie, doch ein Vergehen begangen,
dieses aber vergessen zu haben (Hiob 4,7f.
u.o).

Ahnlich eine Dreizehnjihrige:

«Der Richter hat auch etwas falsch ge-
macht. Er hat viele andere Menschen be-
straft. Jetzt bestraft ihn Gott dafiir. Gott ist
schon gerecht.»

Gott ist gerechtfertigt, und zwar gemass
dem Do-ut-Des-Muster, wie wir ihm etwa
im romischen Opferritus begegnen: «lch



gebe, damit Du, Gott, mir gibst» — eine
Auffassung, mit der wir Erwachsenen
mehrheitlich Schwierigkeiten haben, eine
Urteilsstruktur zudem, die gerade aufgrund
von Theodizee-Situationen unglaubwiirdig
werden und zerbrechen kann. Was fiir ein
Deutungsmuster folgt dann?

Typ 3: Nicht Rechtfertigung Gottes,
sondern Rechtfertigung des Menschen

I: «Ist es Gottes Wille, dass dem Richter
dies alles passiert ist?»

X: «Nein, ich glaube nicht. Die Menschen
haben das bewirkt»,

so ein Sechzehnjahriger.

Und eine Gleichaltrige:

X: «Gott findet, dass die Menschen selber
etwas dagegen (gegen das Bése und das
Leiden) tun sollen. Die Menschen ha-
ben selber damit begonnen, also sollen
sie auch selber wieder authéren und es
gut machen. »

Hier wird die Theodizee gelost, indem den
Menschen sowohl Freiheit als auch Selbst-
verantwortung zugeschrieben wird.

I: «Hidngen die guten und schlechten
Dinge, die einem passieren, von Gott
ab?»

X: «Nein, das glaube ich nicht, eher vom
Menschen.»

Gott erscheint insofern gerechtfertigt, als er
dem Menschen Freiheit zugemutet hat, die
Freiheit zum Guten wie zum Bosen. Ge-
rade diese Position wird von namhaften
Theologen vertreten, beispielsweise vom
Fribourger Dogmatiker Johannes Brant-
schen in «Warum lasst der gute Gott uns
leiden?» (Freiburg i.Br. 1986, S. 54):

«Warum ladsst der gute Gott uns leiden?
Warum greift er nicht ein in unsere Un-
rechtsgeschichte? Antwort: Weil er unsere
Freiheit respektiert, weil er uns ernst
nimmt.»

Die drei skizzierten Typen von Theodizee-
Konzeptionen weisen untbersehbare Par-
allelen zu den drei ersten Stufen des reli-
giosen Urteils auf, wie sie von Fritz Oser
und Paul Gmiinder (Der Mensch — Stufen

10

seiner religiosen Entwicklung, Giitersloh,
2. Aufl. 1988) beschrieben worden sind.
Auf der ersten Stufe sehe das Kind in Gott
ein allm&chtiges Subjekt, das konkret ins
Weltgeschehen eingreife; auf der zweiten
hingegen werde es fihig, mit guten Taten
usw. auf Gott einzuwirken und bestehe ein
formliches Tauschverhiltnis (wie du mir, so
ich dir); auf der dritten Stufe schliesslich
werde Gott ein eigener Bereich zugewie-
sen und dem Menschen Freiheit sowie
Selbst- und Weltverantwortung aufgebiir-
det. Somit bestitigen diese Theodizeekon-
zeptionen die erwidhnte Theorie, auch be-
ziglich der altersmissigen Verteilung, wie
sie aus folgender Figur ersichtlich wird:

Prozent

Alter 5-7 11-13
N 35 13 30

Fig. 1: Prozentuale Anteile an unterschied-
lichen Theodizee-Konzeptionen in den
drei Altersgruppen.

4. Entwicklungspsychologische
Erklirungselemente

Sind die von den Kindern gegebenen Ant-
worten auf das Theodizeeproblem «rich-
tig»? Zweifellos widerstrebt das nachweis-
liche Leistungs- und Lohndenken sowie
das oft genannte Motiv der Strafe allen

schweizer schule 10/92



Erwachsenen, deren Gottesbild von straf-
animistischen Elementen gesaubert ist. Bei
den Kindern ist es jedoch vor dem Hinter-
grund ihrer Lebenswelt zu betrachten. Sie
stehen Bezugspersonen gegeniiber, die
nicht nur korperlich viel grosser sind und
zu denen es aufschauen muss — eine Tatsa-
che von fundamentaler Bedeutung und
vielleicht gerade deshalb oft (bersehen
und vergessen —, sondern die zudem viel
mehr Uberblick haben und tber mehr
Kompetenzen verfiigen. Auf das Wohlwol-
len dieser Bezugspersonen ist es existen-
ziell angewiesen. Da die Qualitat und die
Struktur einer Gottesbeziehung abhangt
von zwischenmenschlichen Beziehungen,
kann es nicht verwundern, dass solche Ele-
mente auch in die Theodizeekonzeptionen
zumal jingerer Kinder eingehen.

Hinzu kommen eine Reihe entwicklungs-
psychologischer Aspekte, die wir zur
Kenntnis nehmen miussen, bevor die ge-
schilderten Auffassungen bewertet, wenn
nicht abgewertet werden. In den Ausserun-
gen der Kinder fiel auf, wie oft sie vom
konkreten Machen Gottes redeten: «Gott
hat es gemacht, dass das Mddchen nicht
mehr laufen kann», «Gott wird wieder ma-
chen, dass sie gesund ist» usw. Dies |asst
zu Recht an den «Artifizialismus» denken,
die Tendenz im kindlichen Denken, einer-
seits die Herkunft der Dinge auf eine kon-
krete Fabrikation zurtickzufithren, anderer-
seits mit diesem Muster auch Vorfélle in
seiner Lebenswelt zu erklaren. So stritten
die beiden jingsten Kinder des Verfassers
letzthin dartiber, ob der liebe Gott ge-
macht habe, dass es hagelte, oder ob es
der bose Wettermann gewesen sei. Wer
auch immer: Die Denkstruktur ist hier wie
dort artifizialistisch und bezieht sich zu-
dem auf Anthropomorphismus, die Ten-
denz im kindlichen Welterklaren, auch
hinter den Erscheinungen der Natur men-
schenformige Wesen am Werk zu sehen.
Das Konzept des Artifizialismus ist spdte-
stens seit Piagets Buch «Das Welthild des
Kindes» (erstmals 1926, momentan als dtv-
Taschenbuch) in der Entwicklungspsycho-
logie fest beheimatet.

Miihe bereitet haben drfte vielen Erwach-
senen auch das ausgepriagte Schwarz-
Weiss- bzw. Gut-Bése-Schema. Auch hier
mussen wir beziiglich der Bewertung vor-

schweizer schule 10/92

sichtig sein und generell zur Kenntnis neh-
men, was Lothar Krappmann, einer der
ausgewiesensten Kenner von Kindern, so
formulierte:

«Allerdings darf nicht ibersehen werden,
dass Erwachsene, vor allem sozialwissen-
schaftlich aufgeklarte Erwachsene (ber
Strafe, Autoritit und Macht auf der Basis
ihrer entwickelten Vorstellungen sprechen,
aber vielleicht dabei nicht den im Entwick-
lungsgang hinter uns gelassenen Denk-
strukturen eines Kindes auf friiher Entwick-
lungsstutfe gerecht werden. »

Gerade beziglich der Theodizeekonzep-
tionen des Typs 2 ist an das in der Entwick-
lungspsychologie schon oft beschriebene
moralische Universum zu denken, in dem
genau feststeht, was gut und was bose ist,
und gemdss dem es keine Strafe ohne
Schuld gibt und kein Vergehen ungesiihnt
bleiben darf. In der Kinderwelt lasst sich
noch und noch beobachten, wie rigoros
der entsprechende Gerechtigkeitssinn sein
kann, beispielsweise auf dem Pausenplatz,
wenn die Bilder von Fussballstars ausge-
tauscht werden, oder wenn in einem Re-
staurant die Eltern den Kindern die Glaser
mit Cola fillen, die dann oft nebeneinan-
dergestellt werden, um minutios Gberprii-
fen zu konnen, dass alle gleich viel erhal-
ten. Auch diese Denkmuster gehen in die
religiose Vorstellungswelt der Kinder im
allgemeinen und - wie wir gesehen haben
— auch in ihre Theodizeekonzeptionen im
besonderen ein. Und es ware kurzschlis-
sig, sie ausschliesslich auf Erziehung oder
dussere Beeinflussung zuriickzufiihren:

«Kleine Kinder glauben oft, eine Schnitt-
wunde am Finger oder ein aufgeschla-
genes Knie sei eine Strafe Gottes, die Gott
gesandt habe, weil sie irgend etwas Unge-
zogenes angestellt hatten. Es gibt natiirlich
Eltern, die derartige Vorstellungen sogar
fordern und unterstiitzen. Aber auch dieje-
nigen Kinder, deren Eltern sie nicht zu sol-
chen Vorstellungen ermuntern, durchlau-
fen diese Stufe des Denkens. »

So Thomas Lickona in seinem nicht genug
zu empfehlenden, allgemein verstandli-
chen Buch «Wie man gute Kinder erzieht.
Die moralische Entwicklung des Kindes»
(Miinchen 1989).

11



Gewiss ist es die Aufgabe der religitsen Er-
ziehung, die Kinder anzuregen und anzu-
stiften, selber tiber diese Vorstellungen hin-
auszugehen. Es ist erschreckend und er-
schiitternd, von Erwachsenen zu horen,
Menschen, die schwer verunfallt oder
schwer (beispielsweise an AIDS) erkrankt
sind, seien bestraft worden, von Gott — ein
Denkmuster, das vielleicht tiefer in uns al-
len drin steckt, als wir wahrhaben wollen.
Bezogen auf die Theodizeekonzeptionen
von Kindern waére es jedoch eine Illusion
zu meinen, diese konnten berichtigt wer-
den, indem wir ihnen die angeblich richti-
gen Antworten einfach vermitteln, sie ih-
nen sagen oder sie lesen lassen (so wie je-
ner Lehrer, welcher behauptete, im
Religionsunterricht des 5. Schuljahres den
Kindern nun wirklich alles beigebracht zu
haben: Man habe das Religionsbuch ab-
wechslungsweise und laut bis zur letzten
Seite durchgelesen). Eindringlich gilt es an
Thomas von Aquin zu erinnern: «Was
auch immer aufgenommen wird, wird
gemadss dem aufnehmenden Subjekt aufge-
nommen. ... Der Verstand fasst die Dinge
nicht nach ihrer, sondern nach seiner
Weise auf.» «Gott hat unter uns gewohnt»
veranlasste ein Kind, fiir das «unter» eine
raumlich-vertikale Bezeichnung ist, zur
Bemerkung: «Das geht ja gar nicht, unten
wohnen die Miillers. »

5. Wissen denn wir die Antwort?

Ohne hier weiter zu skizzieren, wie die
Schiler angeregt werden konnten, selber
zu neuen und komplexeren Theodizee-
konzeptionen zu gelangen (Konkrete und
empfehlenswerte Anregungen fir die
neunte Klassenstufe bei Ralph Sauer, Junge
Menschen fragen nach dem Leid, Freiburg
1991) — abschliessend stellt sich die Frage,
ob denn wir Erwachsenen die richtige Ant-
wort auf diese Schlisselfrage der Theolo-
gie gefunden haben. Bereits im ausgehen-
den 18. Jahrhundert stellte der deutsche
Philosoph Immanuel Kant «das Misslingen
aller philosophischen Versuche in der
Theodizee» fest. In der Tat: Wenn wir das
Leiden als Preis der Freiheit bestimmen,
die Gott uns Menschen gegeben hat, sei es
zum Guten, sei es zum Bdsen — wo brin-
gen wir diejenigen Menschen unter, die
gar nie dazu kamen, freiheitliche Entschei-

12

dungen zu treffen, beispielsweise die Saug-
linge von Treblinka? Wenn die Funktion
des Leidens darin bestehen soll, an ihm zu
reifen — sicherlich ist dies in unzdhligen
Fallen auch geschehen — so bleiben aber
doch zahlreichen Fille, bei denen dieses
Argument geradezu zynisch ist: «Die von
Napalmbomben verbrannten Kinder haben
dadurch keinen humanen Reifungsprozess
durchgemacht» (Karl Rahner). Letztlich
wird man dem Philosophen Immanuel
Kant doch recht geben missen: «dass
unsre Vernunft zur Einsicht des Verhaltnis-
ses, in welchem eine Welt, so wie wir sie
durch Erfahrung immer kennen mégen, zu
der hochsten Weisheit stehe, schlechter-
dings unvermogend sei». Das Leiden in
seiner letztlichen Unbegreiflichkeit ist ein
Sttick der Geheimnishaftigkeit und Unbe-
greiflichkeit Gottes. Mittlerweile fast schon
populdar geworden sind Varianten in der
Theodizee, die sich am Reinkarnationsmo-
dell orientieren. Eine davon begegnete
jlingst in einem Interview, das einer unse-
rer Studenten mit einer Neunjdhrigen
durchfiihrte. Diese meinte, Kinder kimen
behindert auf die Welt, weil sie im frihe-
ren Leben zu viel gelogen hatten; der Vater
habe das gesagt (vielleicht las dieser Ru-
dolf Steiners Aufsatz «Lebensfragen im
Licht von Reinkarnation und Karma»). Die-
ses Argumentationsmuster ist ausgespro-
chen gefahrlich, weil es von der entschei-
densten und wichtigsten Antwort auf die
Theodizee abhalten kann und die — schon
nach Kant — praktischer Art ist und im Ver-
hindern des Ubels, im Unterlassen des Bo-
sen, kurz: im «Tun des Gerechten» besteht.

schweizer schule 10/92



	Kinder und die Rechtfertigung Gottes? : Ein Stück Kindertheologie

