
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 79 (1992)

Heft: 1: Erziehung und Schule (1)

Artikel: Erziehung in der Krise

Autor: Moser, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-525737

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-525737
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erziehung in der Krise

Heinz Moser

Mit der Erziehung selbst ist auch der
Begriff der Erziehung in die Krise geraten.
Heinz Moser zeigt im Ruckgriff auf die
Geschichte der Pädagogik, dass im
Verhältnis von Erwachsenen und Kindern
immer ein pädagogisches Moment
innewohnt: Mann kann nicht nicht erziehen.

«Von der Pädagogik zur Erziehungswissenschaft»

hiess ein Slogan der sechziger
Jahre. Das darf aber nicht so interpretiert
werden, wie wenn dadurch der
Erziehungsbegriff ins Zentrum dieser Wissenschaft

geruckt ware. Vielmehr ist dieser
seither selbst in eine Krise geraten. Auf der
einen Seite wurde im Zeichen der Abkehr
von einer normativen Pädagogik ein
Begriff problematisch, der unentwirrbar mit
Wertungen über ein anzustrebendes Leben
verbunden war. Gleichzeitig wurden die
normativen Gehalte der Erziehung aber
auch als verbrämte Machtanspruche von
Erwachsenen über Kinder interpretiert. So
haben Autoren im Umkreis der An-
tipadagogik ihre Ablehnung des
Erziehungsbegriffes sehr entschieden formuliert.
Nach Ekkehard von Braunmuhl liefert zum
Beispiel die Erziehungsideologie nur «das
Mantelchen der Rechtfertigung fur viele
Orgien des Hasses» (von Braunmuhl 1978,
S. 40). Er kommt zum Schluss, «dass das
Erziehen immer ein neurotischer
Abwehrmechanismus ist, der (bei publizierenden
Erziehungstheoretikern geradezu zwanghafte)

Versuch, sich die Trauer darüber zu
ersparen, wie sehr man selbst verkrüppelt
wurde von Leuten, denen man vertraute»
(von Braunmuhl 1978, S. 40).

Anders gelagert, nämlich oft eher resigna-
tiv und von schlechtem Gewissen geprägt,
ist dagegen die Haltung der Lehrer. Eine
bezeichnende Aussage: «Ich habe schon
Muhe, mein Stoffprogramm im Unterricht

durchzubringen. Wo soll ich dann noch
die Zeit fur die Erziehung hernehmen?»
Mit anderen Worten: Viele Lehrer fühlen
sich von der ihnen zugemuteten
Erziehungsaufgabe uberfordert - vielleicht auch
deswegen, weil sie unsicher sind, was hier
die Schule darf und was nicht. Wahrend es
klar ist, dass Stoffvermittlung und
«Bildung» zu ihrem Aufgabenbereich gehören,
gilt die Erziehung primär gesehen als
Domäne der Eltern. Gemäss dem
Schweizerischen Zivilgesetzbuch (Artikel 14)
haben die Eltern die Aufgabe, das Kind
«ihren Verhaltnissen entsprechend zu
erziehen und seine körperliche, geistige und
sittliche Entfaltung zu fordern und zu
schützen.» Die Übernahme erzieherischer
Aufgaben fuhrt die Schule deshalb schnell
in Fragen der Kompetenzzuordnung und in
Konflikte. Darf sie sich in der Lebenskunde
zur Frage der Abtreibung äussern? Was
geschieht, wenn ein Lehrer seine Schüler zu
peinlich genauer Heftt'uhrung und Ordent-
hchkeit erziehen will und dies fur die
Eltern keinen «erzieherischen Wert»
darstellt?

Entscheide, wie sie das Bundesgericht
kurzlich in der sog. Kruzifix-Frage gefallt
hat, verscharfen diese Unsicherheit noch.
Danach wurde es einer Tessiner Gemeinde
hochstrichterlich verwehrt, im Schulzimmer

ein Kreuz aufzuhängen - aus Gründen
der Religionsfreiheit. Nun bedeutet das
blosse Setzen eines Zeichens ja noch
nicht, dass daraus schon Konsequenzen im
Sinne einer dezidierten - evtl. gar militanten

- christlichen Erziehung gezogen werden.

Auch wenn es im Fall des Bundes-
gerichts-Entscheides um die öffentliche
Demonstration einer christlichen
Grundhaltung einer Schule ging, wird sich auch
der einzelne Lehrer heute verstärkt fragen,
wie weit er durch eine offene Demonstration

seiner erzieherischen Haltung in

schweizer schule 1/92 3



Schwierigkeiten geraten konnte - sei es
dass er ein Greenpeace-Plakat, einen Text
aus der Abstimmungskampagne zur
Abschaffung der Armee usw. im Schulzimmer
aufhängte. Die Gefahr, in Konflikte mit
konkurrierenden Erziehungsmachten
(Familie, Schulbehorden, bildungspohtischen
Lobbies) zu kommen, tragt jedenfalls
sicher dazu bei, dass sich Lehrer im Unterricht

nicht ungerne auf die reine
Stoffvermittlung beschranken.

Johann Friedrich Herbart:
«Erziehender Unterricht»

Weit entfernt scheinen die Zeiten, als es
noch als unbestritten galt, dass Schule und
Unterricht eine erzieherische Komponente
haben (müssen). Man muss schon bis ins
letzte Jahrhundert zurückgehen, als Johann
Friedrich Herbart und seine schulpadago-
gischen Nachfolger noch ohne jeglichen
Zweifel eine Konzeption des «erziehenden
Unterrichts» postulierten. So wendet sich
Herbart in seiner «Allgemeinen Pädagogik»

(Neuaufl. 1952, S. 143) dagegen,
Unterricht und Erziehung einander entgegenzusetzen.

Er anerkennt zwar, dass der
Erzieher im allgemeinen unmittelbar den
Zögling im Sinn habe, wahrend es im
Unterricht ein Drittes gäbe, womit Lehrling
und Lehrer beschäftigt seien.

Waren nun allerdings Unterricht und
Erziehung zwei strikte unterschiedene
Sphären, so hiesse das: Erziehung konnte
lediglich die Bedingungen schaffen, unter
welchen dann Bildung und Unterricht
möglich sind: Der «unruhige Knabe» (Herbart)

musste erst einmal sozusagen zur Raison

und Ordnung gebracht werden. Doch
Herbart nennt diese dem Unterricht
vorangehende primäre Sozialisation des Kindes
noch nicht «Erziehung», sondern «Regierung».

Diese «Regierung der Kinder» ist
damit als eine Art grundlegender
Verhaltensformung zwar Voraussetzung t'ur
erziehenden Unterricht, muss aber von diesem
quasi als Vorstufe unterschieden werden:
«Es wird jetzt leicht sein, den Begriff der
Zucht zu bestimmen. Mit der Kinderregierung

hat sie das Merkmal gemein, dass sie
unmittelbar auf das Gemüt wirkt; mit dem
Unterricht, dass ihr Zweck Bildung ist»
(Herbart 1952, S. 144f.).

Regierung betrifft denn auch im wesentlichen

(Verhaltens-)Regeln, die von aussen
gesetzt sind, wahrend Erziehung ein
Einverständnis des Zöglings verlangt. Herbart
präzisiert: «Vielmehr findet die Zucht nur
in dem Masse Platz, wie eine innere Erfahrung

dem ihr Unterworfenen zuredet, sie
sich gerne gefallen zu lassen. Seien es

Regungen des Geschmacks, Anerkennungen
der gerechten Censur, oder Empfindungen
von Lust und Schmerz über ein Gelingen
oder Misslingen -, nur so weit reicht die
Kraft der Zucht, wie die entgegenkommende

Einstimmung des Zöglings» (Herbart

1952, S. 149). Wahrend sich das Kind
die Regierung gefallen lassen müsse, stelle
die Zucht einen «mildernden» Umstand
dar (da sich hier ein Einverständnis des
Zöglings ergebe).

Äusserliche Macht und Erziehung

Es ist dennoch kein Zufall, dass das
Verhältnis von Erziehung und Unterricht ein
gebrochenes geblieben ist. Schon historisch

gesehen ging es nur wenige
Jahrzehnte, bis von selten der Reformpadago-
gik Vorbehalte gegen die Erziehung des
eben zu Ende gegangenen Jahrhunderts
formuliert wurden. So feiert die schwedische

Padagogin Ellen Key das 20. Jahrhundert

als «Jahrhundert des Kindes» und
kritisiert: «Das stillste, gehorsamste Kind ist das
beste Schulkind. Das heisst, die unpersönlichsten

und farblosesten werden immer
<Muster> - und so werden schon in der
Schule die Wertbegriffe verzerrt» (Key,
Neufl. 1978, S. 116).

Das Verhältnis von «Regierung» und
«Zucht» stellt sich jedenfalls nicht so
unproblematisch dar, wie es Herbart erschienen

war. Wenn nämlich die äusserliche
Macht der Regierung der Erziehung
vorausgeht, musste man fragen, ob hier nicht
bereits das erzwungen wird, was als spateres

«Einverständnis» des Schulers von der
«Zucht» vorausgesetzt wird. Hat nicht eine
«Schwarze Pädagogik» lange ihre Spuren
hinterlassen, bevor die bildende Erziehung
beginnt? Im heutigen Verständnis konnte
man etwa auf psychoanalytische Ansätze
des Sozialisationsprozesses verweisen,
aktuell auch auf Positionen wie diejenige
von Alice Miller, welche das «Drama des

4 schweizer schule 1/92



begabten Kindes» nachzeichnete. «Ein
Kind, das die bewussten oder unbewussten
Wunsche der Eltern erfüllt, ist ein <gutes>
Kind; wenn es sich aber weigert, dies
immer zu tun, und eigene Wünsche hat, die
den elterlichen zuwiderlaufen, wird es als
egoistisch und rücksichtslos bezeichnet.
Den Eltern fallt es meistens nicht ein, dass
sie das Kind brauchen, damit es ihre
(egoistischen?) Wunsche erfülle, sondern sie
sind des festen Glaubens, dass sie es erziehen

müssen, weil es ihre Pflicht ist, bei der
<Sozialisation> zu helfen» (Miller 1983, S.

8f.). In der Rückschau auf Herbart könnte
man als Gegenthese formulieren, dass die
Kinderregierung den Zögling so weit auf
bestimmte Normen festlegt, dass es ihm
nur mehr unter grossen Schwierigkeiten -
wenn überhaupt - gelingt, sich spater mit
solchen Prägungen auseinanderzusetzen
bzw. sich von den Zumutungen der frühen
Kindheit zu befreien.

Zudem stellt sich die Frage, ob nicht auch
das «Einverständnis» des Zöglings,
welches Herbart voraussetzt, in Wirklichkeit
von Machtanspruchen der Erwachsenen
durchsetzt ist. Das ware etwa die an-
tipadagogische Position von Braunmuhls,
welche die erzieherische Beeinflussung
von Kindern unter dem Menetekel von
Gewalt und Zwang sieht: «In dem Wort
Erziehung» schwingt - unabhängig von dem
guten Klang, den es im offiziellen
Sprachgebrauch hat - etwas Herabwürdigendes
mit. Wer Objekt von Erziehung ist, ist
(Zögling», ist zur Unterordnung, wenn
nicht gar zum Gehorsam verpflichtet, ist
(unreif), ihm fehlt noch etwas am vollwertigen

Menschentum» (von Braunmuhl
1978, S. 86).

Indessen sind die erziehenden Funktionen
des Unterrichts noch aus zwei weiteren
Gründen schwierig zu realisieren:

Erziehung als personales Verhältnis

So ist das pädagogische Verhältnis, innerhalb

dessen erziehender Unterricht möglich

sein sollte, in der Schule kein
individuelles. Der Lehrer steht nicht einem
einzigen Schuler gegenüber, sondern einer
Klasse mit oft bis zu 20 Schulern. Dies war
im übrigen schon zu den Zeiten des Her-

bartianismus so, ja sogar weit problematischer.

Damals durften Klassen von bis zu
siebzig oder achtzig Schulern den Gedanken

eines erziehenden Unterrichts zum
vorneherein unterlaufen haben. Mehr als

Regierung, nämlich ausserliche Ruhe und
Ordnung als Voraussetzung der unterrichtlichen

Vermittlung zu garantieren, durfte
unter solchen Umstanden meist schwerlich

zu realisieren gewesen sein.

Ob es nicht generell eine Verengung des
Begriffes «Erziehung» sei, wenn dieser
ausschliesslich als Austausch zwischen
Personen gefasst wird, merkte Jürgen Oel-
kers kurzlich an. Jedenfalls erscheint die
Diskussion auf eine bestimmte «Frontstellung»

vorprogrammiert: «Auf diese Weise
ist (Erziehung) tatsachlich immer nur Ein-
flussnahme von Personen auf Personen
oder andrerseits die Verteidigung der
inneren Natur der Gesellschaft» (Oelkers
1991, S. 14). Dabei gibt es doch auch
institutionelle Anteile, welche das
erzieherische Handeln prägen: Das «Klima»
an einer Schule, die spezifische Kultur
einer Jugendgruppe - etwa wenn Eltern
betonen: «Meinen Sohn schicke ich zu
den Pfadfindern, weil er dort das
bekommt, was er im Leben neben dem
(Schulwissen) braucht.»

Die dem einzelnen Erzieher oft
«unbewussten» Anteile am erzieherischen
Lernprogramm der Schule können sehr wirksam

sein: Gemäss Martin Fromm ist es
denn auch erforderlich, «alle offenen,
unversteckten Hinweise des Lehrers (verbale
Andeutungen, Tonfall, Mimik, Bewegung
im Räume...) heranzuziehen, um seine
tatsächlich gültigen Anforderungen zu
identifizieren und die offiziell als wichtig
deklarierten inhaltlichen Anforderungen
auf die wirklich wichtigen zu reduzieren»
(Fromm 1989, S. 980). Man mag sich
erinnern: In den siebziger Jahren wurden
solche «nicht-intentionalen» Einflüsse schulischen

Lernens unter dem Stichwort des
«heimlichen Curriculum» (vgl. z.B.
Zinnecker 1975) thematisiert, das von seiner
pädagogischen Wirksamkeit her das
Verhalten des Schulers genauso präge wie die
im offiziellen Lehrplan festgeschriebenen
Inhalte. Dabei verwies man etwa auf den
ritualisierten Umgang zwischen Lehrern
und Schulern, Leistungsanforderungen so-

schweizer schule 1/92 5



wie unausgesprochene Normen und Werte,

welche das Schulmilieu prägen

Erziehung:
ein normativ bestimmtes Verhältnis

Mit der Herausbildung einer wissenschaftlichen

Konzeption der Pädagogik hat sich in
den letzten Jahren auch das Problem der
Normativität in aller Scharfe gestellt Denn
der Erziehungsbegriff ist nicht abzulösen
vom Ziel, zu welchem der «Zögling»
gefuhrt werden soll Zwar kann man solche
Fragen auszuklammern versuchen, indem
man sich auf eine reine Begriffsexplikation
beschrankt (wie die englische analytische
Philosophie), oder indem man Erziehungswirkungen

wertfrei untersucht (wie die
empirische Forschung) Doch damit durfte
man das Entscheidende am Erziehungsbe-
griff verfehlen, nämlich die Verständigung
über das «richtige» pädagogische Handeln.

Man sollte dies allerdings nicht missverstehen

Im Sinne der Warnungen von Oelkers
kann dies nicht bedeuten, vorschnell das
«Gute» vom «Bosen» zu trennen und den
Erziehungsbegriff damit an die Sprache der
Moralisierung anzupassen. «E)amit soll
nicht gesagt werden, Erziehung habe
nichts mit Moral zu tun, aber der Begriff
lasst sich nicht ausschliesslich aus der
Sprache der Moral und der Logik ihrer
Kommunikation ableiten» (Oelkers 1991,
S. 15).

Dennoch, ich plädiere hier nicht dafür, auf
den Begriff der «Erziehung», da vorbelastet,

zu verzichten - und etwa durch den
neutraleren Begriff der Sozialisation zu
ersetzen Denn trotz aller personalistischen
Engfuhrung ist es meines Erachtens eine
Voraussetzung von Erziehungsprozessen,
dass sie im allgemeinen über Personen
und Face-to-face-Kommunikation vermittelt

sind. Strukturell sollte man «Erziehung»

indessen nicht über dieses personale

Verhältnis bestimmen, man sollte sie
vielmehr als intergenerationellen Prozess
kommunikativen Handelns bestimmen,
über welchen einer nachwachsenden
Generation Werte, Normen und Einstellungen
vermittelt werden Damit wird deutlich,
dass es auch indirekte Einflussnahme gibt -
etwa erzieherische Wirkungen, die an in¬

stitutionell gebundenes Handeln und deren

Rollentrager - z B im Rahmen der
Schule, der Familie, eines Heimes -
geknüpft sind Oder man mag sich erinnern,
dass den Medien (vor allem dem Fernsehen)

von Medienpadagogen seit langem
eine - oft kulturkritisch beklagte - Funktion

von «heimlichen Miterziehern»
zugebilligt wird

Nun konnte man vom Standpunkt einer
radikalen Erziehungskritik geltend machen,
man dürfe es sich nicht leicht machen und
bei blosser Begriffskosmetik stehenbleiben
Schliesslich gehe es nicht um den Begriff
der «Erziehung», dessen Ersetzung bzw
Neuformulierung Vielmehr müsse man im
Umgang mit Kindern auf das Phänomen
der Erziehung selbst verzichten «Ganz
gleich, was man mit (Erziehung) meint»,
beschreibt Eckehard von Braunmuhl den
pädagogischen Sundenfall, «wenn man es
fertigbringt zu sagen <Ich erziehe ein
Kind>, gibt man damit zu erkennen, das
man dieses Kind mit pädagogischen Augen
ansieht, dass man es als Objekt betrachtet»
(von Braunmuhl 1978, S. 79).

Doch ist es überhaupt möglich, dass sich
die Beziehung zwischen Erwachsenem
und Kind einer pädagogischen Qualität zu
entziehen vermag? Ich meine nein So
gerechtfertigt die Kritik an einem totalitären
Erziehungsbegriff ist, beinhaltet die
Kommunikation zwischen Erwachsenem und
Heranwachsendem notwendigerweise
erzieherische Momente. Dazu mochte ich
im folgenden einige Thesen aufstellen,
eine erste analog zum Axiom der
Kommunikationstheorie (vgl Watzlawick u.a.
1969):

1. Man kann nicht nicht erziehen

Diese These lasst sich wie folgt begründen
Primär handelt es sich bei Erziehungsprozessen

um Kommunikationsprozesse,
jedoch in spezifisch «erzieherischer» Ausformung

durch das vorausgesetzte Generatio-
nenverhaltnis Wie man kommunikative
Prozesse nicht hintergehen kann, so ist
dies auch bei erzieherischen nicht möglich

Noch wenn man - z B als Eltern -
versucht, eine erzieherische Einflussnahme
zu vermeiden, hat dies seinerseits spezifi-

6 schweizer schule 1/92



sehe erzieherische Auswirkungen auf die
entsprechenden Kinder und Jugendlichen.
Wenn jemand eine pädagogische
Massnahme (und sei es eine Strafe) tut oder
unterlasse handelt er nicht das eine Mal
erzieherisch, das andere Mal nicht. Wer den
Kindern einen möglichst umfassenden
Spielraum geben will, impliziert damit
bestimmte erzieherische Folgen und Wirkungen.

In Jean-Jacques Rousseaus «Emil»
(Neuaufl. 1971) wird dies unter dem Stichwort

der «negativen Erziehung» zum
leitenden pädagogischen Konzept: Empfiehlt
er, den «unvernünftigen Wünschen des
Kindes nur natürliche Widerstände
entgegenzusetzen» (Rousseau 1971, S. 63), so
ist dieses Arrangement, welches es Emil
ermöglicht, eigene Erfahrungen zu machen,
dennoch ein pädagogisch vorstrukturiertes.
Sogar im Extremfall eines Kindes, welches
bei Pflegeeltern aufwächst, gilt: Die Tatsache,

dass die leiblichen Eltern nicht anwesend

sind, ist für die Erziehung ein wesentliches

Faktum, indem z.B. die Mutter
gerade durch ihre Abwesenheit die
Entwicklung eines Kindes massgeblich mit-
beeint'lusst. In den Traumen und Phantasien

gewinnt sie für das Kind oft eine so
übermächtige Funktion, dass sie im Erzie-
hungsprozess gleichsam immer dabei ist.

Aus dieser Überlegung folgt im übrigen,
dass die FHerbartsche Rede vom «erziehenden

Unterricht» ihren tieferen Sinn hat.
Wenn sich Lehrer und Schüler in einem
Kommunikationsprozess befinden, innerhalb

dessen sich der letztere einen (Lern-)
Gegenstand aneignet, ist damit eine
erzieherische Komponente dieses Prozesses
automatisch mitgesetzt. Auch ein Lehrer, der
sich ausschliesslich um die Stoffvermittlung

bemüht, z.B. in Mathematik oder
einer Fremdsprache, übt dabei notgedrunge-
nermassen erzieherische Wirkungen aus -
und sei es nur, dass ein Kind als Folge von
dessen Verhalten Prüfungsängste
entwickelt, Unpünktlichkeit oder übergenaue
Korrektheit bei der Heftführung lernt. Um
so problematischer scheint es mir zu sein,
wenn Lehrer die erzieherische Seite ihres
Tuns verdrängen oder verleugnen. So
versäumen sie es, sich dieser Implikationen
ihres Handelns bewusst zu werden - wie
jener anfangs zitierte Lehrer, der behauptet,

in seinem Unterricht keine Zeit fur
erzieherische Aufgaben zu haben.

Die hier vertretene These, nicht nicht
erziehen zu können, bedeutet allerdings
auch nicht, dass sich damit die vom Erzieher

verfolgten Intentionen automatisch
durchsetzen bzw. dass ein «positives»
Verhalten des Kindes direkt und ausschliesslich

bestimmten intentionalen Handlungen
zurechenbar ist. So kann die angestrebte
erzieherische Wirkung verfehlt werden,
weil zum Beispiel andere Wirkungen
überwiegen, der «Zögling» Widerstand
entgegensetzt, sich Eltern, Peers und Schule
gegenseitig neutralisieren. Verweigerung
kann in manchen Zusammenhängen im
übrigen entwicklungsnotwendig sein. So
muss sich ein Kind ja auch von den
erzieherischen Zumutungen seiner Lehrer und
Eltern abgrenzen lernen, wenn seine Ablösung

im Prozess des Erwachsenwerdens
gelingen soll. Es ist oft eine «gesunde»
Reaktion des Kindes, wenn es sich gegen
unangemessenen Zwang, symbiotische
Beziehungsansprüche oder unsinnige
Verbote wehrt.

Weil nun aber Erziehungsprozesse sich
häufig gleichsam hinter dem Rücken der
Beteiligten durchsetzen, ist es wichtig, sich
seines Handelns immer wieder zu
versichern. Nachdenken über Erziehen und
Reflexion gehören also zu diesem Geschäft
notwendigerweise hinzu, auch im Sinne
einer Erziehungskritik, welche die tradierten

Muster pädagogischen Handelns
immer wieder in Frage stellt. Um zu verdeutlichen,

wie das gemeint ist und woher die
Erziehung ihre Massstäbe bezieht, sei eine
zweite These formuliert.

2. Die Reflexion von Erziehungsprozessen
setzt die kontrafaktische Utopie eines
gelingenden Lebens voraus, auf das hin
erzogen wird

Erziehungskritik, und mag diese noch so
radikal ansetzen, entnimmt die Massstäbe,
an denen sie die ihr fragwürdig gewordene
Realität misst, dem Vergleich mit einem -
vielleicht idealisierten - Gegenentwurf
eines «guten» Lebens bzw. den damit
gesetzten Möglichkeiten, welche die
gegenwärtige Erziehung (noch) nicht ausschöpft.
Das beginnt schon bei der alltäglichen
Aussage von Eltern, die ihr Kind aufs
Gymnasium schicken: «Meine Kinder sollen es

schweizer schule 1/92 7



einmal besser haben als wir.» Aber auch in
der pädagogischen Literatur finden sich
ähnliche Muster: So hatte Ellen Key ihre
Kritik an der Drill-Schule des 19. Jahrhunderts

und an den «Seelenmorden der
Kinder» nicht allein negativ formuliert. Zwar
sind nach ihrer Wahrnehmung am Schluss
der Schulzeit Kenntnisdrang, Selbsttätigkeit
und Beobachtungsgabe der Kinder
verschwunden, ohne dass sie sich in Kenntnisse

und Interesse umgesetzt haben (vgl.
Key 1978, S. 95). Doch implizit setzt sie
schon in dieser Kritik die Utopie eines
möglichen besseren Lebens voraus. Aus
dieser Perspektive postuliert sie denn auch
ihr Ziel einer erneuerten individuellen
Bildung, die Gründung einer «Zukunftsschule»,

welche die bisher verschütteten
Erziehungs- und Bildungsprozesse als zu
realisierende Aufgabe einklagt. So entwirft
sie «geträumte Schulen», in denen die
Jugend in erster Linie das Leben beobachten
und lieben lernten, und wo ihre eigenen
Kräfte als der höchste Wert des Lebens
zielbewusst gehegt würden (Key 1978, S.

126). Allerdings betont Ellen Key, dass ihr
«Zukunftstraum» solange nicht verwirklicht

werden könne, wie die Staaten ihre
grössten Opfer dem Militarismus brächten

- um dann festzustellen: «Aber Träume
sind nun einmal die eigentlichen Wirklichkeiten

in unserem Leben» (Key 1978,
S. 129).

Dennoch ist nicht zu erwarten, dass eine
theoretisch formulierte Erziehungskonzeption

gleichsam ohne Reibungsverlust in die
Praxis umgesetzt werden kann. Dies hängt
nicht nur von sich widerstrebenden
Erziehungsmächten und -interessen ab. So
möchte ich eine dritte These formulieren,
welche das Risiko jeder Erziehung
beschreibt:

3. Erziehung lässt sich nicht als direkte
Umsetzung von theoretischen Konzepten
betreiben

Man kann sich in diesem Zusammenhang
an den Spruch erinnern, wonach Pfarrersund

Lehrerskinder die schlimmsten seien -
eben weil sie durch die überhöhten
pädagogischen Ansprüche ihrer Eltern
verzogen seien. Das mag an sich eine blosse
Übertreibung und Frotzelei sein. Dennoch
kann es kontraproduktiv sein, wenn man
versucht, gewonnene Einsichten, ohne
sich spontan und unvoreingenommen auf
erzieherische Situationen einzulassen,
gleichsam ohne Rücksicht auf «Verluste»,
direkt in sein erzieherisches Verhalten
einzubauen. Der Mangel an Spontaneität,
manchmal auch an Empathie und Sensibilität

für die momentanen Bedürfnisse des
Kindes kann das positiv gemeinte Handeln
gerade ins Gegenteil verkehren.

Wer zum Beispiel in Kenntnis verhaltens-
modifikatorischer Konzepte versucht, sein
Handeln konsequent nach den Grundsätzen

des Lebens und Belohnens (als
psychologischen Verstärkern) auszurichten, ver-
gisst zugunsten der Theorie letztlich die
Kinder. Denn er interpretiert deren Bedürfnisse

nur von seinem theoretischem
Bezugsrahmen her. Anstatt situationsädaquat
zu handeln, besteht dann die Gefahr, dass
letztlich nur herumexperimentiert wird -
wenn auch wohlmeinend, wissenschaftlich
fundiert und mit den besten Absichten.

8 schweizer schule 1/92



Aus diesem Grund scheint mir die nachfolgende

Maxime aus dem Erziehungsratgeber
«Erziehen ist kein Kinderspiel» als

allgemeine Handlungsregeln zwar wenig
spektakulär, aber für das Geschäft des Er-
ziehens hilfreich: «Dieses Buch geht davon
aus, dass sie, liebe Leserin, lieber Leser,
erziehen können» (Moser, Nufer 1990, S. 5).
Wenn also Erziehen, um einen modischen
Begriff aufzugreifen, aus dem Bauch
geschieht, dann kann Reflexion erst
nachträglich - als Selbstvergewisserung des
Handelns und der Kritik - erfolgen. In den
Worten des Erziehungsratgebers: «Wir
möchten Sie als Erzieher einladen, sich
selbst und Ihre Beziehung zum Kind zu
überprüfen. So gewinnen Sie die nötige
Sicherheit, um spontan und gefühlsmässig
das Richtige zu tun» (Moser, Nufer 1991,
S. 5). Mit anderen Worten: Erziehung im
Sinne der genannten These dispensiert in
keiner Weise von Reflexion, fasst jedoch
deren Verhältnis als einander zugeordnete
Handlungs-Reflexions-Prozesse auf, wo
das Handeln immer wieder in Phasen der
Selbstvergewisserung mündet - insofern
wiederum Orientierungshilfe für nachfolgende

Handlungssequenzen darstellt.

Literatur

Braunmühl Ekkehard von, Zeit für Kinder, Frankfurt
1978.

Fromm Martin, Heimlicher Lehrplan, in: Dieter Lenzen

(Hrsg.), Pädagogische Grundbegriffe, 2. Bde.,
Reinbek 1989.

Herbart Johann F., Allgemeine Pädagogik, Weinheim
1952.

Key Ellen, Das Jahrhundert des Kindes, Königstein
1978.

Miller Alice, Das Drama des begabten Kindes, Frankfurt

1983.

Moser Heinz, Nufer Heinrich, Erziehen ist kein
Kinderspiel, Glattbrugg 1989.

Oelkers Jürgen, Theorie der Erziehung - ein vernachlässigtes

Thema, in: Zeitschrift für Pädagogik 1991,
S. 13ff.

Rousseau Jean-Jacques, Emil oder über die Erziehung,
Paderborn 1971.

Watzlawick Paul, Beavin Janet H., Jackson Don D.,
Menschliche Kommunikation, Bern 1969.

Zinnecker Jürgen (Hrsg.), Der heimliche Lehrplan,
Weinheim 1975.

Ähnliches gilt für die Schule: Aus dieser
Perspektive erscheint es ebenso problematisch,

wenn Lehrer andauernd die Position
des Erziehers markieren, wie wenn sie die
erzieherischen Anteile ihrer Arbeit
verdrängen. Sie wecken durch ihr gängelndes
und demonstratives «pädagogisches»
Verhalten bei ihren Schülern oft nur Widerstände

und laufen mit ihren hilflosen
Versuchen, Erzieher zu spielen, letztlich leer.
Ein Bewusstsein von der erzieherischen
Aufgaben zu haben, bedeutet demgegenüber

für einen Lehrer erst einmal, sich
darüber im klaren zu sein, dass sein Verhalten
im Unterricht erzieherische Implikationen
hat, über die es sich lohnte, von Zeit zu
Zeit zur Orientierung des eigenen
Handelns nachzudenken. In manchen Situationen,

das soll allerdings gleich hinzugesetzt
werden, kann es aber auch durchaus
angebracht sein, diese Seite unterrichtlicher
Tätigkeit bewusst wahrzunehmen und
gezielt im Unterricht auszuspielen.

schweizer schule 1/92 9


	Erziehung in der Krise

