
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 78 (1991)

Heft: 5: Ist Ökologie Lehrbar?

Artikel: Schulkritik und Risikogesellschaft

Autor: Gonon, Philipp

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-528779

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-528779
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schulkritik und Risikogesellschaft

Philipp Gonon

Die industrialisierte Gesellschaft ist zur
«Risikogesellschaft» geworden. Diese
These von Ulrich Beck wird im Beitrag von
Philipp Gonon naher erläutert und auf die
Relevanz für die Schule befragt. Der Autor
argumentiert angesichts der immer starker
geforderten Risikowahrnehmung für eine
Radikalisierung eines auch durch die
Schule gestutzten Aufklarungsanspruches.

Der Schule wird im Zusammenhang mit
dem ökologischen Bewusstsein und Handeln

eine wichtige, oft entscheidende
Rolle zugeschrieben. Ob diese Zuschrei-
bung gerechtfertigt ist, ist angesichts
ultimativer Katastrophenszenarien durchaus
hintert'ragbar; dies soll aber nicht naher
beleuchtet werden. Eingehen möchte ich
hingegen auf die daran anknüpfende
Schulkritik. Denn das scheint unbezweifel-
bar: falls die Schule einen Beitrag zur Umwelt

leisten soll, muss sie verändert werden.

Die Schule habe nämlich angesichts
globaler Bedrohungen und neuer
Herausforderungen zu wenig getan bzw. ist selber
nicht lernfahig. Diese Lernunfahigkeit teile
die Schule mit der gesamten industrialisierten

Welt:

Die Verursacher vieler ökologischer
Gefährdungen sind nämlich vornehmlich die
begüterten, die industrialisiertesten und
eben auch bezuglich Bildung am besten
ausgestatteten Teile dieser Erde. Ja, Industrie

und Bildung erscheinen gemeinsam
als Zwillingspaar, welche - oft als Kehrseite

der Aufklärung bezeichnet - nicht nur
Fortschritt, ideellen Reichtum und
materiellen Wohlstand begünstigten und
durchsetzten, sondern auch, so wird nun zunehmend

deutlich, durch ihre bornierte
Perspektive zweckbestimmter Rationalisierung

Gefährdungen produzierten, die

dadurch die Lebensgrundlagen heutiger
und künftiger Generationen ernsthaft in
Frage stellen.

Hier muss, so wird moniert, Erziehung
neue Massstabe setzen, neue Sensibilitäten
fördern und ökologisches Engagement
hervorrufen. Demgegenüber wurden sich der
schulische Facherkanon, die starren
Lehrplane, die einseitige Betonung des
Wissens, das leistungsbezogene Selektionssystem

und die fehlende Interdisziplinaritat
sperren. Halten wir uns an eine kompetente

Kritikerin, die solcherlei äussert,
nämlich Frau Robert:

«Umwelterziehung kann nur so geschehen,

dass der Stoff - d.h. jeder Schulstoff -
von den Schulern als lebendiger Teil ihrer
Um- bzw. Mitwelt erfahren werden kann.
Das bedeutet, dass Zusammenhange
einsichtig gemacht werden müssen und dass
der Stoff erlebbar und hand>-elnd be-
<greifbar> werden soll. Unsere Schule
scheint einem Zwang zu unterliegen, und
dies um so starker, je hoher die Schulstufe
ist: Entfernung und Entfremdung vom
Leben. Untersuchungen zeigen, dass
insbesondere Gymnasiasten vom Gefühl
beherrscht werden, Schule und Leben seien
getrennt. So kann es nicht verwundern,
dass Umwelt- wie auch Gesundheitserziehung

dann eben Theorie bleiben, und sie
kann auch nicht einfach ein Fach sein,
denn Begreifen, Erkennen, Verstehen,
sinnliches Erleben brauchen Ganzheitlichkeit
und Interdisziplinarität.» (Robert 1989,
S.33)

Umwelterziehung müsse, so folgert die
ehemalige grüne Berner Erziehungsdirektorin

weiter, auf politisches Handeln
hinzielen, denn wer nur in der Schulstube
Umwelterziehung predige und sich nicht
darum kümmere, was im Grossen geschehe,

der tue zu wenig:

schweizer schule 5/91 17



«<Smog ist demokratisch. (Ulrich Beck):
Das heisst, er betrifft alle gleich. Diese
Einsicht verlangt nach politischem
Handeln.» (a.a.O., S. 34)

Politisches Handeln wiederum basiere darauf,

liebevoll miteinander und mit der
Umwelt umzugehen, denn Liebe sei nicht nur
Erziehungsprinzip, sondern auch die
Voraussetzung, teilnahmsvoll sich der Um-
und Mitwelt zuzuwenden.

Solchen Äusserungen suggerieren, dass
erlebnisbezogener Unterricht, das sinnliche
Greifen/Begreifen der Umwelt auch dem
politischen Handeln ausserhalb der Schule
forderlich sei.

Diese von vielen okologisch Sensibilisierten

vertretenen Forderungen an die Schule
lassen sich zugespitzt so formulieren:
- Liebe statt Lehrplan
- Erlebnis statt Wissen

Ökologische Erziehung zielt also auf das

Gemüt, auf die Betroffenheit, welche einen
direkten, unmittelbaren Umgang mit der
Natur erfordere. Eine Schule, welche dies
hervorhebe, ermögliche es erst, sich
politisch fur die Um- und Mitwelt einzusetzen.
Statt Wissensaufnahme soll die Schule
Ökologische Tugenden einpflanzen, statt
Fachereinteilung soll an Ganzheit orientiertes

Handeln befordert werden.

Philipp Gorton, geb 1955, Studium der Pädagogik an
der Universität Frtbourg und Zurich 1983-86 Mitarbeit

an einem Nationaltondsprojekt zur beruflichen
Bildung f«Innovation und Quahtikation») Seit 1986
Assistent am Pädagogischen Institut, Abteilung
Allgemeine Pädagogik, an der Universität Bern Mit Lucien
Cnblez Herausgeber des Bandes «Ist Ökologie lehr-
bar?» <Bern Zytglogge 1989)

Gerade der Bezug auf Beck legt eine Referenz

bloss, welcher ich weiter nachgehen
mochte. Das Zitat stammt aus seinem
1986 publizierten Buch «Risikogesellschaft».

Ich versuche im folgenden zu prüfen,
inwiefern aus Becks Analyse einer so
genannten «Risikogesellschaft» (Beck 1 986),
wenn wir sie vorderhand als relevante
kritische Sicht der heutigen Industriegesellschaft

akzeptieren wollen, sich allenfalls
eine Schulkritik herauslesen lasst, und
inwieweit diese mit der Kritik kongruent ist,
wie sie öfters in einem solchen ökologischen

Verständnis gebraucht wird.

Beck umschreibt die heutige industrialisierte

Gesellschaft als «Risikogesellschatt».
Vornehmlich die gesellschaftlichen und
insbesondere die technologischen
Modernisierungen (die Industrialisierung, also
nicht der Bevolkerungswachstum) bergen
Risiken, welche zunehmend wahrgenommen

werden. Risikowahrnehmung und
Risikodefinition unterliegen dabei nach wie
vor wirtschaftlichen, politischen und
ethischen Interessen. Die Konkurrenz der
Definitionen im Atom-, Chemie- und Genzeitalter

(Beck 1988, S. 9), welches (Gross-)Ri-
siko bezogen auf eine Region, auf die
Menschheit fur eine nahe oder fernere
Zukunft noch tragbar seien (Streit um Grenzwerte),

verändert dabei die Gestalt der
Gesellschaft. Das Risiko materieller Not war
eingrenzbar und bestimmte als
Verteilungskampf (Klassenkampf zwischen Kapital

und Arbeit) die gesellschaftliche
Entwicklung. Neuere Gefahrdungen hingegen
lassen sich nicht eingrenzen und zwingen
- klassenübergreifend - zu einer Solidarität
aus Angst. In diesem Zusammenhang fallt
das Bonmot «Not ist hierarchisch, Smog ist
demokratisch» (Beck 1986, S. 98 und 48).
Gegen eine offizielle und von Wissenschaft

und Macht abgestutzte
Problemwahrnehmung, welche im «Vernebeln»
von Risiken bestand, setzte sich ein öffentliches

Risikobewusstsein durch. Gerade
dies fuhrt dazu, dass das «Rationalitätsmo-
nopol der Wissenschaften» angetastet
wurde (Beck 1986, S. 38). Nicht die
Rationalität, sondern deren exklusive Beanspruchung

durch «Experten» (die häufig ihrerseits

mit wirtschaftlichen Interessen
verflochten waren: z.B. Atomexperten) soll in

18 schweizer schule 5/91



der Risikogeseilschaft in Frage gestellt werden.

Wahrend etwa die Erkenntnisgrundlagen
schon traditionellerweise methodischem

Zweifel offenstehen, wurde - so
Beck - die Technologieentwicklung
systematisch gegen Zweifel abgeschottet. Es

geht also einerseits um eine Entmonopoli-
sierung, um eine «Entzauberung» und um
eine Demokratisierung der Wissenschaften.

Die technologische Anwendung in
gesellschaftlichen Teilbereichen verliert
andererseits ihre fraglose Legitimität,
«Sachzwange» werden nicht alternativlos
akzeptiert. Beck warnt vor einem naturalistischen

Missverstandnis, «Um-weltpro-
bleme» seien daher keine Umweltprobleme,

sondern Probleme der Menschen,
Natur lasse sich nicht ausgrenzen, sie sei
ein «Kunstprodukt», Natur sei Gesellschaft
(Beck 1986, S. 108). Demgemass kann das
Ziel Ökologischen Handelns nicht in einem
Zurück liegen, sondern in einer anderen
Moderne, Beck spricht auch von der
«reflexiven Modernisierung» (Beck 1986,
S. 251): hintert'ragbar wird die Abgrenzbar-
keit und Monopolisierung von
wissenschaftlicher Erkenntnis und politischem
Handeln:

«Reflexive Modernisierung, die auf die
Bedingungen hochentwickelter Demokratie
und durchgesetzter Verwissenschaftlichung

trifft, fuhrt zu charakteristischen
Entgrenzungen von Wissenschaft und Politik.
Erkenntnis- und Veranderungsmonopole
werden ausdifferenziert und werden in
einem bestimmten veränderten Sinne
allgemeiner verfugbar.» (Beck 1986, S. 253)

Die Chance der Risikogesellschatt liege
also darin, so fuhrt er an anderer Stelle aus
(Tagesanzeiger vom 22.8.1990, S. 11) mittels

Okologisierung eine Demokratisierung
der Gesellschaft vor allem in den bislang
abgeschotteten Bereichen der Wissenschaft,

Technik und Industrie durchzusetzen.

(Dies ist auch eine Polemik gegen
dielenigen, welche mittels «Diktatur» ökologische

Massnahmen durchsetzen wollen).
Reflexivitat und Verwissenschaftlichung
sollen als demokratisierendes Element in
bisher durch Macht tabuisierte Bereiche
vordringen. In bezug auf die Risikowahrnehmung

bedeutet dies etwa, dass sich die
Beweislast ändert: betriebliche und
wissenschaftliche Akteure sind rechtferti-

19



gungspflichtig in der Öffentlichkeit: nicht
die Akteure müssen der Schadstoffverursachung

uberfuhrt werden, sondern diese
müssen die Umweltverträglichkeit ihres
Handelns nachweisen. Ausserdem soll
eine Öffnung der Gremien und Gutachter
fur tachlich plurale Expertisen, für Laienan-
walte usw. bisherige subpolitische Bereiche

der Sachzwanglogik entheben. Aber
nicht nur auf gesellschaftlicher Ebene
nimmt «Reflexivitat» zu; auch auf
individueller Ebene braucht es auf Wissenschaft
bezogene, kritische Wahrnehmung:
Chemische Bedrohungen wie auch Radioaktivität

sind gerade nicht unmittelbar sinnlich
erfahrbar, wir sind also auf Erfahrungen
aus zweiter Hand angewiesen; ja mehr
noch, in bezug auf Risiken auf «Nichter-
fahrungen aus zweiter Hand». (Beck 1986,
S. 96):

«Was ware, wenn Radioaktivität jucken
würde? Realisten, auch Zyniker genannt,
werden antworten: Man würde irgendetwas

erfinden, beispielsweise eine Gegensalbe,

um das Jucken < abzuschalten). Ein

grosses Geschäft also. Gewiss kamen
schnell Erklärungen auf und wurden sich
grosser Offentlichkeitswirksamkeit
erfreuen, dass der Juckreiz gar nichts zu
bedeuten habe. Moglicherweise mit anderen
Phänomenen als Radioaktivität korreliere.
Jedenfalls nicht schädlich sei. Unangenehm,

aber eindeutig bewiesenermassen
unschädlich...» (Beck 1988, S. 292)

Es gilt nun, so Beck, fur solche modernen
gesellschaftlich erzeugten Risiken (die
eben schwerlich sinnlich erfahrbar sind)
kulturelle Wahrnehmbarkeit herzustellen,
um einer Entmündigung und Enteignung
des Alltags in der Gefahrenzivilisation
entgegenzuwirken. Bezuglich Gesellschaft
bedeutet dies auch, Entwicklungsvarianten
wählen zu können, welche die Zukunft
nicht verbauen, darum müsse, so Beck, der
Modernisierungsprozess selbst in einen
Lernprozess verwandelt werden, «in dem
durch die Revidierbarkeit der Entscheidungen

die Zurücknahme spater erkannter
Nebenwirkungen immer möglich bleibt»
(Beck 1986, S. 294).

Wenn wir hier nun etwas ausführlicher die
Beckschen Thesen formuliert haben, so
geschah dies immer im Hinblick auf die

Frage, inwieweit aus diesen sich eventuell
eine Schulkritik formulieren liesse. Denn
wir finden bei Beck nur wenig explizite
Hinweise in dieser Richtung. Ich bin dabei
bewusst nur auf den Teil der Analyse
eingegangen, welcher sich mit gesellschaftlicher

Risikowahrnehmung auseinandersetzt.

Bedeutend mehr Gewicht und Interesse

legt der Autor nämlich auf den
sozialen Wandel, auf die neue Kontur der
Gesellschaft, welche sich durch eine
Individualisierung der Gesellschaft, verstanden
als Enttraditionalisierung industriegesellschaftlicher

Lebensformen, auszeichnet.
Stichworte dazu waren: Zunahme des
Frauenanteils am Bildungs- und Erwerbskuchen,

Zunahme der Singles, EntStandardisierung

der Arbeitsweit (Zunahme von
Teilzeitjobs), Zunahme der
Bildungsbemühungen, Abnahme von Vereins- und
Gewerkschaftsmitgliedschaften usw., welche

der Rolle des einzelnen ein anderes
Gewicht verleihen, und eben als
gesellschaftliche Individualisierung «riskant»
seien, indem sie einerseits neue
Freisetzungschancen (Mobilität) bieten, andererseits

auch die Verantwortung und den
Druck des Misserfolges und Scheiterns auf
das Individuum erhohen. (Neuerdings
ausgeführt am Thema Liebe: Beck/Beck-
Gernsheim 1990.)

Ferner möchte ich noch darauf hinweisen,
dass Beck seine Thesen stark auf die
hochindustrialisierten Gesellschaften des
Westens bezieht, und Probleme des Bevolke-
rungswachstums, des Energiehaushaltes,
der Urbanisierung, der Verkehrsproblematik,

der Flüchtlingsproblematik (etwa eine
dramatische Zunahme der Migration durch
klimatische Veränderungen; vgl. dazu
Fritsch 1990) nur am Rande im Blick hat.
Entsprechend wurden Risikodiskurse je
anders gestaltet werden.

In bezug auf die Schuldiskussion glaube
ich, dass Beck starke Argumente liefert, die
fur eine Beibehaltung des Wissensbezuges
schulischer Vermittlung sprechen. Der
Einbezug neuer Fragestellungen - etwa der
Risikodiskurs - wie werden Grenzwerte
gesellschaftlich erzeugt? - usw. erfordert
ein hohes Mass an «Reflexivitat» auch im
schulischen Umgang. Ökologische
Zusammenhange erweisen sich als komplex.
Diese zu verstehen, verlangt den Willen

20 schweizer schule 5/91



und die Möglichkeit, sich Zugang zu
solchen wie wir gesehen haben oft
widersprüchlichen, von Interessen geprägten
Informationen zu beschatten. Gerade die
nicht sinnlich wahrnehmbaren Bedrohungen

verweisen daraut, dass Waldspaziergange

und modernisierte Varianten der
Heimatkunde den ökologischen und
gesellschaftlichen Herausforderungen nur
teilweise genügen.

Die Wissensorientierung, so können wir
folgern, muss um ökologische Fragestellungen

bereichert werden, kulturelle
Wahrnehmbarkeit muss erzeugt werden:
dazu konnte die Schule beitragen.

«Wenn Wissen», so schreibt Gernot
Boehme in «Für eine ökologische Natur-
asthetik», «als die Partizipation an dem
ideellen Reichtum der Gesellschaft
definiert wird, dann kommt seine eminente
soziale Bedeutung zum Vorschein. Die
Lebenschancen des einzelnen, seine
gesellschaftliche Stellung, seine Möglichkeit,
gesamtgesellschaftlich mitzubestimmen,
hängen nämlich nicht nur, wie man
gewohnlich betont, von seiner Chance, am
materiellen Reichtum zu partizipieren, ab,
sondern eben auch von seiner Partizipation

am ideellen Reichtum der Gesellschaft,

eben von seinem Wissen.»
(Boehme 1989, S. 142 f.)

Hier könnte Schule in bezug auf
Risikowahrnehmung, die eben alltaglicher
Wahrnehmung nicht unmittelbar zugänglich ist,
eine Chance nutzen.

Schulbildung konnte dazu beitragen,
ökologisch relevante Wissenselemente zu
«demokratisieren», das heisst, diese aus
wissenschaftlichen, technologischen, politisch
exklusiven Kreisen zu losen und einem
breiteren Diskurs zugänglich zu machen.
Das bedeutet nicht, so glaube ich, dass alle
okologisch komplexen Themenstellungen
im Schulrahmen behandelt werden müssen,

wichtig ist jedoch, dass schulisch
vermitteltes Wissen die Voraussetzung bietet,
am Ökologischen Diskurs teilzuhaben. Das
Wissen um Risiken mochte ich von
Betroffenheit von Risiken unterscheiden.

«Risikobetroffenheit» kann, wenn wir den
Argumenten Becks folgen wollen, nicht im

Sinne Ökologischen Handelns permanent
eintreten und darum schulisch nicht
nachvollzogen werden, denn Betroffenheit
bezieht sich in der Regel auf ein unmittelbares

Ereignis (Katastrophe), welches eingetreten

ist oder nächstens einzutreten droht.
Risikovorbeugung oder -abwehr hingegen
setzt, wie wir gesehen haben, aut Wissenschaft

und Demokratie. Wahrscheinlich-
keitsuberlegungen (Risikoszenarien) sind
stark irrtumsanfallig und bedürfen bestandiger

Revision. Soll also Lernen das Prinzip
des Modernisierungsprozesses insgesamt
bleiben, so braucht es, dies betrifft die
Schule wie die Gesellschaft, «Revidierbar-
keit der Entscheidungen».

Dies verlangt entsprechende inhaltliche
Neuorientierungen im Lehrplan Aut
didaktisch-methodischer Ebene soll ausserdem

das Erleben des Schulers als fur den
Lernprozess entscheidender Punkt der Aut-
merksamkeitsrichtung beachtet werden.
Projekt und Werkstatt können und sollten
traditionellen Frontalunterricht erganzen,
der Einbezug verschiedener fachlicher
Aspekte ihn erweitern. Wahrend Liebe und
Erlebnis als individuell riskante Tatsachen
(glücklicherweise) einer Padagogisierung
kaum zugänglich sind - setzt gesellschaftliche

Risikowahrnehmung, will sie Ökologische

Folgen zeitigen, auf eine Radikalisierung

des auch durch Schule gestutzten
Aut'klarungsanspruches.

Literatur

Beck, U Risikogesellschaft - Aut dem Weg in eine
andere Moderne Frankfurt a M 1986

Beck, U Gegengifte - Die organisierte Unverant-
wortlichkeit Frankfurt a M 1988

Beck U Handelt die Risikogesellschatt endlich
politisch''In Tages-Anzeiger, 22 8 1990

Beck U/Beck-Gernsheim, E Das ganz normale
Chaos der Liebe Frankfurt a M 1990

Boehme, G Fur eine Ökologische Naturasthetik
Frankfurt a. M 1989

Fritsch, B Mensch - Umwelt - Wissen Zurich 1 990

Robert, L Gedanken zum Thema Schule und Ökologie
In Criblez, L /Gonon, Ph (Hrsg) Ist Ökologie

lehrbar' Bern 1989

schweizer schule 5/91 21


	Schulkritik und Risikogesellschaft

