Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz
Band: 78 (1991)

Heft: 4: Philosophieren mit Kindern

Buchbesprechung: Zum Weiterlesen
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zum Weiterlesen

Buchbesprechungen zum Thema «Philosophieren mit Kindern»

Fva Zoiler

§ Farg
OIS

Vom Umgang

mit ¢schwierigen:
Kinderfragen

Eva Zoller: Die kleinen Philosophen. Ziirich: Orell
Fiissli 1991.

I. Ein spannendes Thema

Kinder kdnnen einen ganz schon fordern. Da kommt

doch unser Jochen und fragt: «Mama, warum kann

Astor Hasen riechen und ich nicht?»

Mama: «Ist doch klar, weil er die bessere Nase hat».

Jochen: «Und wieso hat er die bessere Nase?»

Mama: «Na eben, weil er ein Hund ist.»

Jochen: «Und warum haben Hunde bessere Nasen?»

Mama: «Weil ... Ja, weshalb eigentlich?¢»

Bei langerem Herum-Reden ist diese Frage vielleicht

noch halbwegs beantwortbar. Aber es kommt noch

schoner: Unser Jochen beharrt auf folgenden ausge-

fallenen Fragen:

—Weshalb kann ich kein Hund sein?

—Wieso gibt es so viele verschiedene Lebewesen?»

—Warum fressen manche Tiere die andern auf?

—Wieso bin ich ein Bub und nicht ein Midchen?

—~Weshalb gibt es Kinder, die krank auf die Welt kom-
men?

Eine Grossmutter wurde von ihrem Enkel unvermittelt

gefragt: «Oma, weshalb haben eigentlich alle Men-

schen einen Bauchnabel?» Etwas verlegen sucht die

unangenehm bertihrte alte Dame nach richtigen Ant-

worten:

«...da war eben die Nabelschnur dran.»

«Was ist das «<Nabel-Schnur2»

«Das ist eben eine Verbindung von ...zwischen ...»

In diese kurze Pause der Unsicherheit hinein findet
das Kind seine eigene Antwort: «Ist doch klar, damit
man weiss, wo die Mitte ist?» Wussten sie, das dies
der Sinn des Nabels ist? Wo ist die Mitte der Welt, wo
die Mitte meines Lebens? Man spricht von Nabel-
schau, vom Nabel der Welt, von der Radnabe, und
vieles mehr.

Entsteht nun bei Ihnen nicht ein eigenartiger Druck,
jetzt gleich drauf los zu diskutieren? Dieses Gefiihl

schweizer schule 4/91

werden Sie wihrend des Lesens des Buches, dem
obige Fragen entnommen sind, nie los. Sie stolpern
sozusagen von einem interessanten Problem ins
andere. Kaum hat man eine neue Seite aufgeschla-
gen, zieht es einen auch schon wieder hinein. Eine
wahre Freude zum Lesen. Warum Solches nur mit
erwachsenen, «vernlnftigen» Personen tun? Warum
nicht auch mit Kindern Diskussionen tiber Gott und
Welt fiihren?

Diese Frage hat sich eben auch Eva Zoller gestellt.

Die Antwort ist das neu erschienene Buch «Die klei-

nen Philosophen». Aber schon hére ich da drei Ein-

wande:

1.«Wie sinnvoll ist es Gberhaupt, mit Kindern zu phi-
losophieren? Was bringt mir das im rauhen Erzie-
hungsalltag und im Schulunterricht?»

2.«Wie soll das mit Kindern maglich sein? lhnen fehlt
doch das notige Ristzeug. Kinder kénnen doch
noch nicht logisch denken».

3.«Ich fuhle mich schlechtweg iiberfordert, auf sol-
che Fragen immer die richtige Antwort geben zu
konnen. Schliesslich bin ich kein Lexikon».

II. Zielsetzung

Hier nun setzt die Bedeutung des Buches ein. Es zeigt
uberzeugend, wie man Kinderphilosophie in Schule
und Elternhaus sinnvoll anwenden kann. Obige Ein-
wande werden hier in folgender Weise besprochen:

1. Sinn der Kinderphilosophie.

Will ein Kind wirklich immer eine schnelle und per-
fekte Antwort, oder liegt seiner Fragerei ein anderes,
tieferes Bedurfnis zugrunde?

Konnte nicht z.B. der Wunsch dahinter verborgen lie-
gen, mit den Eltern einmal ein Gesprach zu fuhren, in
dem es von Mama und Papa ernst genommen wird?
Vielleicht hat das Kind auch das Bediirfnis, mit seinen
verborgenen schwierigen, vielleicht sogar schweren
Gedanken mit jemandem Vertrauten sprechen zu
kénnen? Oder vielleicht ist es einfach die Lust, mit
verwickelten Gedanken zu spielen?

Durch sinnvolle Gesprache das Kind auf die wichti-
gen Fragen des Lebens aufmerksam zu machen ist
eine der vornehmsten Aufgaben der Erziehung. Die
Themen hierfir liefern uns die Kinder gleich selber
mit ihren unverblimten Fragen nach Gott und Welt.
Ausserdem sind Kinder hoch motiviert, so bald sie
entdecken, dass ihre eigenen Erfahrungen und ihre
eigene Person fur «grosse» Leute auch von Bedeutung
sind.

29



2. Moglichkeit der Kinderphilosophie.

Eva Zoller ist iiberzeugt, Kinder sind sehr wohl fahig
zu philosophieren. Das Problem zeigt sich umge-
kehrt. Wir missen darauf achten, dass Kinder ihre
Neugierde und Unbeschwertheit nicht verlieren, an
alles Neue voll Forschungseifer und Unvoreingenom-
menheit heranzugehen.

Sehr oft macht man Kindern den Vorwurf: «Musst du
denn immer Fragen stellen, die man nicht beantwor-
ten kann!» Oder: «Frag doch nicht so dumm!» Durch
solche Abweisung der Erwachsenen gewohnt sich das
Kind immer mehr daran, nur gut beantwortbare Fra-
gen (Sprich: alltagliche, vordergriindige Fragen) zu
stellen. Die kreative Neugier erstirbt. Wie schade!

3. Uberforderung

Viele werden sich insgeheim sagen: «Zuerst muss ich
doch meine eigene, hie und da auch etwas verwirrte
Gedankenwelt in Ordnung bringen, bevor ich etwas
meinem Kinde weitergeben kann. Wie soll man die
hohen, abstrakten Gedankenabliufe der gescheite-
sten Menschen der Geschichte in eine, dem Kinde
verstindliche Form giessen konnen? Eva Zoller
schligt vor, gemeinsam mit den Kindern und mit
Hilfe von deren kreativen Ideen mogliche vorlaufige
Antworten zu suchen.

Philosophieren heisst, den Losungszwang abzu-
bauen. Schon Sokrates warf man vor, er frage mehr,
als er beantworten konne. Nichts regt so zum weite-
ren Forschen an, wie das Stehenlassen von Problem-
stellungen. Hier haben Eltern ein gutes Ubungsfeld,
sich vom Leistungsdruck des perfekten Vaters und der
perfekten Mutter zu befreien.

11.Didaktik
Doch welche Methoden stehen denn zur Verfigung?

Kompetenz:

Man splrt beim Lesen sofort, Eva Zoller kann mehr
als nur philosophieren. Sie kennt die Kinderseele und
schldgt deshalb vor, auch mit «Herz und Hand» zu
philosophieren. Man fiihlt sich beim Lesen an «The-
menzentrierte Interaktion» und «Autogenes Training»
erinnert. So wird der Korperausdruck genau so einbe-
zogen wie musisch meditative Methoden.

In ihrem Buch treffen wir immer wieder auf Anleitun-
gen zu Rollen- und Bewegungs-Spielen, Phantasie-
Reisen, Brain- und Heart-Storming, Zeichnen, Malen,
Collagen kleben, Tagtriume, Arbeiten mit Kinder-
buichern, Geschichten und Marchen.

Die Ubungen sind jeweils ganz bestimmten Fragen
zugeordnet. lhre gut vorstellbaren Beschreibungen
geben einem Mut zum Versuch.

Aufbau

Das Vorgehen ist induktiv: Jedes Kapitel beginnt bei
der Vorstellungswelt des Kindes. Durch lustige
Geschichten oder mit ihren Fragen sind die jungen
Gesprichspartner schnell involviert und bereit, auch
nach Grundsatzlicherem zu suchen.

Dort aber bleibt das Buch nicht stehen. Es spannt den
Bogen wieder zuriick zum Einzelfall, zur individuel-

30

len Betroffenheit, zu personlichem Entscheiden und
Handeln. Denn das Philosophieren soll ja dem Kind
(und uns!) Schlisse zur Orientierung fur sein indivi-
duelles Leben ermoglichen.

Das klassische Philosophenwerkzeug: Die Frage

Faszinierend die vielen Fragen in dem Buch, auf die
man von alleine gar nicht kiame! Diese Fragen schei-
nen mir eine wirksame Hilfe, um sich das Philoso-
phieren mit Kindern lebhaft vorstellen zu kénnen. Sie
lassen aufhorchen und halten das Denken in Bewe-

gung.

Literatur

Als Abschluss zu jedem Kapitel findet sich eine reiche
Auswahl von Hinweisen auf passende Kinderbticher
und weiterfiihrende Literatur fiir Erwachsene zum
jeweiligen Thema.

IV. Inhalt

Aufbau und Logik des Buches ist fiir den Leser leicht
erfassbar. Dadurch ist jederzeit der Uberblick
gewidhrleistet. In sechs Kapiteln schreitet das Buch
vom Einfachen zum Schwierigen aufsteigend wesent-
liche Elemente menschlichen Denkens ab.

1. Von Kinderfragen, Sinn und Sinnen

Hier erkennen wir: Viele Kinderfragen sind keine
Sach-Fragen, sondern Sinn-Fragen. Sie zielen tiefer.
Aber auch der Gebrauch der fiinf Sinne wird in die-
sem Kapitel spielerisch geiibt. Viele kleine, lustige
Ubungen sind phantasiereich beschrieben.

2. Von Unterschieden und Ahnlichkeiten

Was ist das: Ein Vogel? Klar, ein Tier, das fliegt. Und
der Vogel-Strauss, kann der fliegen? Philosophieren
bedeutet auch, beim Besprechen von Dingen auf
Unterschiede und Ahnlichkeiten achten. Eine ver-
zwickte Sache! Lesenswert die Geschichte vom
Strauss, der doch noch zum Fliegen kam.

3. Hinter den Sternen. Finiges iber Namen und
Begrifte

Stern, was ist das? Ein glitzernder Punkt am Himmel?
Zwei ineinander gezeichnete Dreiecke? Ein Mad-
chen, in welches ein Junge verliebt ist? Ein Himmels-
korper? Wenn es in den Augen funkt, weil ich mir
den Kopf angeschlagen habe? Planet, Erde, Welt?
Langsam entsteht ein Begriff von dem, was mit dem
Wort Stern alles gemeint ist.

Bei Begriffen geht es ums Allgemeine, bei Namen
dagegen eher ums Individuelle. Der Einstieg zu sol-
chen Uberlegungen gelingt mit einem lustigen Spiel
mit Baumezeichnen. Hier findet sich auch die ent-
ziickende Geschichte vom mutterlosen Entenkiicken,
welches seinen Namen und damit sich selbst sucht.

4. Von Menschen und Tieren — Sprechen und Denken
Weiss mein Kitzchen, dass ich ein Midchen bin? Das
Kind sucht seine Identitat. Was passt zu mir? Was will
ich? Was darf ich? Hanna denkt tber das Denken
nach: Denken ist: Mein Kopf macht Wortchen, aber
der Mund sagt nichts. Wir erleben eine «Betriebsbe-
sichtigung». Ein aufregender (Phantasie-)Gang durch
Gehirnwindungen! Hier bedeutet Philosophieren auf
bildhaftem Wege Erkenntnisse erweitern.

schweizer schule 4/91



-

5. Von Gross und Klein, von Bewertungen und

Begriindungen

— Wieso diirfen immer die Grossen bestimmen?

- Soll Fritz am Samstag die Schule schwinzen, damit
die ganze Familie ins Wochenende fahren kann?

— Tante Trudi ist am Telefon. Bist du zu Hause?

Erziehung zur Ethik oder zur Moral? Wollen wir die

Kinder «mores» lehren oder sollen sie selbstindig

ethisch denken und entscheiden lernen. Zum Philo-

sophieren gehort auch die Frage, wie wir mit Frem-

den, mit dem Fremden, mit dem Fremdartigen umge-

hen. Das Buch bietet Hilfe zur Toleranzerziehung.

6. Der philosophische Zugang zu religiosen Fragen

— Wohnt der liebe Gott im Himmel?

- Warum hat Gott bloss die bloden Miuicken
gemacht?

- Wenn Gott alles sieht, warum hilft er dann nicht
den hungernden Kindern?

- Wo ist die Kerzenflamme, wenn ich sie ausgebla-
sen habe?

— Wohin geht das Bauchweh, wenn es weggeht?

- Wo sind meine Traume am Tag?

— Ist der liebe Gott durchsichtig?

- Wo war Gott, bevor er alles gemacht hat?

- Wozu leben wir tiberhaupt?

— Kann man wirklich Vertrauen gewinnen in eine
umgreifende, grosse Ordnung?

Mit solchen Fragen und zwei kleinen Geschichten,
die zum Schmunzeln anregen, steigt Eva Zoller in
dieses heikle Thema ein. Und langsam stosst sie wie-
der zum Wesentlichen vor. Denn (ber religiose Fra-
gen zu philosophieren ist der Versuch, sich vermehrt
auf den eigenen, personlichen Bezug zum Gottlichen
und nach dem Sinn unseres Daseins und Handelns zu
fragen.

Sehr empfindsam geht Eva Zoller auf die heikle Frage
der Religion ein. Ohne ein Geflihl der Einengung
konnen sich Leser der verschiedenen religiosen
Ansichten ohne Miihe mit diesen Fragen anfreunden.

V. Grundhaltung

Immanuel Kant unterschied zwei Arten von Philoso-
phie: Die der «Berufs-Denker» an den Universititen
und jene, die uns alle ganz direkt angeht. Letztere
nannte er Philosophie nach dem Weltbegriff und
traute schon den Zehnjihrigen zu, sich damit zu
beschiftigen. In vier Fragen fasste er die Themenbe-
reiche dieser «Welt-Philosophie» zusammen:

1.Was kann ich wissen? (Erkenntnislehre)

2.Was soll ich tun? (Ethik)

3.Was darf ich hoffen? (Metaphysik)

4.Was ist der Mensch? (Anthropologie)

In diesem Buch soll der philosophische Blick nicht im
Erkennen allein stecken bleiben, sondern den Kin-
dern (und uns!) Schlisse und Orientierung fir unser
individuelles Leben ermdoglichen. Deshalb wurden
die Fragen leicht abgewandelt fiir das Philosophieren
mit Kindern und Jugendlichen:

— Was weiss ich? Was kann ich?

— Was will oder muss ich tun, und warum?

— Wo liegt der Sinn? Mein Lebenssinn?

— Wer bin ich? Was gehért/passt zu mir?

schweizer schule 4/91

Heutzutage wird unseren Kindern im Allgemeinen
sehr wenig geistiger Halt geboten. Mit Vorschriften
und Verboten ist heute kein Staat mehr zu machen.
Der heutige Jugendliche will verstehen kénnen, will
verstanden sein und ernst genommen werden. Was
eignet sich dazu besser, als kindergemasses Philoso-
phieren? Denn auf diese Weise machen wir uns
bewusst, wie und woran wir uns in unserem Leben
orientieren konnen.

Eva Zoller: «Wir leben in einer Zeit des rasanten
Wandels. Was gestern giltig war, kann morgen schon
tiberholt sein. Diese Veranderung betrifft vor allem
auch die Sinn und Orientierung gebenden Werte und
Normen von Religion und Tradition. Wer heute und
morgen sein Leben bewusst und selbstverantwortlich
fuhren will, muss fahig sein, kritisch und kreativ
immer neue, eigene Wege zu finden. Das Philoso-
phieren mit Kopf, Herz und Hand kann Kindern (aber
nicht nur ihnen!) dabei helfen. Und ausserdem: Es
macht Spass und férdert den Mut, auf sich selber und
das grosse, uns alle umgreifende Ordnungsgefiige zu
vertrauen!»

Walter Pacher

T i i

Helga Miiller-Bardoif: Meditation in der Grund-
schule. Regensburg: Woli-Verlag, 1990.

Die Autorin schrieb fiir die «schweizer schule» einen
Artikel Uber Meditation im Unterricht der 1.-6.
Klasse. Er ist im Heft Nr. 11 von 1987 enthalten. Was
sie dort in der Kurzform eines Artikels beschreibt,
fuhrt sie hier in einem unterrichtspraktischen Hand-
weiser im Umfang von 64 Seiten weiter aus.

Bevor irgendwelche praktischen Ubungen mit der
Klasse durchgeftihrt werden, sollte das Einflihrungska-
pitel grindlich gelesen werden. Es wird dargelegt,
dass es in der Schule um einfihrende meditative
Ubungen geht, um die Kinder zu sensibilisieren «fr
die Geheimnisse und Schonheit der Natur; fir
Gefiihle und Empfindungen; fiir Bedeutungsvolles,
das hinter den sichtbaren Dingen steht; fir die Unver-
fligbarkeit des Wesentlichen in unserem Leben... fur
Grunderfahrungen wie still sein; aufmerksam sehen,
beobachten und betrachten; konzentriert horen und
lauschen.»

Voraussetzung fiir die Anwendung solcher meditati-
ver Phasen ist, dass die Lehrperson damit bereits
gewisse Erfahrungen gewonnen hat. Nach Ansicht
der Autorin ist mit der meditativen Grundhaltung eine
religiose Grundhaltung eng verbunden. Wenn auch
diese Verbindung bei den meisten Meditierenden
zutrifft, ist sie wahrscheinlich doch keine Bedingung.

31



Als die bestgeeignete Meditationsform fiir die Schule
wird die sogenannte Naturale Meditation empfohlen.
«Gegenstand der Naturalen Meditation ist der
Mensch selbst, aber auch die Natur, ein Bild, eine
Sache, eine Wahrheit, Triume, eine Erinnerung, ein
Weg, die Zukunft, der Beruf, die Liebe, das Leben
und Sterben... Die Naturale Meditation will dazu
fithren, die Welt und ihre Erscheinungen nicht nur
rational... zu sehen, sondern in ihrer Hintergriindig-
keit, in ihrer Bedeutung und Sinnhaftigkeit und ihrem
Hinweischarakter fir die <Dimension der Tiefe:. Ad-
dquate Begriffe heissen... erfahren, erleben, erspiiren,
betrachten, erahnen, deuten, erinnern, traumen, sich
einlassen... Die im Gegensatz zu andern Meditati-
onswegen vorgegebene Orientierung am Sichtbaren,
Greif- und Fihlbaren ist ein wesentlicher Grund fir
die Fruchtbarkeit in der pidagogischen Praxis.»

In den folgenden Kapiteln werden praktische Anlei-
tungen mit didaktischen Hinweisen zur Bild-, Musik-,
Objekt- und Textmeditation gegeben.

Die Publikation ist aus der schulpraktischen Anwen-
dung entstanden und dadurch eine wertvolle Unter-
richtshilfe fiir Lehrkrifte.

Joe Brunner

Eva Zoller: Philosophieren in der Volksschule. Bott-
mingen: R+R Verlag, 1990.

Philosophie — Kinder?

Manch einer mag glauben, hier werde dem Kindsein,
dem kindlichen Fihlen und Denken eine unangemes-
sene intellektuelle Erwachsenenvorstellung tberge-
stulpt.

Entscheidend im Buchtitel jedoch ist das Wart «Philo-
sophieren»: Mit diesem Tatigkeitswort meint Eva Zol-
ler eben nicht irgendein ausgegrenztes Lehr- und
Lerngebdude «Philosophie»; ihr Anliegen griindet
vielmehr in der pragnanten Vorstellung einer persén-
lich aktiven «Alltagsphilosophie», die sie umschreibt
als das «eigenstandige, tiefgreifende, ungebundene
Nachdenken tber wesentliche Lebensprobleme, das
die Personlichkeit wachsen lasst, ihre Orientierung
ermoglicht und sie zur Ubernahme von Verantwor-
tung fur sich und innerhalb des gesellschaftlichen
Daseins befahigt.»

In dieser weitgefassten und zugleich verbindlichen
Perspektive ist Philosophieren allerdings nichts Esote-
risches, sondern hat, wie die Autorin darlegt, direkt
und sehr spezifisch mit dem Menschsein zu tun.
Nach Sinn-Antworten zu suchen, Werte abzuwadgen
und sich ftir Handlungen zu entscheiden: dies gehort
zur condition humaine und zur einzigartigen Ver-
nunft- und Freiheitsmoglichkeit des Menschen. So
gesehen ist Philosophieren keine bloss theoretische
Fachdisziplin, sondern gehort — nicht als Vermittlerin
irgendwelcher Heilslehren, sondern in ihrer «Kom-
pass»-Funktion — mitten hinein in den menschlichen
Alltag (sonst lauft uns der von uns bewerkstelligte All-
Tag blind davon, und die regulierende Denk-Verant-
wortung kommt hoffnungslos zu spét...).

Was aber hat dies alles mit Primarschilerinnen und
Primarschilern zu tun? Eva Zoller zeigt an zahlrei-

schweizer schule 4/91

chen Beispielen auf (und welchem Erwachsenen ist
dies nicht irgendwie bewusst?), dass Kinder schon
sehr friih Fragen stellen, sich wundern und das Sich-
wundern mit Seinsfragen verkniipfen («... wo Gott
gewesen sei, bevor es die Welt gab...»), dass sie Ant-
worten auf «wie»- und «wenn»-Fragen erfahren
mochten und damit philosophische Dimensionen
beriihren. Kinder philosophieren spontan in einem
Zusammenspiel von Gefiihl und wachsender Refle-
xion, ohne dass man sie «dazu anhalten» misste. Das
darf nicht verlorengehen...

So stellt sich die Frage, wie Kinder in ihrem eigensten
Gefuihls- und Denkbereich gefordert werden kénnen,
oder konkreter: wie die Verbindlichkeit eines alltagli-
chen Philosophierens in den Volksschulen gepflegt
werden konnte, ohne dass daraus institutionelle
Zwénge entstehen.

In einem ausftihrlichen Praxisteil erortert die Autorin
verschiedene Kinderphilosophie-Projekte, wie sie vor
allem in den USA, in Kanada und Deutschland ver-
wirklicht worden sind. Die konkrete Darlegung der
jeweiligen Unterrichtsintentionen und der Gesprachs-
abldufe bietet gerade fiir Lehrkrdfte an Schweizer
Volksschulen, wo das «Philosophieren mit Kindern»
noch in den Anfiangen steckt, einen ausgezeichneten
vergleichenden Einblick.

Was kann bei uns in der Schweiz sinnvollerweise
getan werden? Getragen von ihrer Uberzeugung: die
Philosophie «gehort ins Volk und soll daher schon in
der Volksschule gelehrt werden», entwirft Eva Zoller
stufengemasse Moglichkeiten eines kinderphilosophi-
schen Unterrichts und gibt methodisch-didaktische
Hinweise. Sie diskutiert die Einfihrung von Philoso-
phie als Schulfach (und wiinscht sich die Mitarbeit
von entsprechend engagierten Padagogen bei Lehr-
planrevisionen), warnt aber gleichzeitig vor einer Iso-
lierung: «Die Philosophie muss zusitzlich als Hal-
tung, als Einstellung, als Prinzip nicht nur jeden
Unterricht, sondern alles Lernen und schulisches
Zusammensein durchziehen, nur dann ist philosophi-
sche Erziehung sinnvoll verwirklicht.»

Eine solche Integration heisst aber auch, dass sich die
Lehrkrafte mit den kindsgemassen philosophischen
Dimensionen  ihrer verschiedenen  Schulficher
beschaftigen und diese gleichsam durchlassig
machen fiir weitergreifende Fragen.

Eine neue Burde fiir Lehrerinnen und Lehrer?! — Es
geht weniger um neuen Wissensballast und um neue
Pflicht, vielmehr um ein Sichvertrautmachen mit Din-
gen, die einen als Menschen auch selber betreffen
und bereichern. — In der ganzen Publikation wird
eine Fille von praktischen Handhaben geboten; und
die Literaturliste gibt nicht nur zahlreiche Hinweise
auf theoretische Einfihrungstexte, sondern auch auf
praktische Unterrichtsmaterialien.

Dieser Praxisbezug wird erweitert im Anhangband: Er
bringt vielfaltige konkrete Informationen und breite
Auszlge aus Unterrichtsmaterialien und Praxisberich-
ten.

Roland Stiefel

33



AREISB AT e s

v peasail U e
QUSRICHS S

FREESE

Gareth B. Matthews: Philosophische Gesprdche mit
Kindern. Berlin: Freese 1989 (amerik. Dialogues with
Children, 1984).

Ist es besser, wenn drei Leute gliicklich sind, als wenn
es nur einer ist? Oder besteht Gliick einfach darin,
alles zu machen, wozu man gerade Lust verspiirt?

Solchen und anderen Fragen geht der Autor unseres
Buches gemeinsam mit Kindern nach. Die nachfol-
gend skizzierte Geschichte um die Entscheidung fur
ein Fernsehprogramm stellt Jugendliche vor ein ech-
tes Dilemma: Vier Kinder, die sich zwischen zwei
gleichzeitig ausgestrahlten Sendungen entscheiden
miissen, sind sich uneinig. Das Interesse flr eine der
beiden Ubertragungen steht im Verhiltnis drei zu
eins. Wie soll also entschieden werden? — Nehmen
wir's vorweg, auf diese verzwickte Frage ldsst sich
keine Regel finden. Auch der Vorschlag des altehr-
wiirdigen Kant «Tue anderen das, was du willst, das
sie dir tun» erweist sich bei den Kindern als wenig
tberzeugend.

Kinder sind noch Philosophen

Das Eingestandnis «Ich kenne mich nicht aus» des
Philosophen Ludwig Wittgenstein oder die Urfassung
derselben sokratischen Einsicht in das Nichtwissen
als Vorbedingung, beziehungsweise den Anfang des
Wissenwollens, diese Pramissen stellt Matthews
jedem Philosophieren voran. Kinder erfullen diese
Bedingungen auf natirliche Weise. Sich-Wundern
Uber die Ritsel unseres Lebens und unserer Welt ist
ein weiteres Privileg, so Matthews, das Kinder von
vornherein zum Philosophieren pradestiniert. Auf die-
sem Hintergrund ldsst sich auch bereits die Haltung
erkennen, mit der unser Philosoph den Kindern
gegenuibertreten wird: «Was nicht ernst genommen
oder gar weiterhin nicht erkannt wurde, ist die Mog-
lichkeit, sich mit Kindern in einer Beziehung gegen-
seitiger Achtung den tiefen, naiven» Fragen der Phi-
losophie zu stellen.» (S. 22)

Selber denken macht stark

Gareth B. Matthews, ansonsten Philosophieprofessor
an der Universitit von Massachussets, traf sich
wdihrend eines Jahres wochentlich einmal mit einer
Klasse Acht- bis Elfjahriger, um mit ihnen zu philoso-
phieren. Er erzihlte den Kindern zuerst meist den
Anfang einer selbstverfassten Geschichte, sammelte

34

in der anschliessenden Diskussion die Kommentare,
Meinungen und Uberlegungen und beendete auf die
nichste Stunde die Geschichte mit Hilfe der
Gesprachsbeitrage der Kinder. Er fragte sie, ob der
Schluss so stimme, und ging zur ndchsten Erzdhlung
tber.

Selbstverstindlich sind die der kindlichen Lebenswelt
addquaten Texte Matthews nicht einfach nur anre-
gend und spannend, sondern sie enthalten gezielt
philosophische Probleme, hinter die die Schiler
zumeist schnell kommen. Es geht dem Kinderphiloso-
phen jedoch in erster Linie darum, die «Anfanger»
darin zu bestirken, selbstandig Probleme zu erken-
nen, deren Aspekte von verschiedenen Seiten zu eror-
tern, ohne hierbei zwingend zu einer endgtltigen
Antwort oder zu einem unumstdsslichen Urteil zu
gelangen.

Zum anderen geht es Matthews um ein zutiefst philo-
sophisches Anliegen niamlich, die Kinder zu ermuti-
gen «Probleme als etwas zu akzeptieren, ber das
selbstindig nachzudenken ihnen zum Bedurfnis
wiirde» und sie lernen sollen dafiir Verantwortung zu
Ubernehmen.

Woher und wohin?

Verfolgt man die junge Geschichte der institutionali-
sierten Kinderphilosophie seit Lipmans Griindung des
Institute for the Advancement of Philosophy for
Children (IAPC) im Jahre 1974, so lisst sich bereits
jetzt eine ganze Palette verschiedenster Weiterent-
wicklung feststellen,

Philosophische Ansatzpunkte, Methoden, Gewich-
tung und Intention des Philosophierens zeigen sich in
einer erfrischend undogmatischen Mannigfaltigkeit. —
Nebenbei bemerkt gehen die Wurzeln expliziter Ver-
suche, den Schulunterricht philosophisch zu gestal-
ten, mindestens bis in die zwanziger Jahre unseres
Jahrhunderts zurlick; ich denke hier etwa an den
lebensphilosophisch orientierten Padagogen Herman
Nohl und einige andere (vgl. dazu z.B. E. Martens
1990: Sich im Denken orientieren).

Legt Lipman den Schwerpunkt seines weitgehend
standardisierten Philosophierens mit Kindern auf die
Forderung der Denkfahigkeit, das heisst auf das folge-
richtige Begriinden und Argumentieren, so weitet
Matthews seine Ziele weit Uber die Erlangung logi-
scher Fahigkeiten aus. Nattirlich wird auch in seinen
exemplarischen Dialogen die Vernunft gescharft, um
sich in komplexen Fragen vorerst etwas Ordnung und
Klarheit zu verschaffen; dartiberhinaus ermutigt er die
Kinder zum Verlassen der «Sprachspiele» in bildhaf-
tes Denken und Phantasieren, denn letztlich mochte
ja Matthews den Kindern die Lust und Freude am
eigenen Denken erhalten.

Rationale und emotionale Beteiligung am Gesprach
sind gleichwertig nebeneinander moglich. Die Kinder
darfen also ihren Angsten, ihrer Unsicherheit, aber
auch ihrer Freude und ihrem Stolz Ausdruck geben.

Kritische Fragen an Piaget

Allen voran ist es der Genfer Entwicklungspsychologe
Jean Piaget, der behauptete, Kinder seien in jungen
Jahren noch zu unreif, um im philosophischen Den-
ken und Reden bestehen zu kénnen.

schweizer schule 4/91



Man mdachte vielleicht die ganze Kontroverse um die
kindliche Kompetenz lieber den Experten tiberlassen,
wdre da nicht Matthews, der uns daran erinnert, wie-
viele massgebende Erziehungskonzepte von Piaget
gepragt sind. Dieses Bild, wie Kinder sich entwickeln
und wie sie sein sollten, erlaubt wenig Verstindnis im
Umgang mit den doch oft tiefsinnigen Fragen, die
Kinder stellen — unbesehen jeder Theorie! «Piaget
selbst zeigt fast keinerlei Sensibilitit oder Hochach-
tung oder, mochte ich fast hinzufiigen, Geduld fir die
philosophischen Fahigkeiten jingerer Kinder...»
(S. 153). Matthews widerspricht diesem Votum in
bekannter Manier und macht die Probe aufs Exempel.
In einem anekdotischen Dialog zwischen einem
Dreijahrigen und dessen Vater hebt Matthews das
Kernstiick von Piagets Theorie gleich dreifach aus
den Angeln:

«Du magst keine Bananen, nicht wahr, Stefan?» sagte
Stefans Vater.

«Nein», antwortete Stefan. «Wenn du ich warst, wir-
dest du auch keine Bananen mogen.» Stefan legte
eine Pause ein, um nachzudenken. «Wer», fiigte er
nach einer Minute hinzu, «wéare dann der Papa?»

Erstens «verstosst» der Dreikasehoch mit dem
Gebrauch des Konjunktiv gegen das stufengerechte
operative Verhalten, das laut Piaget den Kindern die-
ses Alters noch keine wirkliche Diskursfihigkeit
zuschreibt. Zweitens, so Matthews, versetzt sich der
Kleine offensichtlich in die Person des Vaters: eine
Unmoglichkeit im Dogma des Egozentrismus von
Piagets Theorie. Und zu guter Letzt demonstriert der
Knirps auf bemerkenswerte Weise seine Fihigkeit
zum logischen Denken.

Toleranz und Offenheit

Im Vorwort beteuert Matthews, er wolle mit seinem
Buch keine Gebrauchsanleitung zum Philosophieren
mit Kindern liefern. Das stimmt natiirlich nur, inso-
fern man durch die zehn anregenden Geschichten
unberiihrt bleiben sollte. Ein kaum vorstellbarer
Leseeffekt!

Matthews verweist auch auf die unzahligen Moglich-
keiten, mit Kindern ins philosophische Gesprich zu
kommen. Denken wir nur an die Marchen und Bil-
dergeschichten; oder vergessen wir nicht die phanta-
stischen Kindergeschichten, nebst eigenen Erlebnis-
sen oder ratselhaften Traumen; sie alle konnen
Grundlage des Philosophierens sein.

Geradezu unverzeihlich ist es nach Ansicht unseres
Autors, wenn wir uns eine gewisse Offenheit und
Toleranz durch fixe Erwartungen und Vorstellungen
verbauten, nicht nur weil wir uns sonst selber faszi-
nierender Erfahrungen beraubten, vielmehr weil wir
sonst aus originellen «Philosophen» konforme
Erwachsene machen.

«Eine ungluckliche Folge davon ist, dass es einen
dazu verfihrt, die wirklich phantasievollen und
schopferischen Gedanken jiingerer Kinder zu ignorie-
ren oder misszuverstehen. Wenn man darauf einge-
stellt ist, die <aus dem Rahmen fallenden: Fragen und
nicht nachvollziehbaren Schlussfolgerungen auf
kognitive Inkompetenz zuriickzufihren, wird man
viel Interessantes von dem verpassen, was Kinder uns
zu sagen haben.»

Bernhard Hauck

schweizer schule 4/91

Zu Heinz Mosers Besprechung des Buches von
Eugen Sorg («Lieblingsgeschichten») in Heft 2/91
erhielten wir eine lingere Zuschrift, aus welcher wir
den letzten, zusammenfassenden Abschnitt wieder-
geben:

Der VVPM ist ein Zusammenschluss von Arzten, Psy-
chologen, Pidagogen und anderen an psychologi-
schen Fragen Interessierten. Unsinnig und gesucht die
Bezeichnung «straff organisierter Psychokult». Was
gewissen, im Erziehungsbereich titigen Kreisen offen-
bar Magenschmerzen bereitet, ist, dass die im VPM
assoziierten Fachkrdfte die angestrebten «Reformen»
im schweizerischen Bildungswesen genau mitverfol-
gen, deren politische Hintergrinde und Zielsetzun-
gen analysieren und sie der Oftentlichkeit auch zur
Kenntnis bringen. Die «Reformer» haben die Offenle-
gung ihrer Pline so ungern, dass sie mit schirfster
Diffamierung eines Vereins reagieren, der seine
Stimme erhebt, weil sehr viel auf dem Spiel steht. Es
scheint uns, dass sich Heinz Moser der Diffamie-
rungsabsicht angeschlossen hat. Hétte er sich je fiir
die Tatigkeit des VPM und die Auffassungen der in
ihm assoziierten Piadagogen interessiert— wie er dies
in seiner Rezension vorgibt zu tun - hétte er nicht auf
die Hetzschrift von Sorg warten muissen. Er kann vom
VPM jede Auskunft erhalten, jegliche Literatur, er
hatte an den padagogischen Schulungswochen teil-
nehmen kénnen oder deren Zusammenfassungen in
der monatlich erscheinenden Zeitschrift «Menschen-
kenntnis» nachlesen kénnen — denn diese erhilt die
Redaktion der «schweizer schule» monatlich, mit
Inhaltsangabe und gratis.

Bekanntlich hat der VPM versucht, die Verbreitung
des Buches von Eugen Sorg gerichtlich verbieten zu
lassen, ist aber damit nicht durchgedrungen. Der Ver-
trieb seines als Antwort auf diese Publikation heraus-
gegebenen Buches «Der VPM — was er wirklich ist —
Tatsachen — Hintergrinde - Analysen» dagegen
wurde am 27. Februar 1991 richterlich verboten: Eu-
gen Sorg werde darin in seinen persoénlichen Verhilt-
nissen massiv verletzt.

Redaktion

35



	Zum Weiterlesen

