
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 78 (1991)

Heft: 4: Philosophieren mit Kindern

Buchbesprechung: Zum Weiterlesen

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum Weiterlesen

Buchbesprechungen zum Thema «Philosophieren mit Kindern»

Fws/0/A.r

Diekleinen
Philosophen

Vom Umgang
mit <schwiengen>

Kinderfragen

Eva Zoller: Die kleinen Philosophen. Zürich: Orell
Füssli 1991.

I. Ein spannendes Thema

Kinder können einen ganz schon (ordern Da kommt
doch unser Jochen und tragt «Mama, warum kann
Astor Hasen riechen und ich nicht?»
Mama: «Ist doch klar, weil er die bessere Nase hat».
Jochen: «Und wieso hat er die bessere Nase?»
Mama «Na eben, weil er ein Hund ist »

Jochen. «Und warum haben Hunde bessere Nasen?»
Mama «Weil Ja, weshalb eigentlich?»
Bei längerem Herum-Reden ist diese Frage vielleicht
noch halbwegs beantwortbar Aber es kommt noch
schöner Unser Jochen beharrt aut folgenden
ausgefallenen Fragen
-Weshalb kann ich kein Hund sein?
-Wieso gibt es so viele verschiedene Lebewesen?»

- Warum fressen manche Tiere die andern auf?
-Wieso bin ich ein Bub und nicht ein Madchen?

- Weshalb gibt es Kinder, die krank auf die Welt
kommen?

Eine Grossmutter wurde von ihrem Enkel unvermittelt
getragt: «Oma, weshalb haben eigentlich alle
Menschen einen Bauchnabel?» Etwas verlegen sucht die
unangenehm berührte alte Dame nach richtigen
Antworten-

«. da war eben die Nabelschnur dran »

«Was ist das <Nabel-Schnur>?»
«Das ist eben eine Verbindung von zwischen .»

In diese kurze Pause der Unsicherheit hinein findet
das Kind seine eigene Antwort: «Ist doch klar, damit
man weiss, wo die Mitte ist?» Wussten sie, das dies
der Sinn des Nabels ist? Wo ist die Mitte der Welt, wo
die Mitte meines Lebens? Man spricht von Nabelschau,

vom Nabel der Welt, von der Radnabe, und
vieles mehr.

Entsteht nun bei Ihnen nicht ein eigenartiger Druck,
jetzt gleich drauf los zu diskutieren? Dieses Gefühl

werden Sie wahrend des Lesens des Buches, dem
obige Fragen entnommen sind, nie los Sie stolpern
sozusagen von einem interessanten Problem ins
andere Kaum hat man eine neue Seite aufgeschlagen,

zieht es einen auch schon wieder hinein Eine
wahre Freude zum Lesen Warum Solches nur mit
erwachsenen, «vernunftigen» Personen tun? Warum
nicht auch mit Kindern Diskussionen über Gott und
Welt fuhren?

Diese Frage hat sich eben auch Eva Zoller gestellt
Die Antwort ist das neu erschienene Buch «Die kleinen

Philosophen». Aber schon höre ich da drei
Einwände.

1 «Wie sinnvoll ist es überhaupt, mit Kindern zu
philosophieren? Was bringt mir das im rauhen
Erziehungsalltag und im Schulunterricht?»

2 «Wie soll das mit Kindern möglich sein? Ihnen fehlt
doch das notige Rüstzeug Kinder können doch
noch nicht logisch denken»

3 «Ich tuhle mich schlechtweg überfordert aut
solche Fragen immer die richtige Antwort geben zu
können Schliesslich bin ich kein Lexikon»

II. Zielsetzung

Hier nun setzt die Bedeutung des Buches ein Es zeigt
uberzeugend, wie man Kinderphilosophie in Schule
und Elternhaus sinnvoll anwenden kann Obige
Einwände werden hier in folgender Weise besprochen

1 Sinn der Kinderphilosophie
Will ein Kind wirklich immer eine schnelle und
perfekte Antwort, oder liegt seiner Fragerei ein anderes,
tieferes Bedürfnis zugrunde?

Konnte nicht z B der Wunsch dahinter verborgen
liegen, mit den Eltern einmal ein Gesprach zu fuhren, in
dem es von Mama und Papa ernst genommen wird?
Vielleicht hat das Kind auch das Bedürfnis, mit seinen
verborgenen schwierigen, vielleicht sogar schweren
Gedanken mit jemandem Vertrauten sprechen zu
können? Oder vielleicht ist es einfach die Lust mit
verwickelten Gedanken zu spielen?

Durch sinnvolle Gespräche das Kind aut die wichtigen

Fragen des Lebens aufmerksam zu machen ist
eine der vornehmsten Aufgaben der Erziehung Die
Themen hierfür liefern uns die Kinder gleich selber
mit ihren unverblümten Fragen nach Gott und Welt
Ausserdem sind Kinder hoch motiviert, so bald sie
entdecken, dass ihre eigenen Erfahrungen und ihre
eigene Person fur «grosse» Leute auch von Bedeutung
sind

schweizer schule 4/91 29



2 Möglichkeit der Kinderphilosophie
Eva Zoller ist uberzeugt, Kinder sind sehr wohl fähig
zu philosophieren Das Problem zeigt sich umgekehrt

Wir müssen darauf achten, dass Kinder ihre
Neugierde und Unbeschwertheit nicht verlieren, an
alles Neue voll Forschungseifer und Unvoreingenom-
menheit heranzugehen

Sehr oft macht man Kindern den Vorwurf «Musst du
denn immer Fragen stellen die man nicht beantworten

kann1» Oder «Frag doch nicht so dumm'» Durch
solche Abweisung der Erwachsenen gewohnt sich das
Kind immer mehr daran, nur gut beantwortbare Fragen

(Sprich alltagliche, vordergrundige Fragen) zu
stellen Die kreative Neugier erstirbt Wie schade'

3 Überforderung
Viele werden sich insgeheim sagen «Zuerst muss ich
doch meine eigene, hie und da auch etwas verwirrte
Gedankenwelt in Ordnung bringen, bevor ich etwas
meinem Kinde weitergeben kann Wie soll man die
hohen, abstrakten Gedankenablaufe der gescheitesten

Menschen der Geschichte in eine, dem Kinde
verstandliche Form giessen können? Eva Zoller
schlagt vor, gemeinsam mit den Kindern und mit
Hilfe von deren kreativen Ideen mögliche vorlaufige
Antworten zu suchen

Philosophieren heisst den Losungszwang
abzubauen Schon Sokrates warf man vor, er frage mehr,
als er beantworten könne Nichts regt so zum weiteren

Forschen an wie das Stehenlassen von
Problemstellungen Hier haben Eltern ein gutes Ubungsfeld,
sich vom Leistungsdruck des perfekten Vaters und der
perfekten Mutter zu befreien

II.Didaktik

Doch welche Methoden stehen denn zur Verfügung?

Kompetenz
Man spurt beim Lesen sofort, Eva Zoller kann mehr
als nur philosophieren Sie kennt die Kinderseele und
schlagt deshalb vor, auch mit «Herz und Hand» zu
philosophieren Man fühlt sich beim Lesen an
«Themenzentrierte Interaktion» und «Autogenes Training»
erinnert So wird der Korperausdruck genau so einbezogen

wie musisch meditative Methoden

In ihrem Buch treffen wir immer wieder auf Anleitun
gen zu Rollen- und Bewegungs-Spielen, Phantasie-
Reisen, Brain- und Heart-Storming Zeichnen, Malen,
Collagen kleben, Tagtraume, Arbeiten mit
Kinderbuchern Geschichten und Märchen
Die Übungen sind jeweils ganz bestimmten Fragen
zugeordnet Ihre gut vorstellbaren Beschreibungen
geben einem Mut zum Versuch

Autbau
Das Vorgehen ist induktiv Jedes Kapitel beginnt bei
der Vorstellungswelt des Kindes Durch lustige
Geschichten oder mit ihren Fragen sind die jungen
Gesprächspartner schnell involviert und bereit, auch
nach Grundsatzlicherem zu suchen

Dort aber bleibt das Buch nicht stehen Es spannt den
Bogen wieder zurück zum Einzelfall, zur individuel¬

len Betroffenheit, zu personlichem Entscheiden und
Handeln Denn das Philosophieren soll ja dem Kind
(und uns') Schlüsse zur Orientierung fur sein
individuelles Leben ermöglichen

Das klassische Philosophen^, erkzeug Die Frage
Faszinierend die vielen Fragen in dem Buch, auf die
man von alleine gar nicht käme' Diese Fragen scheinen

mir eine wirksame Hilfe, um sich das Philosophieren

mit Kindern lebhaft vorstellen zu können Sie
lassen aufhorchen und halten das Denken in Bewegung

Literatur
Als Abschluss zu jedem Kapitel findet sich eine reiche
Auswahl von Hinweisen auf passende Kinderbucher
und weiterführende Literatur fur Erwachsene zum
jeweiligen Thema

IV. Inhalt

Aufbau und Logik des Buches ist fur den Leser leicht
erfassbar Dadurch ist jederzeit der Uberblick
gewährleistet In sechs Kapiteln schreitet das Buch
vom Einfachen zum Schwierigen aufsteigend wesentliche

Elemente menschlichen Denkens ab

Von Kindertragen, Sinn und Sinnen
Hier erkennen wir Viele Kindertragen sind keine
Sach-Fragen, sondern Sinn-Fragen Sie zielen tiefer
Aber auch der Gebrauch der fünf Sinne wird in
diesem Kapitel spielerisch geübt Viele kleine, lustige
Übungen sind phantasiereich beschrieben

2 Von Unterschieden und Ähnlichkeiten
Was ist das Ein Vogel? Klar, ein Tier, das fliegt Und
der Vogel-Strauss, kann der fliegen? Philosophieren
bedeutet auch, beim Besprechen von Dingen aut
Unterschiede und Ähnlichkeiten achten Eine
verzwickte Sache' Lesenswert die Geschichte vom
Strauss, der doch noch zum Fliegen kam

3 Hinter den Sternen Einiges über Namen und
Begritte
Stern, was ist das? Ein glitzernder Punkt am Himmel?
Zwei ineinander gezeichnete Dreiecke? Ein
Madchen, in welches ein junge verliebt ist? Ein Himmelskörper?

Wenn es in den Augen tunkt, weil ich mir
den Kopf angeschlagen habe? Planet, Erde, Welt?
Langsam entsteht ein Begriff von dem, was mit dem
Wort Stern alles gemeint ist
Bei Begriffen geht es ums Allgemeine, bei Namen
dagegen eher ums Individuelle Der Einstieg zu
solchen Überlegungen gelingt mit einem lustigen Spiel
mit Baumezeichnen Hier findet sich auch die
entzuckende Geschichte vom mutterlosen Entenkucken,
welches seinen Namen und damit sich selbst sucht

4 Von Menschen und Tieren - Sprechen und Denken
Weiss mein Katzchen, dass ich ein Madchen bin? Das
Kind sucht seine Identität Was passt zu mir? Was will
ich? Was darf ich? Hanna denkt über das Denken
nach Denken ist Mein Kopt macht Wortchen aber
der Mund sagt nichts Wir erleben eine «Betriebsbesichtigung»

Ein aufregender (Phantasie-)Gang durch
Gehirnwindungen' Hier bedeutet Philosophieren auf
bildhaftem Wege Erkenntnisse erweitern

30 schweizer schule 4/91



5, Von Gross und Klein, von Bewertungen und
Begründungen
- Wieso dürfen immer die Crossen bestimmen?

- Soll Fritz am Samstag die Schule schwänzen, damit
die ganze Familie ins Wochenende fahren kann?

- Tante Trudi ist am Telefon. Bist du zu Hause?
Erziehung zur Ethik oder zur Moral? Wollen wir die
Kinder «mores» lehren oder sollen sie selbständig
ethisch denken und entscheiden lernen. Zum
Philosophieren gehört auch die Frage, wie wir mit Fremden,

mit dem Fremden, mit dem Fremdartigen umgehen.

Das Buch bietet Hilfe zur Toleranzerziehung.

6. Der philosophische Zugang zu religiösen Fragen
- Wohnt der hebe Gott im Himmel?
- Warum hat Gott bloss die blöden Mucken

gemacht?
- Wenn Gott alles sieht, warum hilft er dann nicht

den hungernden Kindern?

- Wo ist die Kerzentlamme, wenn ich sie ausgeblasen

habe?

- Wohin geht das Bauchweh, wenn es weggeht?
- Wo sind meine Traume am Tag?

- Ist der liebe Gott durchsichtig?
- Wo war Gott, bevor er alles gemacht hat?

- Wozu leben wir überhaupt?
- Kann man wirklich Vertrauen gewinnen in eine

umgreifende, grosse Ordnung?

Mit solchen Fragen und zwei kleinen Geschichten,
die zum Schmunzeln anregen, steigt Eva Zoller in
dieses heikle Thema ein. Und langsam stosst sie wieder

zum Wesentlichen vor. Denn über religiose Fragen

zu philosophieren ist der Versuch, sich vermehrt
auf den eigenen, personlichen Bezug zum Göttlichen
und nach dem Sinn unseres Daseins und Handelns zu
fragen.

Sehr empfindsam geht Eva Zoller auf die heikle Frage
der Religion ein. Ohne ein Gefühl der Einengung
können sich Leser der verschiedenen religiösen
Ansichten ohne Muhe mit diesen Fragen anfreunden

V. Grundhaltung

Immanuel Kant unterschied zwei Arten von Philosophie:

Die der «Berufs-Denker» an den Universitäten
und jene, die uns alle ganz direkt angeht. Letztere
nannte er Philosophie nach dem Weltbegriff und
traute schon den Zehnjährigen zu, sich damit zu
beschäftigen In vier Fragen fasste er die Themenbereiche

dieser «Welt-Philosophie» zusammen:
1.Was kann ich wissen? (Erkenntnislehre)
2.Was soll ich tun? (Ethik)
3.Was darf ich hoffen? (Metaphysik)
4.Was ist der Mensch? (Anthropologie)

In diesem Buch soll der philosophische Blick nicht im
Erkennen allein stecken bleiben, sondern den
Kindern (und uns!) Schlüsse und Orientierung fur unser
individuelles Leben ermöglichen. Deshalb wurden
die Fragen leicht abgewandelt fur das Philosophieren
mit Kindern und Jugendlichen:
- Was weiss ich? Was kann ich?

- Was will oder muss ich tun, und warum?

- Wo liegt der Sinn? Mein Lebenssinn?

- Wer bin ich? Was gehört/passt zu mir?

Heutzutage wird unseren Kindern im Allgemeinen
sehr wenig geistiger Halt geboten. Mit Vorschriften
und Verboten ist heute kein Staat mehr zu machen.
Der heutige Jugendliche will verstehen können, will
verstanden sein und ernst genommen werden. Was
eignet sich dazu besser, als kindergemasses
Philosophieren? Denn auf diese Weise machen wir uns
bewusst, wie und woran wir uns in unserem Leben
orientieren können.

Eva Zoller: «Wir leben in einer Zeit des rasanten
Wandels Was gestern gültig war, kann morgen schon
uberholt sein. Diese Veränderung betrifft vor allem
auch die Sinn und Orientierung gebenden Werte und
Normen von Religion und Tradition. Wer heute und
morgen sein Leben bewusst und selbstverantwortlich
fuhren will, muss fähig sein, kritisch und kreativ
immer neue, eigene Wege zu finden Das Philosophieren

mit Kopf, Herz und Hand kann Kindern (aber
nicht nur ihnen!) dabei helfen. Und ausserdem: Es

macht Spass und fordert den Mut, auf sich selber und
das grosse, uns alle umgreifende Ordnungsgefüge zu
vertrauen!»

Walter Pacher

in der Grundschule

Helga Müller-Bardoff: Meditation in der Grundschule.

Regensburg: Wolf-Verlag, 1990.

Die Autorin schrieb für die «schweizer schule» einen
Artikel über Meditation im Unterricht der 1.-6.
Klasse. Er ist im Heft Nr. 11 von 1987 enthalten. Was
sie dort in der Kurzform eines Artikels beschreibt,
fuhrt sie hier in einem unterrichtspraktischen
Handweiser im Umfang von 64 Seiten weiter aus.

Bevor irgendwelche praktischen Übungen mit der
Klasse durchgeführt werden, sollte das Eintuhrungska-
pitel grundlich gelesen werden Es wird dargelegt,
dass es in der Schule um einfuhrende meditative
Übungen geht, um die Kinder zu sensibilisieren «für
die Geheimnisse und Schönheit der Natur; für
Gefühle und Empfindungen; für Bedeutungsvolles,
das hinter den sichtbaren Dingen steht; tur die
Unverfügbarkeit des Wesentlichen in unserem Leben... fur
Grunderfahrungen wie still sein; aufmerksam sehen,
beobachten und betrachten; konzentriert hören und
lauschen.»

Voraussetzung für die Anwendung solcher meditativer

Phasen ist, dass die Lehrperson damit bereits
gewisse Erfahrungen gewonnen hat. Nach Ansicht
der Autorin ist mit der meditativen Grundhaltung eine
religiose Grundhaltung eng verbunden Wenn auch
diese Verbindung bei den meisten Meditierenden
zutrifft, ist sie wahrscheinlich doch keine Bedingung.

schweizer schule 4/91 31



Als die bestgeeignete Meditationstorm fur die Schule
wird die sogenannte Naturale Meditation empfohlen
«Gegenstand der Naturalen Meditation ist der
Mensch selbst, aber auch die Natur, ein Bild, eine
Sache, eine Wahrheit, Traume eine Erinnerung, ein
Weg, die Zukunft, der Beruf, die Liebe, das Leben
und Sterben Die Naturale Meditation will dazu
fuhren, die Welt und ihre Erscheinungen nicht nur
rational zu sehen, sondern in ihrer Hintergrundig-
keit, in ihrer Bedeutung und Sinnhattigkeit und ihrem
Hinweischarakter fur die (Dimension der Tiefer
Adäquate Begriffe heissen.. erfahren, erleben, erspuren,
betrachten, erahnen, deuten, erinnern, träumen, sich
einlassen Die im Gegensatz zu andern
Meditationswegen vorgegebene Orientierung am Sichtbaren,
Greif- und Fühlbaren ist ein wesentlicher Grund tur
die Fruchtbarkeit in der pädagogischen Praxis »

In den folgenden Kapiteln werden praktische
Anleitungen mit didaktischen Hinweisen zur Bild-, Musik-,
Objekt- und Textmeditation gegeben

Die Publikation ist aus der schulpraktischen Anwendung

entstanden und dadurch eine wertvolle
Unterrichtshilfe fur Lehrkräfte

Joe Brunner

Eva Zoller: Philosophieren in der Volksschule. Bott-
mingen: R+R Verlag, 1990.

Philosophie - Kinder?
Manch einer mag glauben, hier werde dem Kindsein,
dem kindlichen Fuhlen und Denken eine unangemessene

intellektuelle Erwachsenenvorstellung übergestülpt

Entscheidend im Buchtitel jedoch ist das Wort
«Philosophieren». Mit diesem Tätigkeitswort meint Eva Zoller

eben nicht irgendein ausgegrenztes Lehr- und
Lerngebaude «Philosophie», ihr Anliegen gründet
vielmehr in der prägnanten Vorstellung einer persönlich

aktiven «Alltagsphilosophie», die sie umschreibt
als das «eigenständige, tiefgreifende, ungebundene
Nachdenken über wesentliche Lebensprobleme, das
die Persönlichkeit wachsen lasst, ihre Orientierung
ermöglicht und sie zur Übernahme von Verantwortung

fur sich und innerhalb des gesellschaftlichen
Daseins befähigt.»

In dieser weitgefassten und zugleich verbindlichen
Perspektive ist Philosophieren allerdings nichts
Esoterisches, sondern hat, wie die Autorin darlegt, direkt
und sehr spezifisch mit dem Menschsein zu tun
Nach Sinn-Antworten zu suchen, Werte abzuwägen
und sich tur Handlungen zu entscheiden dies gehört
zur condition humaine und zur einzigartigen
Vernunft- und Freiheitsmoglichkeit des Menschen So

gesehen ist Philosophieren keine bloss theoretische
Fachdisziplin, sondern gehört - nicht als Vermittlerin
irgendwelcher Heilslehren, sondern in ihrer «Kom-
pass»-Funktion - mitten hinein in den menschlichen
Alltag (sonst lauft uns der von uns bewerkstelligte All-
Tag blind davon, und die regulierende Denk-Verant-
wortung kommt hoffnungslos zu spat

Was aber hat dies alles mit Primarschulerinnen und
Primarschulern zu tun? Eva Zoller zeigt an zahlrei¬

chen Beispielen auf (und welchem Erwachsenen ist
dies nicht irgendwie bewusst?), dass Kinder schon
sehr früh Fragen stellen, sich wundern und das
Sichwundern mit Seinstragen verknüpfen («... wo Gott
gewesen sei, bevor es die Welt gab...») dass sie
Antworten auf «wie»- und «wenn»-Fragen erfahren
mochten und damit philosophische Dimensionen
berühren Kinder philosophieren spontan in einem
Zusammenspiel von Gefühl und wachsender Reflexion,

ohne dass man sie «dazu anhalten» musste Das
darf nicht verlorengehen

So stellt sich die Frage, wie Kinder in ihrem eigensten
Gefühls- und Denkbereich gefordert werden können,
oder konkreter wie die Verbindlichkeit eines alltäglichen

Philosophierens in den Volksschulen gepflegt
werden konnte, ohne dass daraus institutionelle
Zwange entstehen

In einem ausführlichen Praxisteil erörtert die Autorin
verschiedene Kinderphilosophie-Projekte, wie sie vor
allem in den USA, in Kanada und Deutschland
verwirklicht worden sind Die konkrete Darlegung der
jeweiligen Unterrichtsintentionen und der Gesprachs-
ablaute bietet gerade fur Lehrkräfte an Schweizer
Volksschulen, wo das «Philosophieren mit Kindern»
noch in den Anfangen steckt, einen ausgezeichneten
vergleichenden Einblick

Was kann bei uns in der Schweiz sinnvollerweise
getan werden? Getragen von ihrer Uberzeugung' die
Philosophie «gehört ins Volk und soll daher schon in
der Volksschule gelehrt werden», entwirft Eva Zoller
stutengemasse Möglichkeiten eines kinderphilosophi-
schen Unterrichts und gibt methodisch-didaktische
Hinweise Sie diskutiert die Einführung von Philosophie

als Schultach (und wünscht sich die Mitarbeit
von entsprechend engagierten Pädagogen bei Lehr-
planrevisionen), warnt aber gleichzeitig vor einer
Isolierung «Die Philosophie muss zusätzlich als
Haltung, als Einstellung, als Prinzip nicht nur jeden
Unterricht, sondern alles Lernen und schulisches
Zusammensein durchziehen, nur dann ist philosophische

Erziehung sinnvoll verwirklicht »

Eine solche Integration heisst aber auch dass sich die
Lehrkräfte mit den kindsgemassen philosophischen
Dimensionen ihrer verschiedenen Schulfacher
beschäftigen und diese gleichsam durchlassig
machen tur weitergreifende Fragen

Eine neue Bürde tur Lehrerinnen und Lehrer?' - Es

geht weniger um neuen Wissensballast und um neue
Pflicht, vielmehr um ein Sichvertrautmachen mit Dingen,

die einen als Menschen auch selber betretten
und bereichern - In der ganzen Publikation wird
eine Fülle von praktischen Handhaben geboten und
die Literaturliste gibt nicht nur zahlreiche Hinweise
auf theoretische Eintuhrungstexte, sondern auch auf
praktische Unterrichtsmaterialien

Dieser Praxisbezug wird erweitert im Anhangband Er

bringt vielfaltige konkrete Informationen und breite
Auszuge aus Unterrichtsmaterialien und Praxisberichten.

Roland Stiefel

schweizer schule 4/91 33



LHloQffHtSCVS. C£5Cnoo-i

Gareth B. Matthews: Philosophische Gespräche mit
Kindern. Berlin: Freese 1989 (amerik. Dialogues with
Children, 1984).

Ist es besser, wenn drei Leute glücklich sind, als wenn
es nur einer ist? Oder besteht Gluck einfach darin,
alles zu machen, wozu man gerade Lust verspürt?

Solchen und anderen Fragen geht der Autor unseres
Buches gemeinsam mit Kindern nach Die nachfolgend

skizzierte Geschichte um die Entscheidung fur
ein Fernsehprogramm stellt Jugendliche vor ein echtes

Dilemma Vier Kinder die sich zwischen zwei
gleichzeitig ausgestrahlten Sendungen entscheiden
müssen, sind sich uneinig Das Interesse fur eine der
beiden Übertragungen steht im Verhältnis drei zu
eins Wie soll also entschieden werden? - Nehmen
wir's vorweg, auf diese verzwickte Frage lasst sich
keine Regel finden Auch der Vorschlag des altehr-
wurdigen Kant «Tue anderen das, was du willst, das
sie dir tun» erweist sich bei den Kindern als wenig
uberzeugend

Kinder sind noch Philosophen
Das Eingeständnis «Ich kenne mich nicht aus» des
Philosophen Ludwig Wittgenstein oder die Urtassung
derselben sokratischen Einsicht in das Nichtwissen
als Vorbedingung, beziehungsweise den Anfang des
Wissenwollens, diese Prämissen stellt Matthews
jedem Philosophieren voran Kinder erfüllen diese
Bedingungen auf naturliche Weise Sich-Wundern
über die Ratsei unseres Lebens und unserer Welt ist
ein weiteres Privileg, so Matthews, das Kinder von
vornherein zum Philosophieren prädestiniert Auf
diesem Hintergrund lasst sich auch bereits die Haltung
erkennen mit der unser Philosoph den Kindern
gegenubertreten wird «Was nicht ernst genommen
oder gar weiterhin nicht erkannt wurde, ist die
Möglichkeit, sich mit Kindern in einer Beziehung
gegenseitiger Achtung den tiefen, <naiven> Fragen der
Philosophie zu stellen » (S 22)

Selber denken macht stark
Gareth B Matthews, ansonsten Philosophieprofessor
an der Universität von Massachussets, traf sich
wahrend eines Jahres wöchentlich einmal mit einer
Klasse Acht- bis Elfjähriger, um mit ihnen zu philosophieren

Er erzahlte den Kindern zuerst meist den
Anfang einer selbstverfassten Geschichte, sammelte

in der anschliessenden Diskussion die Kommentare,
Meinungen und Überlegungen und beendete auf die
nächste Stunde die Geschichte mit Hilfe der
Gesprachsbeitrage der Kinder Er fragte sie, ob der
Schluss so stimme, und ging zur nächsten Erzählung
über

Selbstverständlich sind die der kindlichen Lebenswelt
adaquaten Texte Matthews nicht einfach nur anregend

und spannend, sondern sie enthalten gezielt
philosophische Probleme, hinter die die Schuler
zumeist schnell kommen Es geht dem Kinderphiloso-
phen jedoch in erster Linie darum, die «Anfanger»
darin zu bestarken, selbständig Probleme zu erkennen,

deren Aspekte von verschiedenen Seiten zu erörtern,

ohne hierbei zwingend zu einer endgültigen
Antwort oder zu einem unumstosshchen Urteil zu
gelangen

Zum anderen geht es Matthews um ein zutiefst
philosophisches Anliegen nämlich, die Kinder zu ermutigen

«Probleme als etwas zu akzeptieren, über das
selbständig nachzudenken ihnen zum Bedürfnis
wurde» und sie lernen sollen dafür Verantwortung zu
ubernehmen

Woher und wohin?
Verfolgt man die junge Geschichte der institutionalisierten

Kinderphilosophie seit Lipmans Gründung des
Institute for the Advancement of Philosophy for
Children (IAPC) im Jahre 1974, so lasst sich bereits
jetzt eine ganze Palette verschiedenster Weiterentwicklung

feststellen

Philosophische Ansatzpunkte, Methoden, Gewichtung

und Intention des Philosophlerens zeigen sich in
einer erfrischend undogmatischen Mannigfaltigkeit -
Nebenbei bemerkt gehen die Wurzeln expliziter
Versuche, den Schulunterricht philosophisch zu gestalten,

mindestens bis in die zwanziger Jahre unseres
Jahrhunderts zurück, ich denke hier etwa an den
lebensphilosophisch orientierten Pädagogen Herman
Nohl und einige andere (vgl dazu z B E Martens
1990 Sien im Denken orientieren)

Legt Lipman den Schwerpunkt seines weitgehend
standardisierten Philosophierens mit Kindern auf die
Forderung der Denkfähigkeit, das heisst auf das
folgerichtige Begründen und Argumentieren, so weitet
Matthews seine Ziele weit über die Erlangung
logischer Fähigkeiten aus Natürlich wird auch in seinen
exemplarischen Dialogen die Vernunft geschärft, um
sich in komplexen Fragen vorerst etwas Ordnung und
Klarheit zu verschaffen, darüberhinaus ermutigt er die
Kinder zum Verlassen der «Sprachspiele» in bildhaftes

Denken und Phantasieren, denn letztlich mochte
ja Matthews den Kindern die Lust und Freude am
eigenen Denken erhalten

Rationale und emotionale Beteiligung am Gesprach
sind gleichwertig nebeneinander möglich Die Kinder
dürfen also ihren Ängsten ihrer Unsicherheit, aber
auch ihrer Freude und ihrem Stolz Ausdruck geben

Kritische Fragen an Piaget
Allen voran ist es der Genfer Entwicklungspsychologe
Jean Piaget, der behauptete, Kinder seien in jungen
Jahren noch zu unreif, um im philosophischen Denken

und Reden bestehen zu können

34 schweizer schule 4/91



Man mochte vielleicht die ganze Kontroverse um die
kindliche Kompetenz lieber den Experten uberlassen
ware da nicht Matthews, der uns daran erinnert,
wieviele massgebende Erziehungskonzepte von Piaget
geprägt sind Dieses Bild, wie Kinder sich entwickeln
und wie sie sein sollten, erlaubt wenig Verständnis im
Umgang mit den doch oft tiefsinnigen Fragen, die
Kinder stellen - unbesehen jeder Theorie' «Piaget
selbst zeigt fast keinerlei Sensibilität oder Hochachtung

oder, mochte ich fast hinzufugen, Geduld fur die
philosophischen Fähigkeiten jüngerer Kinder .»
(S 153) Matthews widerspricht diesem Votum in
bekannter Manier und macht die Probe aufs Exempel
In einem anekdotischen Dialog zwischen einem
Dreijährigen und dessen Vater hebt Matthews das
Kernstuck von Piagets Theorie gleich dreifach aus
den Angeln
«Du magst keine Bananen nicht wahr, Stefan?» sagte
Stefans Vater
«Nein», antwortete Stefan «Wenn du ich warst, wurdest

du auch keine Bananen mögen » Stefan legte
eine Pause ein, um nachzudenken «Wer», fugte er
nach einer Minute hinzu, «wäre dann der Papa?»

Erstens «verstosst» der Dreikäsehoch mit dem
Gebrauch des Konjunktiv gegen das stufengerechte
operative Verhalten, das laut Piaget den Kindern dieses

Alters noch keine wirkliche Diskursfahigkeit
zuschreibt Zweitens, so Matthews, versetzt sich der
Kleine offensichtlich in die Person des Vaters eine
Unmöglichkeit im Dogma des Egozentrismus von
Piagets Theorie Und zu guter Letzt demonstriert der
Knirps auf bemerkenswerte Weise seine Fähigkeit
zum logischen Denken

Toleranz und Ottenheit
Im Vorwort beteuert Matthews, er wolle mit seinem
Buch keine Gebrauchsanleitung zum Philosophieren
mit Kindern liefern Das stimmt naturlich nur, insofern

man durch die zehn anregenden Geschichten
unberührt bleiben sollte Ein kaum vorstellbarer
Leseeftekt'

Matthews verweist auch auf die unzähligen Möglichkeiten,

mit Kindern ins philosophische Gesprach zu
kommen Denken wir nur an die Märchen und
Bildergeschichten, oder vergessen wir nicht die
phantastischen Kindergeschichten, nebst eigenen Erlebnissen

oder rätselhaften Traumen, sie alle können
Grundlage des Philosophlerens sein

Geradezu unverzeihlich ist es nach Ansicht unseres
Autors, wenn wir uns eine gewisse Offenheit und
Toleranz durch fixe Erwartungen und Vorstellungen
verbauten, nicht nur weil wir uns sonst selber
faszinierender Erfahrungen beraubten, vielmehr weil wir
sonst aus originellen «Philosophen» konforme
Erwachsene machen

«Eine unglückliche Folge davon ist, dass es einen
dazu verfuhrt, die wirklich phantasievollen und
schöpferischen Gedanken jüngerer Kinder zu ignorieren

oder misszuverstehen Wenn man darauf eingestellt

ist, die «aus dem Rahmen fallendem Fragen und
nicht nachvollziehbaren Schlussfolgerungen auf
kognitive Inkompetenz zuruckzutuhren, wird man
viel Interessantes von dem verpassen, was Kinder uns
zu sagen haben »

Bernhard Hauck

Leserbriefe

Zu Heinz Mosers Besprechung des Buches von
Eugen Sorg («Lieblingsgeschichten») in Heft 2/91
erhielten wir eine längere Zuschrift, aus welcher wir
den letzten, zusammenfassenden Abschnitt wiedergeben:

Der VPM ist ein Zusammenschluss von Ärzten, Psv-
chologen, Pädagogen und anderen an psychologischen

Fragen Interessierten Unsinnig und gesucht die
Bezeichnung «straft organisierter Psychokult» Was
gewissen im Erziehungsbereich tatigen Kreisen offenbar

Magenschmerzen bereitet, ist, dass die im VPM
assoziierten Fachkräfte die angestrebten «Reformen»
im schweizerischen Bildungswesen genau mitvertol-
gen, deren politische Hintergrunde und Zielsetzungen

analysieren und sie der Öffentlichkeit auch zur
Kenntnis bringen Die «Reformer» haben die Offenlegung

ihrer Plane so ungern, dass sie mit schartster
Diffamierung eines Vereins reagieren der seine
Stimme erhebt, weil sehr vre/ aut dem Spiel steht Es

scheint uns, dass sich Heinz Moser der Dittamie-
rungsabsicht angeschlossen hat Hatte er sich )e tur
die Tätigkeit des VPM und die Auffassungen der in
ihm assoziierten Pädagogen interessiert- vv le er dies
in seiner Rezension vorgibt zu tun - hatte er nicht aut
die Hetzschrift von Sorg warten müssen Er kann vom
VPM jede Auskunft erhalten, jegliche Literatur, er
hatte an den pädagogischen Schulungswochen
teilnehmen können oder deren Zusammenfassungen in
der monatlich erscheinenden Zeitschritt «Menschenkenntnis»

nachlesen können - denn diese erhalt die
Redaktion der «schweizer schule» monatlich, mit
Inhaltsangabe und gratis

Bekanntlich hat der VPM versucht, die Verbreitung
des Buches von Eugen Sorg gerichtlich verbieten zu
lassen ist aber damit nicht durchgedrungen Der
Vertrieb seines als Antwort auf diese Publikation
herausgegebenen Buches «Der VPM - was er wirklich ist -
Tatsachen - Hintergrunde - Analysen» dagegen
wurde am 27 Februar 1991 richterlich verboten
Eugen Sorg werde darin in seinen personlichen Verhaltnissen

massiv verletzt

Redaktion

schweizer schule 4/91 35


	Zum Weiterlesen

