Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 77 (1990)

Heft: 3: Gewalt unter Jugendlichen

Artikel: Gewalt verstehen : Gewalt verweigern!
Autor: Spescha, Plasch

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-528743

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-528743
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gewalt verstehen -
Gewalt verweigern!

Plasch Spescha

Gewalt in vielen Formen gehort zu unserem

Alltag. Wen wundert es, dass auch Jugend-
lichen die Niitzlichkeit von Gewalt nicht
verborgen bleibt ... Doch wie ist dieser
Teufelskreis zu durchbrechen? Plasch
Spescha zeigt Perspektiven auf zu gewalt-
freier Macht und Gewaltverweigerung.

Die folgenden Uberlegungen sind moral-
theologischer Natur. Sie wollen bewusst
machen, wovon die Rede ist, wenn gewisse
Handlungen als Gewalt bezeichnet und als
zerstorerisch fur die Entfaltung des Mensch-
seins beurteilt werden. Inhaltliche Grundla-
ge ist die christliche Sinnerfahrung, dass
eine personale ldentitat gleichzeitig eine
solidarische Identitét ist. Zu einer humanen
Identitat gehort die Erfahrung, dass sie dann
glticken kann, wenn nicht nur die eigene
Identitat gesucht, sondern auch dem andern
Menschen die ihm eigene Identitit zugeeig-
net wird. Unter den gegenwartigen ge-
schichtlich-gesellschaftlichen Verhiltnissen
ist solidarische Identitatsfindung hochst
fragmentarisch. Indem sie jedoch auf die
bleibende Fremdheit und Nicht-Identitat
des Menschseins eine praktische Antwort
gibt, vermittelt sie einen existentiell tragen-
den Lebenssinn.

Vor diesem Hintergrund christlicher Grund-
erfahrung soll das Thema der Gewalt
aufgeworfen werden. Wenn auf dieser
Ebene der Begriff Gewalt eingeflihrt wird,
dann bezeichnet er die Zerstorung mensch-
licher Identitat und Solidaritat. In vorerst
vollig undifferenzierter Art und Weise ist er

ein Gegenbegriff zu Identitat und Solidari-
tat. Diese Voraussetzung bestimmt denn
auch die summarische Gegenwartsdeutung,
die zum Ausgangspunkt der weiteren
Uberlegungen genommen wird.

1. Eine Gesellschaft, die der Gewalt viel
Raum lasst!

Wir leben in einer Gesellschaft, die der Ge-
walt viel Raum lasst! Diese Aussage ist eine
Gegenwartsinterpretation. Wie alle Gegen-
wart sinterpretationen ist auch sie bestreit-
bar. Einige Hinweise sollen sie jedoch
plausibel machen.

Kriege, Unfalle, organisiertes Verbrechen,
Vernichtung der nattrlichen Lebensgrund-
lagen, fundamentalistisches Denken und
Empfinden, Kindsmisshandlungen, Vanda-
lismus, terroristische Anschlage, personlich-
keitszerstorendes Wachstums- und Entwick-
lungstempo, Eindruck der Zukunftslosigkeit,
Selbsttotung, Verschuldungsprobleme im
Grossen wie im Kleinen, Armut, Obdachlo-
sigkeit, Ausgrenzung ganzer Bevolkerungs-
gruppen, gesellschaftliche Spaltungstenden-
zen undsoweiter undsofort. Die Stichworte
zeigen deutlich genug, dass Gewalt in
unserer Gesellschaft ein verbreitetes Phano-
men ist. Sie lassen aber auch ahnen, dass
Gewalt ganz verschiedene Gesichter hat. Es
sind Gesichter, die nicht alle unbedingt
vom alltagssprachlichen Gebrauch des
Wortes Gewalt gedeckt sind. Deshalb
sollen zuerst durch Unterscheidung im
Gewaltverstdandnis einige Differenzierungen
angebracht werden.

2. Zu unterscheiden: Die verschiedenen
Gewalformen

Die gangigste Verwendung des Begriffs
Gewalt bezieht sich zweifellos auf die
Zerstorung von Sachen und die Verletzung
von Menschen. Physische Gewalt reicht
von Sachbeschddigung tber Schlage,
Verwundung und Folter bis zur Totung von
Licht gebracht wird, wenn von seelischer,

schweizer schule 3/90



einzelnen Menschen und ganzen Bevolke-
rungsgruppen. Unterdessen ist jedoch
deutlich geworden, dass man Menschen
nicht nur physisch, sondern auch seelisch
sowie mittels Strukturen und Symbolen
zerstoren kann. Wenn man von Gewalt
spricht, kann man ohne Verzerrung der
Wirklichkeit nicht mehr nur von physischer
Gewalt reden. Ohne Wirklichkeitsverlust
von Gewalt reden, heisst immer auch
seelische, strukturelle und symbolische
Gewalt zu thematisieren.

Seelische Gewalt bezieht sich auf die
emotionale Zerstérung von Menschen. Zum
Beispiel: wenn die Achtung von anderen
Menschen fehlt; wenn die Gefiihle nur
zwischen Liebe und Hass schwanken
konnen; wenn Gefiihle verdrangt werden
missen; wenn schwermitige Stimmungen
den Menschen gefangenhalten. Strukturelle
Gewalt liegt vor, wenn die wirtschaftlichen,
politischen, rechtlichen, gesellschaftlichen
Ordnungen so gestaltet sind, dass sie
Menschen die Lebensbedingungen entzie-
hen. So zum Beispiel: wenn Schuldensanie-
rungen den Armen noch mehr Opfer
abverlangen; wenn sich die Luftreinhalte-
verordnung (noch) nicht auf die Tofflis be-
zieht; wenn sich zwischen dem Lernen der
Zusammenarbeit in der Schule und dem
Konkurrenzdruck in Arbeitsalltag ein
prinzipieller Widerspruch auftut; wenn die
Verheissungen der Freizeitindustrie an die
Kinder und Jugendlichen und deren finan-

Plasch Spescha, Dr. theol., Leiter der sozialethischen
Arbeitsstelle der rom.-kath. Gesamtkirchgemeinde
Biel; Schwerpunkte der Tatigkeit: ethische und
theologische Erwachsenenbildung, Wirtschafts- und
Umweltethik.

zielle Moglichkeiten auseinanderklaffen.
Um symbolische Gewalt handelt es sich,
wenn Sprache und Bilder dazu fiihren, dass
Identitat und Solidaritat untergraben wer-
den. Beispielsweise wenn die fehlende
sprachliche Ausdrucksfahigkeit verhindert,
Gefiihle differenziert wahrnehmen und
Gedanken angemessen ausdriicken zu
konnen; wenn die Kritik von Jugendlichen
mit der Forderung verkniipft wird, Alternati-
ven zu nennen; wenn die Sinnlosigkeitsver-
mutung durch ideologische Versatzstiicke
unterdriickt wird; wenn Bilder des Schrek-
kens und Grauens asthetisch schone Bilder
werden.

Ausdrticklich zu nennen ist schliesslich
auch die Gewalt, die Menschen sich selber
antun. Leider fehlt bisher ein Begriff wie
«Selbstgewalt», dhnlich wie es den Begriff
«Selbstliebe» gibt. Man spricht etwa von
Selbstaggression, Selbstzerstorung oder in
psychiatrischer Fachsprache von Autode-
struktion. Wie diese sprachliche Liicke zu
verstehen ist, bleibe dahingestellt. Dass es
Gewalt gegentber sich selbst gibt, ldsst sich
nicht leugnen. Unmissverstandlich deutlich
zeigt sie sich in der Selbsttétung und in den
verschiedenen Stichten. Zu nennen sind
aber auch die dauernde Missachtung der
eigenen Geflhle, die bestandige Unterdrik-
kung eigenstindigen Nachdenkens oder die
immer neue Ausrichtung des Handelns auf
das, was die andern tun.

Die Unterscheidung verschiedener Gewalt-
formen flhrt zur bereits genannten realitats-
gerechteren Wahrnehmung der Wirklich-
keit. Indem «Gewalt» nicht mehr nur von
physischer Zerstorung und Vernichtung
ausgesagt wird, wird sichtbar und aner-
kannt, dass die menschliche Destruktivitat
nicht auf ihre physischen Erscheinungen
beschrankt werden kann. In der Folge
gentgt es denn auch nicht mehr, die
Auseinandersetzung mit der Gewalt in
unserer Gesellschaft auf die physische
Gewalt zu beschranken. Es ist auch nicht
mehr so einfach, die Begrenzung und
Zahmung physischer Gewalt durch das
staatliche Gewaltmonopol als Beweis fiir
eine gewaltfreie Gesellschaft hinzustellen.
Im Gegenteil: Ein Grossteil unserer Gewalt-
probleme beginnt erst jenseits der physi-
schen Gewalt.

28

schweizer schule 3/90



Die Differenzierung der Gewaltformen
bringt ein weiteres mit sich. Der Begriff
Gewalt wird immer deutlicher zu einem
Begriff, der ausschliesslich mit Zerstérung
und Vernichtung assoziiert wird. Die
weiteren Bedeutungen, die der Begriff
sprachgeschichtlich hat, werden bzw. sind
wohl schon weitgehend zurlickgedrangt.
Gemeint ist damit z.B. Gewalt im Sinne von
Ermachtigung, Verfligung, Kompetenz (vgl.
elterliche Gewalt, Gewaltenteilung) und
von Kraft, Starke (vgl. die Gewalt der Liebe,
gottliche Gewalt, gewaltiger Gott).

3. Zur Eigenart von Gewalt

Begriffliche Klarungen und Unterscheidun-
gen sind fiir das Verstandnis von Gewalt
deshalb von Bedeutung, weil Sprache
immer auch Wirklichkeit schafft. Dartber
hinaus gilt es nun jedoch zu fragen, worin
denn die Eigenart der Wirklichkeiten
bestehen, damit sie zu recht als Gewalt
bezeichnet werden konnen. Mit andern
Worten: Es gilt den Versuch zu unterneh-
men, zu verstehen, warum wir Menschen
ein offensichtlich recht intimes Verhaltnis
zur Gewalt haben.

Gegeniber diesem Ansinnen kann jedoch
eingewandt werden, dass Gewalt nicht
verstanden werden, sondern bekampft, als
menschlicher Wesenszug akzeptiert oder

als Machtinstrument legitimiert werden
muss. Oder alles miteinander. Und iiber-
dies: Verstehen und Entschuldigen wiirden
gar nahe beieinander liegen, wenn nicht
sogar ineins fallen. Demgegenuber ist
meine Uberzeugung, dass der Versuch, die
gewalttdtige Seite des Menschen zu verste-
hen, die Bedingung der Moglichkeit ist,
gegenuber der Gewalt klar und deutlich
Nein zu sagen. Ohne Verstehen miindet
jede Absage an die Gewalt in moralisieren-
des Geschwiitz, in mehr oder weniger
belangloses Erklaren und/oder in die
Versuchung, der Gewalt schliesslich doch
noch zuviel Positives zuzutrauen.

Gewalt erschreckt nicht nur, sondern ist
immer auch etwas Faszinierendes. Sie tragt
immer das Versprechen in sich, das Ge-
wollte rasch und ohne Umwege zu errei-
chen. Sie macht aus dem Menschen ein
Wesen, das andern Gberlegen ist, und stiftet
dadurch Selbstbewusstsein. Und es ist ein
Genuss ganz eigener Art, das Opfer real
oder in tibertragenem Sinne zu seinen
Flssen liegen zu sehen.

Gewalt ist ein Spiel mit der Zweideutigkeit
der Aggressivitat. Offensichtlich gehort
Aggressivitat zu den naturalen Gegebenhei-
ten des Menschseins und ist Teil seiner
archaischen Triebstruktur. Sie ist jedoch
zutiefst ambivalent. Einerseits hilft sie den
Menschen, sich zu wehren und sich gegen-
uber Widerstanden und Gefahrdungen
durchzusetzen. Anderseits bildet sie auch
einen emotionalen Antrieb fir Unterdrik-
kung und Vernichtung. Wann kippt jedoch
Aggressivitat in Zerstorung um? Wie sieht
die Balance zwischen dem produktiven und
dem destruktiven Gehalt der Aggressivitat
aus? Dies immer wieder neu herauszufin-
den ist wie das Spiel mit dem Feuer. Und
das Zerstérungspotential ist die Bedingung
dafir, dass das Spiel spannend und heraus-
fordernd ist.

Gewalt ist letztlich immer todlich. Zur
Eigenart menschlicher Gewalt gehort nicht
zuletzt die Tatsache, dass wir Menschen die
Totungshemmung gegeniber der eigenen
Art nicht kennen, bzw. durch gezielte
Erziehung tGberwinden kénnen. Dies gilt
ersichtlich fir die physische Gewalt. Die
gleiche Todlichkeit ist es aber auch, die ans

schweizer schule 3/90

29



struktureller und symbolischer Gewalt
sowie der Gewalt gegenlber sich selbst
gesprochen werden muss. So gibt es denn
auch seelischen und sozialen Tod bei
physischem Uberleben!

Die Todlichkeit von Gewalt fuhrt zu
Gegengewalt. Die Todlichkeit, die allen
Gewaltformen innewohnt, fihrt zu Angst,
Abwehr, Flucht, Gegenwehr. Diese konnen
ihrerseits Grund dafir sein, zu Gewalt zu
greifen. Dann handelt es sich um Gegenge-
walt. Im konkreten Fall fihrt dieser Zusam-
menhang zur Notwendigkeit, sich zu
fragen, ob die wahrgenommene Gewaltta-
tigkeit Gewalt oder Gegengewalt ist. Nicht
alles, was auf ersten Anschein hin Gewalt
ist, bleibt bei naherer Betrachtung Gewalt.
Es wird zur Gegengewalt. Wird diese
Unterscheidung weggelassen, ist die Gefahr
noch grosser, dass das gewalttatige Han-
deln in die Gewaltspirale mindet: Gewalt
fliihrt zu Gegengewalt, Gegengewalt zu
Gegengegengewalt ... und explodiert
schliesslich im Chaos unkontrollierter
Gewalt oder wird im Terror reppressiver
Gewalt ruhig gestellt.

4. Gewalt und Macht

Der Blick auf die Eigenart der Gewalt bringt
mit sich, mit der politischen Philosophin
Hannah Arendt deutlich zwischen Macht
und Gewalt zu unterscheiden und deren
Gegensatzlichkeit festzustellen.

Die klare Unterscheidung von Macht und
Gewalt hat einen genau benennbaren
zeitgeschichtlichen Hintergrund. Die
militarischen Machtmittel haben ein totali-
tares Ausmass angenommen und die
Zerstorung der Menschheit durch den
Menschen ist machbar geworden. Gleiches
gilt fiir die 6kologische Vernichtung. Auf
Grund dieses Sachverhalts kann der Einsatz
von Gewaltmitteln nicht mehr sinnvoll
legitimiert werden, beispielsweise indem
Gewalt als Fortsetzung der Politik mit
andern Mitteln ausgegeben wird. Gleichzei-
tig mit der Prazisierung des Begriffs der
Gewalt erfolgt eine Prazisierung des Begriffs
der Macht. Unter dem Druck der geschicht-
lichen Entwicklung kénnen die beiden
Begriffe nicht mehr gleichsinnig und

ungeschieden nebeneinander verwendet
werden.

Macht ist eine Grosse, die zu allen Grup-
pen und Organisationen gehort. Im einen
Extrem besteht die Gruppe aus zwei Perso-
nen, im andern ist es die Weltgesellschaft.
In diesem Kontext ist Macht die Maoglich-
keit, Einfluss zu nehmen und aus Moglich-
keiten Wirklichkeit werden zu lassen. Sie
wurzelt in der Fahigkeit der Menschen, sich
zusammenzuschliessen und im Einverneh-
men miteinander zu handeln. Macht ist
deshalb auf Unterstiitzung und Zustimmung
der anderen angewiesen. Nur so kann
jemand legitimerweise Einfluss ausiiben. Im
Unterschied dazu verlasst sich Gewalt auf
die Mittel der Vernichtung und droht mit
deren Einsatz. Deshalb kann sie grundsétz-
lich der Zustimmung der Betroffenen und
Beteiligten entbehren. Nicht verzichten
kann sie hingegen auf den fraglosen Gehor-
sam.

Indem die Unterscheidung von Macht und

Gewalt zugespitzt wird, wird auch das
alltagliche Verstandnis von Macht und
Gewalt verandert. Die haufig feststellbare
Ablehnung von Macht wird ebenso proble-
matisiert wie der immer wieder unternom-
mene Versuch, den Einsatz von Gewaltmit-
teln zu legitimieren. Allerdings: Was
begrifflich prazis festgehalten werden kann,

30

schweizer schule 3/90



ist kaum je einmal als Wirklichkeit genau
identifizierbar. In der Regel bilden Macht
und Gewalt — oder einmal anders gesagt:
demokratische Einflussmoglichkeiten und
Vertrauen auf Gewaltmittel — ein schwer
durchschaubares Miteinander. Die prazise
Unterscheidung von Macht und Gewalt
kann dieses Durcheinander nicht einfach
auflosen. Doch kann es die richtige Frage
stellen helfen. Diese lautet: Wird Macht
gewaltformig gebraucht oder nicht? Und
anstelle des Wortes «nicht», ldsst sich das
Wort «gewaltfrei» setzen. Demnach heisst
die ent scheidende Frage: Wird Macht
gewaltformig oder gewaltfrei verwendet?

5. Gewaltfreie Macht: Konfrontation des
Menschen mit Verantwortung und Schuld

Macht gewaltfrei austiben zu wollen und zu
konnen, beruht darauf, dass wir Menschen
fiir unser Tun und Lassen Verantwortung
ubernehmen. Die Ubernahme der Gewalt
in die Verantwortung des Menschen ist ein
geschichtlich und personlich dusserst
voraussetzungsreiches Geschehen. Dies
zeigt sich nicht allein in der Entwicklung zu
einem differenzierten Gewaltverstandnis,
sondern auch in den verschiedenen Mog-
lichkeiten, Verantwortung fiir gewalttdtiges
Handeln abzuweisen. Dazu gehért zum
Beispiel die Anonymisierung der Verant-
wortung: niemand ist eigentlich schuld; die
Personalisierung der Verantwortung: die
Person NN. ist allein schuldig; die Ernen-
nung von Siindenboécken: diese oder jene
Person oder Gruppe muss schuldlos die
Verantwortung Ubernehmen; die Privatisie-
rung der Verantwortung: es fehlt nicht an
den Strukturen, sondern es liegt an den
einzelnen. In der Folge muss sich auch das
Unterfangen, Macht gewaltfrei austiben zu
wollen, mit der Moglichkeit auseinanderset-
zen, schuldig werden zu konnen. Dies
macht jede Macht briichig und zerbrech-
lich. Denn: Schuld ist etwas vom Schwie-
rigsten, mit dem wir Menschen im Laufe
des Lebens konfrontiert werden.

Kurz: Gewaltfreie Macht ist nicht ohne

Verantwortung fir Gewalt zu haben und
Verantwortung fur Gewalt konfrontiert
unweigerlich mit der Moglichkeit von
Schuld.

6. Gewaltverweigerung und Versohnungs-
bereitschaft: Lernziele der Personlichkeits-
bildung

Der Zusammenhang von Gewalt und
Verantwortung macht deutlich, dass die
schulische Auseinandersetzung mit der
Gewalt, ihren Formen und ihrer Eigenart in
den Zusammenhang der Personlichkeitsbil-
dung gehort. Weil jedoch Identitat und
Solidaritat nicht zu den tragenden Wertvor-
stellungen einer Gesellschaft gehoren, die
der Gewalt viel Raum lasst, findet sich jede
Erziehung dazu in einer Aussenseiterposi-
tion. Moglicherweise muss man diese
Situation sogar als strukturelle Gewalt
bezeichnen.

In einem derartigen Kontext kann auch ein
moraltheologischer Verstehensversuch nur
wenig leisten. Nebst begrifflichen Klarun-

gen und einer Verdeutlichung der Eigenart
von Gewalt kann er jedoch noch zweierlei
tun. Das erste ist, darauf hinzuweisen, dass
Menschen, die erfahren diirfen, dass sie als
Menschen und nicht wegen ihrer Leistun-

gen und andern Ausserlichkeiten geschéatzt

schweizer schule 3/90

31



und geachtet werden, im Laufe ihrer
Lebensgeschichte verinnerlichen, dass
Identitat und Solidaritit in einem grundsatz-
lichen Widerspruch zu allen Formen von
Gewalt stehen. Entscheidend ist hierbei die
Erfahrung. Reden allein bringt nichts!
Griundliches Nachdenken tber entspre-
chende Erlebnisse flihrt zudem zur Einsicht,
dass unter den gegenwartigen Lebensbedin-
gungen die Erfahrung von Identitat und
Solidaritat nur hochst bruchsttickhaft sein
kann.

Das zweite besteht in der Anregung, die
ethischen Grundhaltungen der Gewaltver-
weigerung und Versohnungsbereitschaft zu
einem Teil des Schulalltags werden zu
lassen. Beide Tugenden sind mit entspre-
chender Aufmerksamkeit lebensgeschicht-
lich lernbar. Gewaltverweigerung ist eine
Tugend des Neinsagens. Gegenstand des
Neinsagens sind samtliche Formen von
Gewalt. Gewaltverweigerung ist in zweifa-
cher Weise schopferisch. Sie ist einerseits
gepragt von einer sensiblen Wahrnehmung,
die die versteckten und immer wieder
neuen Gesichter der Gewalt Gberhaupt erst
sehen hilft. Anderseits sucht sie in Konflik-
ten immer wieder nach neuen Moglichkei-
ten des Gespréchs, des Verhandelns und
des Schlichtens. Dem Neinsagen der
Gewaltverweigerung steht in der Versoh-
nungsbereitschaft die Einsicht der eigenen
Verstrickung in die Gewalt gegentuiber.
Versohnungsbereitschaft besteht im Kern in
der Bereitschaft und Fihigkeit, ausgeiibte
Gewalt zurickzunehmen. Der Weg beginnt
damit, Schuldzuweisungen durch die
Erkenntnis abzulésen, dass Geschehenes
nicht ungeschehen gemacht werden kann.
Er geht Gber in jene meist miihsame Ausein-
andersetzung zwischen Opfer und Titer,
die im Entschuldigen und Verzeihen
Versohnung wachsen lasst. Im Falle ge-
gliickter Versbhnung miindet er in zeichen-
haftes Festhalten, im Falle missgliickter
Verséhnung in Trauer — und beide sind
Maéglichkeiten des Neubeginns!

7. Schlussbemerkung

Der verinnerlichte Widerspruch von ldenti-
tat und Solidaritiat zu Gewalt bildet zusam-
men mit den beiden Tugenden der Gewalt-
verweigerung und Versohnungsbereitschaft
eine Macht. Nicht die gewaltférmige Macht
der Machtigen, sondern die gewaltfreie
Macht solidarischer Menschlichkeit. Men-
schen, die diese Macht bei sich oder bei
andern erfahren kénnen, erfahren immer
auch, dass ihr Leben sinnvoll ist. Es ist ein
Sinn, der nicht nur enthllt, dass unsere
Gesellschaft der Gewalt nach wie vor viel
Raum lasst, sondern auch die Alternative
gewaltfreier Macht vergegenwartigt - und
dies illusionslos, jedoch mit schopferischer
Phantasie.

Anmerkung

1 Vgl. zur Ergdanzung und Vertiefung des gesamten
Beitrags: Gewaltfreies Handeln in unserer Gesell-
schaft. Anstosse zur Diskussion. Hrsg. von der Schwei-
zerischen Nationalkommission Justitia et Pax. Bern,
1988 (erhaltlich bei Justitia et Pax, Postfach 1669,
3001 Bern).

2 Vgl. Macht und Gewalt. Minchen: Piper, 1981
(4. Aufl., engl. 1970)

3 Vgl. die sehr anschaulichen Darlegung zu «Macht in
Beziehung» von Carter Heyward: Und sie riihrte sein
Kleid an. Eine feministische Theologie der Beziehung.
Mit einer Einleitung von Dorothee Solle. Stuttgart:
Kreuz-Verlag, 1986.

RIEN
. SPRACHFE
. %TUDIENRE\&E-:
» VIDEO-WOR A NUNGE il- mr
« JUGENDB 1
‘N. DE ‘ g?er?:::rgir. 19
TURKE e

schweizer schule 3/90

33



	Gewalt verstehen : Gewalt verweigern!

