
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 77 (1990)

Heft: 3: Gewalt unter Jugendlichen

Artikel: Gewalt verstehen : Gewalt verweigern!

Autor: Spescha, Plasch

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-528743

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-528743
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gewalt verstehen -
Gewalt verweigern!

ein Gegenbegritt zu Identität und Solidarität.

Diese Voraussetzung bestimmt denn
auch die summarische Gegenwartsdeutung,
die zum Ausgangspunkt der weiteren
Überlegungen genommen wird

Plasch Spescha

Gewalt in vielen Formen gehört zu unserem
Alltag. Wen wundert es, dass auch lugendlichen

die Nützlichkeit von Gewalt nicht
verborgen bleibt Doch wie ist dieser
Teufelskreis zu durchbrechen? Plasch
Spescha zeigt Perspektiven auf zu gewalt-
freier Macht und Gewaltverweigerung

Die folgenden Überlegungen sind
moraltheologischer Natur. Sie wollen bewusst
machen, wovon die Rede ist, wenn gewisse
Handlungen als Gewalt bezeichnet und als
zerstörerisch tur die Entfaltung des Menschseins

beurteilt werden Inhaltliche Grundlage
ist die christliche Sinnerfahrung, dass

eine personale Identität gleichzeitig eine
solidarische Identität ist Zu einer humanen
Identität gehört die Erfahrung, dass sie dann
glucken kann, wenn nicht nur die eigene
Identität gesucht, sondern auch dem andern
Menschen die ihm eigene Identität zugeeignet

wird Unter den gegenwartigen
geschichtlich-gesellschaftlichen Verhaltnissen
ist solidarische Identitatsfindung höchst
fragmentarisch Indem sie jedoch auf die
bleibende Fremdheit und Nicht-Identitat
des Menschseins eine praktische Antwort
gibt, vermittelt sie einen existentiell tragenden

Lebenssinn

Vor diesem Hintergrund christlicher
Grunderfahrung soll das Thema der Gewalt
aufgeworfen werden. Wenn auf dieser
Ebene der Begriff Gewalt eingeführt wird,
dann bezeichnet er die Zerstörung menschlicher

Identität und Solidarität In vorerst
völlig undifferenzierter Art und Weise ist er

1. Eine Gesellschaft, die der Gewalt viel
Raum lässt!

Wir leben in einer Gesellschaft, die der
Gewalt viel Raum lasst' Diese Aussage ist eine
Gegenwartsinterpretation Wie alle Gegenwart

sinterpretationen ist auch sie bestreitbar

Einige Hinweise sollen sie jedoch
plausibel machen

Kriege, Unfälle, organisiertes Verbrechen
Vernichtung der natürlichen Lebensgrundlagen,

fundamentalistisches Denken und
Empfinden, Kindsmisshandlungen, Vanda-
lismus, terroristische Anschlage, persönlich
keitszerstorendes Wachstums- und Entwick
lungstempo, Eindruck der Zukunttslosigkeit
Selbsttotung, Verschuldungsprobleme im
Grossen wie im Kleinen, Armut, Obdachlosigkeit,

Ausgrenzung ganzer Bevolkerungs-
gruppen, gesellschaftliche Spaltungstenden
zen undsoweiter undsofort Die Stichworte
zeigen deutlich genug, dass Gewalt in
unserer Gesellschaft ein verbreitetes Phano
men ist Sie lassen aber auch ahnen, dass
Gewalt ganz verschiedene Gesichter hat Es

sind Gesichter, die nicht alle unbedingt
vom alltagssprachhchen Gebrauch des
Wortes Gewalt gedeckt sind Deshalb
sollen zuerst durch Unterscheidung im
Gewaltverstandms einige Differenzierungen
angebracht werden

2. Zu unterscheiden: Die verschiedenen
Gewalformen

Die gangigste Verwendung des Begriffs
Gewalt bezieht sich zweifellos auf die
Zerstörung von Sachen und die Verletzung
von Menschen Physische Gewalt reicht
von Sachbeschädigung über Schlage,
Verwundung und Folter bis zur Tötung von
Licht gebracht wird, wenn von seelischer,

schweizer schule 3/90 27



einzelnen Menschen und ganzen
Bevölkerungsgruppen. Unterdessen ist jedoch
deutlich geworden, dass man Menschen
nicht nur physisch, sondern auch seelisch
sowie mittels Strukturen und Symbolen
zerstören kann. Wenn man von Gewalt
spricht, kann man ohne Verzerrung der
Wirklichkeit nicht mehr nur von physischer
Gewalt reden. Ohne Wirklichkeitsverlust
von Gewalt reden, heisst immer auch
seelische, strukturelle und symbolische
Gewalt zu thematisieren.

Seelische Gewalt bezieht sich auf die
emotionale Zerstörung von Menschen. Zum
Beispiel: wenn die Achtung von anderen
Menschen fehlt; wenn die Gefühle nur
zwischen Liebe und Hass schwanken
können; wenn Gefühle verdrängt werden
müssen; wenn schwermütige Stimmungen
den Menschen gefangenhalten. Strukturelle
Gewalt liegt vor, wenn die wirtschaftlichen,
politischen, rechtlichen, gesellschaftlichen
Ordnungen so gestaltet sind, dass sie
Menschen die Lebensbedingungen entziehen.

So zum Beispiel: wenn Schuldensanierungen

den Armen noch mehr Opfer
abverlangen; wenn sich die Luftreinhalte-
verordnung (noch) nicht auf die Töfflis
bezieht; wenn sich zwischen dem Lernen der
Zusammenarbeit in der Schule und dem
Konkurrenzdruck in Arbeitsalltag ein
prinzipieller Widerspruch auftut; wenn die
Verheissungen der Freizeitindustrie an die
Kinder und Jugendlichen und deren finan-

Plasch Spescha, Dr. theo!., Leiter der sozialethischen
Arbeitsstelle der röm.-kath. Gesamtkirchgemeinde
Biel; Schwerpunkte der Tätigkeit: ethische und
theologische Erwachsenenbildung, Wirtschafts- und
Umweltethik.

zielle Möglichkeiten auseinanderklaffen.
Um symbolische Gewalt handelt es sich,
wenn Sprache und Bilder dazu führen, dass
Identität und Solidarität untergraben werden.

Beispielsweise wenn die fehlende
sprachliche Ausdrucksfähigkeit verhindert,
Gefühle differenziert wahrnehmen und
Gedanken angemessen ausdrücken zu
können; wenn die Kritik von Jugendlichen
mit der Forderung verknüpft wird, Alternativen

zu nennen; wenn die Sinnlosigkeitsvermutung

durch ideologische Versatzstücke
unterdrückt wird; wenn Bilder des Schrek-
kens und Grauens ästhetisch schöne Bilder
werden.

Ausdrücklich zu nennen ist schliesslich
auch die Gewalt, die Menschen sich selber
antun. Leider fehlt bisher ein Begriff wie
«Selbstgewalt», ähnlich wie es den Begriff
«Selbstliebe» gibt. Man spricht etwa von
Selbstaggression, Selbstzerstörung oder in
psychiatrischer Fachsprache von Autode-
struktion. Wie diese sprachliche Lücke zu
verstehen ist, bleibe dahingestellt. Dass es
Gewalt gegenüber sich selbst gibt, lässt sich
nicht leugnen. Unmissverständlich deutlich
zeigt sie sich in der Selbsttötung und in den
verschiedenen Süchten. Zu nennen sind
aber auch die dauernde Missachtung der
eigenen Gefühle, die beständige Unterdrük-
kung eigenständigen Nachdenkens oder die
immer neue Ausrichtung des Handelns auf
das, was die andern tun.

Die Unterscheidung verschiedener Gewaltformen

führt zur bereits genannten
realitätsgerechteren Wahrnehmung der Wirklichkeit.

Indem «Gewalt» nicht mehr nur von
physischer Zerstörung und Vernichtung
ausgesagt wird, wird sichtbar und
anerkannt, dass die menschliche Destruktivität
nicht auf ihre physischen Erscheinungen
beschränkt werden kann. In der Folge
genügt es denn auch nicht mehr, die
Auseinandersetzung mit der Gewalt in
unserer Gesellschaft auf die physische
Gewalt zu beschränken. Es ist auch nicht
mehr so einfach, die Begrenzung und
Zähmung physischer Gewalt durch das
staatliche Gewaltmonopol als Beweis für
eine gewaltfreie Gesellschaft hinzustellen.
Im Gegenteil: Ein Grossteil unserer
Gewaltprobleme beginnt erst jenseits der physischen

Gewalt.

28 schweizer schule 3/90



Die Differenzierung der Gewaltformen
bringt ein weiteres mit sich. Der Begriff
Gewalt wird immer deutlicher zu einem
Begriff, der ausschliesslich mit Zerstörung
und Vernichtung assoziiert wird. Die
weiteren Bedeutungen, die der Begriff
sprachgeschichtlich hat, werden bzw. sind
wohl schon weitgehend zurückgedrängt.
Gemeint ist damit z.B. Gewalt im Sinne von
Ermächtigung, Verfügung, Kompetenz (vgl.
elterliche Gewalt, Gewaltenteilung) und
von Kraft, Stärke (vgl. die Gewalt der Liebe,
göttliche Gewalt, gewaltiger Gott).

3. Zur Eigenart von Gewalt

Begriffliche Klärungen und Unterscheidungen
sind für das Verständnis von Gewalt

deshalb von Bedeutung, weil Sprache
immer auch Wirklichkeit schafft. Darüber
hinaus gilt es nun jedoch zu fragen, worin
denn die Eigenart der Wirklichkeiten
bestehen, damit sie zu recht als Gewalt
bezeichnet werden können. Mit andern
Worten: Es gilt den Versuch zu unternehmen,

zu verstehen, warum wir Menschen
ein offensichtlich recht intimes Verhältnis
zur Gewalt haben.

Gegenüber diesem Ansinnen kann jedoch
eingewandt werden, dass Gewalt nicht
verstanden werden, sondern bekämpft, als
menschlicher Wesenszug akzeptiert oder

als Machtinstrument legitimiert werden
muss. Oder alles miteinander. Und überdies:

Verstehen und Entschuldigen würden
gar nahe beieinander liegen, wenn nicht
sogar ineins fallen. Demgegenüber ist
meine Überzeugung, dass der Versuch, die
gewalttätige Seite des Menschen zu verstehen,

die Bedingung der Möglichkeit ist,
gegenüber der Gewalt klar und deutlich
Nein zu sagen. Ohne Verstehen mündet
jede Absage an die Gewalt in moralisierendes

Geschwätz, in mehr oder weniger
belangloses Erklären und/oder in die
Versuchung, der Gewalt schliesslich doch
noch zuviel Positives zuzutrauen.

Gewalt erschreckt nicht nur, sondern ist
immer auch etwas Faszinierendes. Sie trägt
immer das Versprechen in sich, das
Gewollte rasch und ohne Umwege zu
erreichen. Sie macht aus dem Menschen ein
Wesen, das andern überlegen ist, und stiftet
dadurch Selbstbewusstsein. Und es ist ein
Genuss ganz eigener Art, das Opfer real
oder in übertragenem Sinne zu seinen
Füssen liegen zu sehen.

Gewalt ist ein Spiel mit der Zweideutigkeit
der Aggressivität. Offensichtlich gehört
Aggressivität zu den naturalen Gegebenheiten

des Menschseins und ist Teil seiner
archaischen Triebstruktur. Sie ist jedoch
zutiefst ambivalent. Einerseits hilft sie den
Menschen, sich zu wehren und sich gegenüber

Widerständen und Gefährdungen
durchzusetzen. Anderseits bildet sie auch
einen emotionalen Antrieb für Unterdrük-
kung und Vernichtung. Wann kippt jedoch
Aggressivität in Zerstörung um? Wie sieht
die Balance zwischen dem produktiven und
dem destruktiven Gehalt der Aggressivität
aus? Dies immer wieder neu herauszufinden

ist wie das Spiel mit dem Feuer. Und
das Zerstörungspotential ist die Bedingung
dafür, dass das Spiel spannend und
herausfordernd ist.

Gewalt ist letztlich immer tödlich. Zur
Eigenart menschlicher Gewalt gehört nicht
zuletzt die Tatsache, dass wir Menschen die
Tötungshemmung gegenüber der eigenen
Art nicht kennen, bzw. durch gezielte
Erziehung überwinden können. Dies gilt
ersichtlich für die physische Gewalt. Die
gleiche Tödlichkeit ist es aber auch, die ans

schweizer schule 3/90 29



struktureller und symbolischer Gewalt
sowie der Gewalt gegenüber sich selbst
gesprochen werden muss. So gibt es denn
auch seelischen und sozialen Tod bei
physischem Überleben!

Die Tödlichkeit von Gewalt führt zu
Gegengewalt. Die Tödlichkeit, die allen
Gewaltformen innewohnt, führt zu Angst,
Abwehr, Flucht, Gegenwehr. Diese können
ihrerseits Grund dafür sein, zu Gewalt zu
greifen. Dann handelt es sich um Gegengewalt.

Im konkreten Fall führt dieser
Zusammenhang zur Notwendigkeit, sich zu
fragen, ob die wahrgenommene Gewalttätigkeit

Gewalt oder Gegengewalt ist. Nicht
alles, was auf ersten Anschein hin Gewalt
ist, bleibt bei näherer Betrachtung Gewalt.
Es wird zur Gegengewalt. Wird diese
Unterscheidung weggelassen, ist die Gefahr
noch grösser, dass das gewalttätige Handeln

in die Gewaltspirale mündet: Gewalt
führt zu Gegengewalt, Gegengewalt zu
Gegengegengewalt und explodiert
schliesslich im Chaos unkontrollierter
Gewalt oder wird im Terror reppressiver
Gewalt ruhig gestellt.

4. Gewalt und Macht

Der Blick auf die Eigenart der Gewalt bringt
mit sich, mit der politischen Philosophin
Hannah Arendt deutlich zwischen Macht
und Gewalt zu unterscheiden und deren
Gegensätzlichkeit festzustellen.

Die klare Unterscheidung von Macht und
Gewalt hat einen genau benennbaren
zeitgeschichtlichen Hintergrund. Die
militärischen Machtmittel haben ein totalitäres

Ausmass angenommen und die
Zerstörung der Menschheit durch den
Menschen ist machbar geworden. Gleiches
gilt für die ökologische Vernichtung. Auf
Grund dieses Sachverhalts kann der Einsatz
von Gewaltmitteln nicht mehr sinnvoll
legitimiert werden, beispielsweise indem
Gewalt als Fortsetzung der Politik mit
andern Mitteln ausgegeben wird. Gleichzeitig

mit der Präzisierung des Begriffs der
Gewalt erfolgt eine Präzisierung des Begriffs
der Macht. Unter dem Druck der geschichtlichen

Entwicklung können die beiden
Begriffe nicht mehr gleichsinnig und

ungeschieden nebeneinander verwendet
werden.

Macht ist eine Grösse, die zu allen Gruppen

und Organisationen gehört. Im einen
Extrem besteht die Gruppe aus zwei Personen,

im andern ist es die Weltgesellschaft.
In diesem Kontext ist Macht die Möglichkeit,

Einfluss zu nehmen und aus Möglichkeiten

Wirklichkeit werden zu lassen. Sie
wurzelt in der Fähigkeit der Menschen, sich
zusammenzuschliessen und im Einvernehmen

miteinander zu handeln. Macht ist
deshalb auf Unterstützung und Zustimmung
der anderen angewiesen. Nur so kann
jemand legitimerweise Einfluss ausüben. Im
Unterschied dazu verlässt sich Gewalt auf
die Mittel der Vernichtung und droht mit
deren Einsatz. Deshalb kann sie grundsätzlich

der Zustimmung der Betroffenen und
Beteiligten entbehren. Nicht verzichten
kann sie hingegen auf den fraglosen Gehorsam.

Indem die Unterscheidung von Macht und

Gewalt zugespitzt wird, wird auch das
alltägliche Verständnis von Macht und
Gewalt verändert. Die häufig feststellbare
Ablehnung von Macht wird ebenso proble-
matisiert wie der immer wieder unternommene

Versuch, den Einsatz von Gewaltmitteln

zu legitimieren. Allerdings: Was
begrifflich präzis festgehalten werden kann,

30 schweizer schule 3/90



ist kaum je einmal als Wirklichkeit genau
identifizierbar. In der Regel bilden Macht
und Gewalt - oder einmal anders gesagt:
demokratische Einflussmöglichkeiten und
Vertrauen auf Gewaltmittel - ein schwer
durchschaubares Miteinander. Die präzise
Unterscheidung von Macht und Gewalt
kann dieses Durcheinander nicht einfach
auflösen. Doch kann es die richtige Frage
stellen helfen. Diese lautet: Wird Macht
gewaltförmig gebraucht oder nicht? Und
anstelle des Wortes «nicht», lässt sich das
Wort «gewaltfrei» setzen. Demnach heisst
die ent scheidende Frage: Wird Macht
gewaltförmig oder gewaltfrei verwendet?

5. Gewaltfreie Macht: Konfrontation des
Menschen mit Verantwortung und Schuld

Macht gewaltfrei ausüben zu wollen und zu
können, beruht darauf, dass wir Menschen
für unser Tun und Lassen Verantwortung
übernehmen. Die Übernahme der Gewalt
in die Verantwortung des Menschen ist ein
geschichtlich und persönlich äusserst
voraussetzungsreiches Geschehen. Dies
zeigt sich nicht allein in der Entwicklung zu
einem differenzierten Gewaltverständnis,
sondern auch in den verschiedenen
Möglichkeiten, Verantwortung für gewalttätiges
Handeln abzuweisen. Dazu gehört zum
Beispiel die Anonymisierung der
Verantwortung: niemand ist eigentlich schuld: die
Personalisierung der Verantwortung: die
Person NN. ist allein schuldig; die Ernennung

von Sündenböcken: diese oder jene
Person oder Gruppe muss schuldlos die
Verantwortung übernehmen; die Privatisierung

der Verantwortung: es fehlt nicht an
den Strukturen, sondern es liegt an den
einzelnen. In der Folge muss sich auch das
Unterfangen, Macht gewaltfrei ausüben zu
wollen, mit der Möglichkeit auseinandersetzen,

schuldig werden zu können. Dies
macht jede Macht brüchig und zerbrechlich.

Denn: Schuld ist etwas vom Schwierigsten,

mit dem wir Menschen im Laufe
des Lebens konfrontiert werden.

Kurz: Gewaltfreie Macht ist nicht ohne

Verantwortung für Gewalt zu haben und
Verantwortung für Gewalt konfrontiert
unweigerlich mit der Möglichkeit von
Schuld.

6. Gewaltverweigerung und Versöhnungsbereitschaft:

Lernziele der Persönlichkeitsbildung

Der Zusammenhang von Gewalt und
Verantwortung macht deutlich, dass die
schulische Auseinandersetzung mit der
Gewalt, ihren Formen und ihrer Eigenart in
den Zusammenhang der Persönlichkeitsbildung

gehört. Weil jedoch Identität und
Solidarität nicht zu den tragenden
Wertvorstellungen einer Gesellschaft gehören, die
der Gewalt viel Raum lässt, findet sich jede
Erziehung dazu in einer Aussenseiterposition.

Möglicherweise muss man diese
Situation sogar als strukturelle Gewalt
bezeichnen.

In einem derartigen Kontext kann auch ein
moraltheologischer Verstehensversuch nur
wenig leisten. Nebst begrifflichen Klärungen

und einer Verdeutlichung der Eigenart
von Gewalt kann er jedoch noch zweierlei
tun. Das erste ist, darauf hinzuweisen, dass
Menschen, die erfahren dürfen, dass sie als
Menschen und nicht wegen ihrer Leistungen

und andern Äusserlichkeiten geschätzt

schweizer schule 3/90 31



und geachtet werden, im Laufe ihrer
Lebensgeschichte verinnerlichen, dass
Identität und Solidarität in einem grundsätzlichen

Widerspruch zu allen Formen von
Gewalt stehen. Entscheidend ist hierbei die
Erfahrung. Reden allein bringt nichts!
Gründliches Nachdenken über entsprechende

Erlebnisse führt zudem zur Einsicht,
dass unter den gegenwärtigen Lebensbedingungen

die Erfahrung von Identität und
Solidarität nur höchst bruchstückhaft sein
kann.

Das zweite besteht in der Anregung, die
ethischen Grundhaltungen der Gewaltverweigerung

und Versöhnungsbereitschaft zu
einem Teil des Schulalltags werden zu
lassen. Beide Tugenden sind mit
entsprechender Aufmerksamkeit lebensgeschichtlich

lernbar. Gewaltverweigerung ist eine
Tugend des Neinsagens. Gegenstand des
Neinsagens sind sämtliche Formen von
Gewalt. Gewaltverweigerung ist in zweifacher

Weise schöpferisch. Sie ist einerseits
geprägt von einer sensiblen Wahrnehmung,
die die versteckten und immer wieder
neuen Gesichter der Gewalt überhaupt erst
sehen hilft. Anderseits sucht sie in Konflikten

immer wieder nach neuen Möglichkeiten
des Gesprächs, des Verhandeins und

des Schlichtens. Dem Neinsagen der
Gewaltverweigerung steht in der
Versöhnungsbereitschaft die Einsicht der eigenen
Verstrickung in die Gewalt gegenüber.
Versöhnungsbereitschaft besteht im Kern in
der Bereitschaft und Fähigkeit, ausgeübte
Gewalt zurückzunehmen. Der Weg beginnt
damit, Schuldzuweisungen durch die
Erkenntnis abzulösen, dass Geschehenes
nicht ungeschehen gemacht werden kann.
Er geht über in jene meist mühsame
Auseinandersetzung zwischen Opfer und Täter,
die im Entschuldigen und Verzeihen
Versöhnung wachsen lässt. Im Falle
geglückter Versöhnung mundet er in zeichenhaftes

Festhalten, im Falle missglückter
Versöhnung in Trauer - und beide sind
Möglichkeiten des Neubeginns!

7. Schlussbemerkung

Der verinnerlichte Widerspruch von Identität

und Solidarität zu Gewalt bildet zusammen

mit den beiden Tugenden der
Gewaltverweigerung und Versöhnungsbereitschaft
eine Macht. Nicht die gewaltförmige Macht
der Machtigen, sondern die gewaltfreie
Macht solidarischer Menschlichkeit.
Menschen, die diese Macht bei sich oder bei
andern erfahren können, erfahren immer
auch, dass ihr Leben sinnvoll ist. Es ist ein
Sinn, der nicht nur enthüllt, dass unsere
Gesellschaft der Gewalt nach wie vor viel
Raum lässt, sondern auch die Alternative
gewaltfreier Macht vergegenwärtigt - und
dies illusionslos, jedoch mit schöpferischer
Phantasie.

Anmerkung

1 Vgl. zur Ergänzung und Vertiefung des gesamten
Beitrags Cewalttreies Handeln in unserer Gesellschaft

Anstosse zur Diskussion Hrsg. von der
Schweizerischen Nationalkommission Justitia et Pax Bern,
1988 (erhältlich bei Justitia et Pax, Postfach 1669,
3001 Bern)

2 Vgl. Macht und Gewalt München Piper, 1981
(4 Aufl engl 1970)

3 Vgl. die sehr anschaulichen Darlegung zu «Macht in
Beziehung» von Carter Heyward: Und sie rührte sein
Kleid an Eine feministische Theologie der Beziehung
Mit einer Einleitung von Dorothee Solle Stuttgart'
Kreuz-Verlag, 1986.

• 5PRA,;Srusen

•:^5SSS~
&HKE.

cjibluf
c/o Oatli
S*«rl*d*r»tr 19
D-SOOO München SO

T»l 089/47 70 33

schweizer schule 3/90 33


	Gewalt verstehen : Gewalt verweigern!

