
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 77 (1990)

Heft: 9: Erwachsenwerden ohne Gott? : Religiöse Erziehung in einer
nachchristlichen Gesellschaft

Artikel: Ist Gott noch gefragt?

Autor: Nipkow, Karl Ernst / Merz, Vreni

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-532402

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-532402
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ist Gott noch gefragt?

Interview mit Karl Ernst Nipkow

Die lugendlichen (nicht nur sie!) haben
grosse Mühe mit der Kirche, aber das
Thema «Gott» scheint irgendwie noch
aktuell zu sein So lauten die Resultate von
Untersuchungen in Deutschland, die auch
fur uns repräsentativ sein durften. Im
folgenden Interview gibt Karl Ernst Nipkow
darüber Auskunft.

Vreni Merz: Herr Professor Nipkow, in
Ihren Publikationen und Forschungsberichten

zeigen Sie überzeugend, dass das
Thema Religion unter den Jugendlichen
auch heute noch aktuell ist. Wie meinen
Sie das?

Karl Ernst Nipkow: Meine Einschätzung
stutzt sich auf Erhebungen in der Bundesrepublik

aus dem letzten Jahrzehnt, darunter
auf meine Auswertung einer umfangreichen
Sammlung von Äusserungen Jugendlicher
im Alter von 1 6-20 Jahren, zum Teil auch
alter, aus allen Bereichen des beruflichen
Schulwesens in Württemberg (vgl. R. Schuster

[Hg.], Was sie glauben. Texte von
Jugendlichen, Stuttgart 1984; K. E. Nipkow,
Erwachsenwerden ohne Gott? Gotteserfahrung

im Lebenslauf, München 1987,
31990). Danach erlaubt die religiose Situation

der Jugendlichen kein pauschales
Urteil.

Das verbreitete Desinteresse bis hin zu
schonungsloser Ablehnung richtet sich
gegen die Kirche als Institution und gegen
den zugemuteten Kirchgang. Es erstreckt
sich ferner auf dogmatische Sachverhalte
und konfessionelle Unterscheidungslehren.
Was aber keineswegs genauso schnell
beiseite geschoben wird, ist die Frage nach

Gott. Sie lasst sich nicht so umstandslos aus
dem eigenen Leben verabschieden. Allerdings

ist sie mehr ein verschwiegenes und
oft verdrängtes Problem im Dunkel des
eigenen Innern, ein Ausdruck der Selbstver-
borgenheit. In diesem Sinne hangen mehr
junge Menschen am Thema «Gott», als wir
auf den ersten Blick erkennen können Gott
ist fur viele noch eine grosse Vermutung
und eine Anfrage an ihr Leben. Religion
und Gott sind zwar nicht in der Weise
«aktuell», wie anderes von öffentlicher
Aktualität ist. Aber wir haben es auch
keineswegs mit einer religionslosen Zeit zu
tun

Bei der Charakterisierung der religiösen
Situation sprechen Sie im Unterschied zu
denen, die hauptsächlich von Religionsverfall

und -verlust reden, eher vom religiösen
Wandel. Können Sie das erläutern?

Lassen Sie mich von der Äusserung einer
Siebzehnjährigen ausgehen' «Ich glaube an
Gott, weil ich irgendwie aus meinem
Innersten heraus davon uberzeugt bin Was
ich nicht sicher weiss, ist, als was ich
diesen Gott bezeichnen soll. Ist er ein
katholischer, evangelischer, islamischer,..
Dies erweckt in mir den Glauben, dass es
wohl einen Gott gibt, aber nicht einen tur
jede Religion. D.h. fur mich, dass die eine
Religion, zu welcher ich erzogen wurde,
nicht unbedingt die richtige ist, da ja jede
davon uberzeugt ist. Dies fuhrt mich zu der
weiteren Uberzeugung, dass es so ziemlich
egal ist, welcher Religion man angehört,
wenn jeder einzelne tur sich an Gott glaubt
Denn weder Jesu noch Mohammed noch
Buddha haben behauptet, dies oder dies sei
die einzig wahre Religion... Von mir aus
kann jeder glauben, was er will, ich glaube
an Gott und nicht unbedingt an all die
Religionen» (zit. n. R. Schuster, a.a.O.,
Nr. 600). Diese und andere vergleichbare
Aussagen belegen zunächst eine zweistufige

Relativierung, einmal die Erosion des
konfessionellen Identitatsbewusstseins (ev,
kath.), darüber hinaus die des christlichen
Identitatsbewusstseins überhaupt (christlich,
islamisch usw.). Gemessen an den Massstaben

konfessionell-christlicher oder gesamt-
christlicher Rechtglaubigkeit sind dies
Merkmale eines religiösen Verfalls. Aber
wird man damit den jungen Menschen

schweizer schule 9/90 3



gerecht und vor allem dem geschichtlichen
Entwicklungsprozess, der sich hier spiegelt?

Die Schülerin glaubt ja doch an Gott,
allerdings in einer persönlich-privaten und
darum individuellen Weise. Dies allein
zählt für sie: Wenn überhaupt, muss jeder
in religiöser Hinsicht aus dem eigenen
«Innersten heraus überzeugt» sein - ein
typisch neuzeitlicher, «moderner» Standpunkt.

Die Idee der Religionsfreiheit hat seit
der Aufklärung eine persönliche Freiheit zur
Religion hervorgebracht, zunächst nur bei
wenigen Menschen, in unserem Jahrhundert

massenweise, ein «Auswahlchristentum»
(P. M. Zulehner). Heute ist daraus

eine Auswahlreligiosität überhaupt geworden:

Man fühlt sich frei, sich entweder an
keiner der grossen historischen Religionen
zu orientieren oder gleichzeitig an mehreren

- eine «postmoderne» Position neuer,
nachchristlicher religiöser Bindung. Ein
18jähriger drückt das prägnant so aus: «Gott
ist für jeden der, den derjenige glaubt, dass

er es sei. Gott hat für die Öffentlichkeit
verschiedene Formen und Gestalten» (zit.
n. R. Schuster, Nr. 1173).

Wenn ich vom religiösen Wandel statt nur
vom religiösen Verfall spreche, habe ich
den geschichtlichen Vorgang vor Augen,
der mit dieser Subjektivierung zur
Individualisierung und Pluralisierung von Religion

geführt hat, mit der Folge, dass die
Doppelgleichung «religiös christlich

kirchlich-christlich» aufgehoben wird.
Diese Aufhebung ist einmal als Auflösung
zu deuten und kann mit Recht kirchlich
beklagt werden: Religionsverlust im Sinne
von Entkirchlichung und Entchristlichung
(Verfallstheorie, Säkularisierungstheorie).
Gleichzeitig muss der Vorgang als Transformation

von Religion gedeutet werden
(Theorie religiösen Wandels), wobei die
Beurteilung zunächst offen bleiben sollte.
Bevor wir theologisch urteilen und pädagogisch

reagieren, müssen wir die einzelnen
Menschen und den geschichtlichen Prozess

4 schweizer schule 9/90



im ganzen zu verstehen suchen; darauf
kommt es mir an.

Welche religiösen Fragen beschäftigen
heutige Jugendliche und welches sind ihre
Schwierigkeiten mit Glauben und Kirche?

Eine verbreitete allgemeine Schwierigkeit
haben die jungen Leute und viele Erwachsene

mit den Kirchen, wenn sie spuren,
dass diese das eigene selbständige Suchen
verhindern, nur mit Forderungen kommen
und vornehmlich in Abgrenzungen denken.
Jugendliche können ferner nichts mit
formelhaften religiösen Antworten anfangen.

Die Schwierigkeiten betreffen mithin
zunächst die Art und Weise, wie die Kirche
Religion repräsentiert und vermittelt. Uber
diese Tradierungskrise (Krise der Tradie-
rungsformen) hinaus haben wir es jedoch
auch mit einer Krise des Tradierten selbst
zu tun, mit der Unverstandlichkeit und
Unzulänglichkeit der zu tradierenden
Glaubensinhalte (etwa den Aussagen des
Glaubensbekenntnisses). Die folgenreichsten
Schwierigkeiten kreisen m.E. nicht um die
Kirche, sondern um den Glauben. Wie
kann man heute noch glauben? Folglich
wird die Kirche an der PIausibiIitat ihrer
Rede vom Glauben gemessen; daneben
freilich ebenso stark an ihrem Handeln:
Tritt sie uberzeugend für die Menschen, tur
Gerechtigkeit, Frieden, Bewahrung der
Umwelt usw. ein oder nicht?

Innerhalb der Glaubensprobleme bezieht
sich die erste und wahrscheinlich bela-
stendste Ratlosigkeit nach unseren Befunden

auf die enttauschte Erwartung an Gott
als Helfer in Not und Leid. Die Jugendlichen

klagen ein, was ihnen in der Kindheit
vom «lieben Gott» gesagt worden ist.
Warum lässt Gott in seiner Liebe und
Allmacht das unsägliche Leid zu? Immer
wieder schiebt sich in allen seinen Facetten
das Theodizeeproblem in den Vordergrund.
Die Antwort des Glaubens, die Bedeutung
des Kreuzes, fallt den Jugendlichen (von
selbst) nicht ein.

Eine zweite elementare Schwierigkeit im
Gottesglauben betrifft den Anfang von
allem, das Ratsei der Entstehung des
Universums, des Seins überhaupt. Hierin ist
zugleich die Frage nach Bestimmung, Ziel
und Sinn eingeschlossen. Die Antworten
der Kirche (Schöpfung, Sündenfall und

Neuschopfung) werden entweder gar nicht
wahrgenommen und verstanden oder sofort
in einer unauflösbaren Konkurrenz zu den
Naturwissenschaften und ihren Erkenntnissen

gesehen (Weltentstehungshypothesen,
Evolutionstheorien). Die meisten Jugendlichen

sehen sich vor die Zumutung gestellt,
«in zwei Ontologien» leben und denken zu
sollen (G. Schmidtchen). Ein «komplementäres

Denken» (vgl. hierzu die
Untersuchungen von K. H. Reich in Fribourg) fallt
ihnen noch schwer.

Der dritte Aspekt der Krise dreht sich
angstbesetzt um das Ende des Lebens. Gibt
es ein «Weiterleben nach dem Tode»? So
wird immer wieder oft mit Verzweiflung in
der Stimme gefragt. Nochmals steht Gott
selbst auf dem Spiel, und wieder fallen den
so fragenden jungen Leuten die zentralen
christlichen Antworten nicht von selbst ein:
hier die Aussagen über die Auferstehung
Jesu und die Auferstehung der Toten. Was
hiermit gemeint ist, scheint den Jugendlichen

nach meinem Eindruck ganz weit
entrückt zu sein.

Wenn in diesem allem gleichzeitig -
viertens - Gottes Existenz selbst fragwürdig
wird, sind die fur den Glauben «todlichen
Thesen» versammelt. Ein Malerlehrling
mochte «Glauben ohne todliche Thesen»
(Schuster, Nr. 451). Die todlichste dieser
todlichen Thesen ist die Vermutung, dass
Gott vielleicht nur eine «Ertindung der
Menschheit» ist. Jetzt hat der Zweifel die
sprachlich-semantische Ebene erreicht.
«Gott» wird in Anfuhrungsstriche gesetzt:
«'Gott', das ist ein Wort, nichts anderes...»,
eine «Symbolfigur» (Nr. 1210). Gebildetere
Schüler (Wirtschaftsgymnasiasten) sprechen
eloquent von der bedeutungsvollen
«Funktion» Gottes, weil der Glaube an Gott
Halt gebe, fugen jedoch trocken hinzu:
«Die Frage nach der Existenz Gottes sei hier
dahingestellt» (Nr. 114). Schliesslich wird
nicht mehr an Gott, sondern nur an den
Glauben an Gott geglaubt: In den schwierigen

Situationen «hilft... nicht der angebliche

'Gott', sondern nur der Glaube an
diesen Gott...» (Nr. 11 72). Wieder stimmt
es tief nachdenklich, dass den Jugendlichen
auch hier die einzige Antwort, die die
christliche Kirche seit jeher gibt, nicht in
den Sinn kommt: die Erfahrung und
Erkenntnis Gottes in der Begegnung mit Jesus

schvseizer schule 9/90 5



von Nazareth (vgl. ausführlicher:
Erwachsenwerden ohne Gott? A.a.O., Seite 52-92).

Sie fordern für den Religionsunterricht eine
«elementarisierende Konzentration» der
theologischen Inhalte. Wie müsste Ihrer
Meinung nach ein solches Kerncurriculum
aussehen?

Unter einem Kerncurriculum verstehe ich
ein Gefuge von Grundthemen bzw. Schlus-
selthemen. In die Mitte gehört die Gottesfrage

unter den genannten Aspekten: Gott
und das Leid: die Theodizeefrage und das
Kreuz; Gott und der Anfang: Schöpfung
oder Evolution? Gott und die Frage nach
dem Ende, dem Tod: der Sinn der Botschaft
von der Auferstehung; Gott und die Erfahrung

seiner Realität im Gegenuber zu
Rehgionskritik und Atheismus. Mit dieser
Identifizierung von «Inhalten» sind wir
jedoch erst bei der einen Seite von dem,
was «Elementarisierung» meint. «Elementarisierung»

ist zwar eine «Konzentration»,
aber auf elementare menschliche Note,
nicht nur auf Unterrichtsstoffe. Sie hat
Prozesscharakter: Sie zielt auf ein gemeinsames

Fragen und Suchen zwischen Schulern,

Mitschülern, Lehrenden. Im übrigen ist

jene Autzahlung noch nicht vollständig.
Das Thema «Kirche» gehört ebenfalls in das
Kerncurriculum; ausserdem sind ethische
Grundthemen zu berücksichtigen, vorrangig

die des sog. konziliaren Prozesses: das
Ringen um Gerechtigkeit, Frieden, Bewahrung

der Schöpfung. Oft können sich junge
Menschen nur noch über das politisch-
ethische Engagement von Christen mit
Kirche partiell einverstanden erklaren.

Sie sagen, Religionslehrer und Religionslehrerinnen

müssten die Deutungsmuster der
Jugendlichen in bezug auf religiöse
Fragestellungen herausfinden. Was verstehen Sie
darunter?

Neben den «Deutungsmustern» als relativ
stabilen Formen der Wahrnehmung und
Interpretation von Wirklichkeit (vgl. den
«Deutungsmusteransatz» in der Soziologie)
richten wir in Tubingen die Aufmerksamkeit
besonders auf die entwicklungsbedingten
Veränderungen der Auffassungsformen, die
in letzter Zeit Gegenstand von
Untersuchungen zur Entwicklung des «moralischen
Urteils» (L. Kohlberg), des «religiösen

Urteils» (F. Oser) und zur «Glaubensentwicklung»

im ganzen (J.W Fowler) geworden
sind (vgl. hierzu F. Schweitzer,

Lebensgeschichte und Religion, München 1987).
Mehreres kommt immer zusammen: erstens
Soziahsationseinflusse, zweitens
Entwicklungsfaktoren, drittens die persönliche,
aktive Auseinandersetzung des einzelnen
mit beiden vorstehenden Determinanten.
Was ist konkret gemeint?

Fur primär entwicklungsbedingte Autfas-
sungsformen braucht man entwicklungspsychologische

Kenntnisse. Wenn 10-11 jahrige

Schuler auf die Frage, welche
Religionszugehörigkeit der Prophet Elia hat, antworten,

er sei «evangelisch» bzw. «Christ»,
kann man das mit dem erklaren, was Piaget
den «Egozentrismus» des Kindes genannt
hat, die Assimilation an die allein vertrauten

naheliegenden Auffassungsweisen, an
die lineare Perspektive vom eigenen Standort

aus.

Wenn Jugendliche, wie oben angeführt, alle
Religionen im Grunde fur gleich halten,
weil diese letztlich doch alle dasselbe
wollen und leisten, folgen sie einem
soziologisch erklärbaren «Deutungsmuster», das
in seinem Kern aus einer «funktionalen»
Erklärung besteht: Die Religionen werden
an dem gemessen, was sie leisten
(Funktion=Leistung). Das hierbei mitspielende

relativierende Denken kann einerseits
entwicklungsbedingt sein. Es kann gleichzeitig

aus der historischen Verbreitung
funktionaler Denkmuster abgeleitet werden.

Praktisch findet man im Unterricht die
Deutungsmuster der Schuler(innen) heraus,
indem man ihnen viel Gelegenheit gibt,
ihre eigenen Vorstellungen einzubringen.
Provokative Medien (Bilder, Texte, Filme),
Rollenspiele, Auseinandersetzung mit
Äusserungen von Altersgenossen (die
Textsammlung von R. Schuster ist eine
Fundgrube), können dies fordern. Die
Fähigkeit, Schulerausserungen zu interpretieren

und Schuler als sich entwickelnde
Menschen zu verstehen, kann geschult
werden. Hier liegt eine der zukunftigen
Aufgaben fur die Verbesserung der reli-
gionspadagogischen Ausbildung und
Fortbildung.

6 schweizer schule 9/90



Sie nennen die Zeit vom dritten
Lebensjahrzehnt an bis zum Alter von ca. 50
Jahren eine «unbekannte Landschaft».
Welche Leitideen und Schwerpunkte sehen
Sie für eine Entwicklung des Glaubens in
dieser Lebensphase?

Diese letzte Frage sprengt etwas den
Rahmen und den zur Verfügung gestellten
Raum, zumal es sich im Grunde um mehrere

Lebensphasen handelt. Zwischen 20 und
30 ist man mit der Aufgabe des Aufbaus
einer ersten Lebensform als Erwachsener
befasst und muss die Spannung zwischen
Sondieren-durfen und Entscheidungen-
treffen-mussen ausbalancieren. Anders ist
die Lebenssituation zwischen 30 und 40
(Phase des Sesshaftwerdens nach D.J.
Levinson) oder die um 50 (Situation des
«leeren Nestes» fur Ehepaare, weil die
Kinder aus dem Hause sind, relative
Unumkehrbarkeit des bisher gewählten beruflichen

Lebensweges, beginnende körperliche
Schwache, Tod der eigenen Eltern u.a.m.).

Grundsatzlich müssen wir wahrnehmen
und wahrhaben, dass die religiose Lebenslinie

bzw. Glaubensgeschichte des einzelnen

in seine allgemeine Lebensgeschichte
einbezogen ist. Das heisst, der Glaube kann
sich noch sehr verandern.

Eine meiner Leitlinien ist daher die Umfor-
mulierung christlicher «Erziehung» in die
Aufgabe der Glaubens- und Lebens-«Be-
gleitung» (vgl. mein Buch «Bildung als
Lebensbegleitung und Erneuerung. Kirchliche

Bildungsverantwortung in Gemeinde,
Schule und Gesellschaft», Gütersloh 1990).

Hierbei verdient ein Punkt besondere
Aufmerksamkeit: Wird es im Jugend- und
jungen Erwachsenenalter zu einer religiösen

Entwicklungssackgasse kommen oder
nicht? Es gibt Wege, die aus der drohenden
Krise herausfuhren. Einer der Wege fuhrt
von einem naiven vorkritischen Verständnis
der biblischen Überlieferung über die Stufe
der kritischen Entmythologisierung (in der
dann leicht alles zweifelhaft wird) zu einer
«zweiten, nachkritischen Naivität» (P.

Ricoeur). Jetzt kann jemand die
Weihnachtsgeschichte zwar nicht mehr als das
Kind hören, das er damals einmal war, aber
wieder wie ein Kind, obwohl er vermutet,
dass es sich historisch gesehen um eine
Legende handelt.

Tiefen Krisen im Alter zwischen 20 und 30
stehen mögliche neue Anfange im
Gottesglauben im spateren Leben gegenüber. Sie
können verschiedene Anlasse haben; einer
kann die Überlegung sein, wie man die
eigenen Kinder erziehen und ihnen antworten

soll. Einer etwas über 30jahrigen
schwangeren katholischen Frau, die aus der
Kirche ausgetreten ist, geht plötzlich aut,
dass sie wohl alles noch einmal uberdenken

muss, denn: «Mein Kind wird Fragen
stellen» - auch gerade die Frage nach Gott.

Wir Erwachsenen sind selbst das eigentliche
Problem der Erziehung. Dies betrifft

nicht zuletzt die Religionspadagogen und
Theologen selbst. Die persönliche religiose
Glaubensvergewisserung im Gesprach mit
andern muss übrigens nicht zu einer
individualistischen Seelenpflege werden.
Wenn wir die «unbekannte Landschaft» des
Erwachsenenlebens zu erkunden versuchen,

werden wir auf Schritt und Tritt der
uns formenden und verformenden uberindi-
viduellen Einflüsse in Gesellschaft, Staat
und eben auch in der Kirche gewahr.
Darum ist Wegbegleitung mit kritischer
Aufklarung und gemeinsamem Handeln zu
verbinden.

Interview: Vreni Merz

Prot üi Karl Einst \ipkow, geb 1928 in Bieleteld,
seit 1968 Professor tur Praktische Theologie tReligions-
padagogik) an der Ev.-theologischen Fakultat und
kooptiertes Mitglied fur Pädagogik an der Fakultat tur
Sozial- und Verhaltenswissenschatten der Universität
Tubingen

schweizer schule 9/90 7


	Ist Gott noch gefragt?

