Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz
Band: 77 (1990)

Heft: 9: Erwachsenwerden ohne Gott? : Religiose Erziehung in einer
nachchristlichen Gesellschaft

Artikel: Ist Gott noch gefragt?
Autor: Nipkow, Karl Ernst / Merz, Vreni
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-532402

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-532402
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ist Gott noch gefragt?

Interview mit Karl Ernst Nipkow

Die Jugendlichen (nicht nur sie!) haben
grosse Miihe mit der Kirche, aber das
Thema «Gott» scheint ireendwie noch
aktuell zu sein. So lauten die Resultate von
Untersuchungen in Deutschland, die auch
fUr uns reprasentativ sein dirften. Im
folgsenden Interview gibt Karl Ernst Nipkow
dariiber Auskunft.

Vreni Merz: Herr Professor Nipkow, in
lhren Publikationen und Forschungsberich-
ten zeigen Sie liberzeugend, dass das
Thema Religion unter den Jugendlichen
auch heute noch aktuell ist. Wie meinen
Sie das?

Karl Ernst Nipkow: Meine Einschatzung
stiitzt sich auf Erhebungen in der Bundesre-
publik aus dem letzten Jahrzehnt, darunter
auf meine Auswertung einer umfangreichen
Sammlung von Ausserungen Jugendlicher
im Alter von 16-20 Jahren, zum Teil auch
dlter, aus allen Bereichen des beruflichen
Schulwesens in Wiirttemberg (vgl. R. Schu-
ster [Hg.], Was sie glauben. Texte von
Jugendlichen, Stuttgart 1984; K. E. Nipkow,
Erwachsenwerden ohne Gott? Gotteserfah-
rung im Lebenslauf, Miinchen 1987,
31990). Danach erlaubt die religiose Situa-
tion der Jugendlichen kein pauschales
Urteil.

Das verbreitete Desinteresse bis hin zu
schonungsloser Ablehnung richtet sich
gegen die Kirche als Institution und gegen
den zugemuteten Kirchgang. Es erstreckt
sich ferner auf dogmatische Sachverhalte
und konfessionelle Unterscheidungslehren.
Was aber keineswegs genauso schnell
beiseite geschoben wird, ist die Frage nach

Gott. Sie ldsst sich nicht so umstandslos aus
dem eigenen Leben verabschieden. Aller-
dings ist sie mehr ein verschwiegenes und
oft verdrangtes Problem im Dunkel des
eigenen Innern, ein Ausdruck der Selbstver-
borgenheit. In diesem Sinne hangen mehr
junge Menschen am Thema «Gott», als wir
auf den ersten Blick erkennen konnen. Gott
ist fiir viele noch eine grosse Vermutung
und eine Anfrage an ihr Leben. Religion
und Gott sind zwar nicht in der Weise
«aktuell», wie anderes von offentlicher
Aktualitat ist. Aber wir haben es auch
keineswegs mit einer religionslosen Zeit zu
tun.

Bei der Charakterisierung der religiosen
Situation sprechen Sie im Unterschied zu
denen, die hauptsachlich von Religionsver-
fall und -verlust reden, eher vom religiésen
Wandel. Konnen Sie das erlautern?

Lassen Sie mich von der Ausserung einer
Siebzehnjahrigen ausgehen: «Ich glaube an
Gott, weil ich irgendwie aus meinem
Innersten heraus davon tberzeugt bin. Was
ich nicht sicher weiss, ist, als was ich
diesen Gott bezeichnen soll. Ist er ein
katholischer, evangelischer, islamischer,...2
Dies erweckt in mir den Glauben, dass es
wohl einen Gott gibt, aber nicht einen flir
jede Religion. D.h. fiir mich, dass die eine
Religion, zu welcher ich erzogen wurde,
nicht unbedingt die richtige ist, da ja jede
davon tberzeugt ist. Dies fiihrt mich zu der
weiteren Uberzeugung, dass es so ziemlich
egal ist, welcher Religion man angehort,
wenn jeder einzelne fir sich an Gott glaubt.
Denn weder Jesu noch Mohammed noch
Buddha haben behauptet, dies oder dies sei
die einzig wahre Religion... Von mir aus
kann jeder glauben, was er will, ich glaube
an Gott und nicht unbedingt an all die
Religionen» (zit. n. R. Schuster, a.a.0.,

Nr. 600). Diese und andere vergleichbare
Aussagen belegen zundchst eine zweistu-
fige Relativierung, einmal die Erosion des
konfessionellen Identititsbewusstseins (ev.,
kath.), dartber hinaus die des christlichen
Identitatsbewusstseins iiberhaupt (christlich,
islamisch usw.). Gemessen an den Masssta-
ben konfessionell-christlicher oder gesamt-
christlicher Rechtglaubigkeit sind dies
Merkmale eines religiosen Verfalls. Aber
wird man damit den jungen Menschen

schweizer schule 9/90



gerecht und vor allem dem geschichtlichen
Entwicklungsprozess, der sich hier spiegelt?

Die Schiilerin glaubt ja doch an Gott, aller-
dings in einer personlich-privaten und
darum individuellen Weise. Dies allein
zahlt fir sie: Wenn tberhaupt, muss jeder
in religioser Hinsicht aus dem eigenen
«Innersten heraus tberzeugt» sein — ein
typisch neuzeitlicher, «<moderner» Stand-
punkt. Die Idee der Religionsfreiheit hat seit
der Aufkldarung eine personliche Freiheit zur
Religion hervorgebracht, zunachst nur bei
wenigen Menschen, in unserem Jahrhun-
dert massenweise, ein «Auswahlchristen-
tum» (P. M. Zulehner). Heute ist daraus
eine Auswahlreligiositat tiberhaupt gewor-
den: Man fuhlt sich frei, sich entweder an
keiner der grossen historischen Religionen
zu orientieren oder gleichzeitig an mehre-
ren — eine «postmoderne» Position neuer,
nachchristlicher religioser Bindung. Ein
18jahriger driickt das pragnant so aus: «Gott
ist fur jeden der, den derjenige glaubt, dass

er es sei. Gott hat fiir die Offentlichkeit
verschiedene Formen und Gestalten» (zit.
n. R. Schuster, Nr. 1173).

Wenn ich vom religiosen Wandel statt nur
vom religiosen Verfall spreche, habe ich
den geschichtlichen Vorgang vor Augen,
der mit dieser Subjektivierung zur Indivi-
dualisierung und Pluralisierung von Reli-
gion geflihrt hat, mit der Folge, dass die
Doppelgleichung «religios = christlich

= kirchlich-christlich» aufgehoben wird.
Diese Aufhebung ist einmal als Auflosung
zu deuten und kann mit Recht kirchlich
beklagt werden: Religionsverlust im Sinne
von Entkirchlichung und Entchristlichung
(Verfallstheorie, Sakularisierungstheorie).
Gleichzeitig muss der Vorgang als Transfor-
mation von Religion gedeutet werden
(Theorie religiosen Wandels), wobei die
Beurteilung zundchst offen bleiben sollte.
Bevor wir theologisch urteilen und padago-
gisch reagieren, mussen wir die einzelnen
Menschen und den geschichtlichen Prozess

schweizer schule 9/90



im ganzen zu verstehen suchen; darauf
kommt es mir an.

Welche religiosen Fragen beschiftigen
heutige Jugendliche und welches sind ihre
Schwierigkeiten mit Glauben und Kirche?

Eine verbreitete allgemeine Schwierigkeit
haben die jungen Leute und viele Erwach-
sene mit den Kirchen, wenn sie spiren,
dass diese das eigene selbstindige Suchen
verhindern, nur mit Forderungen kommen

und vornehmlich in Abgrenzungen denken.

Jugendliche kénnen ferner nichts mit
formelhaften religiosen Antworten anfan-
gen. Die Schwierigkeiten betreffen mithin
zundchst die Art und Weise, wie die Kirche
Religion reprasentiert und vermittelt. Uber
diese Tradierungskrise (Krise der Tradie-
rungsformen) hinaus haben wir es jedoch
auch mit einer Krise des Tradierten selbst
zu tun, mit der Unverstandlichkeit und Un-
zulanglichkeit der zu tradierenden Glau-
bensinhalte (etwa den Aussagen des Glau-
bensbekenntnisses). Die folgenreichsten
Schwierigkeiten kreisen m.E. nicht um die
Kirche, sondern um den Glauben. Wie
kann man heute noch glauben? Folglich
wird die Kirche an der Plausibilitat ihrer
Rede vom Glauben gemessen; daneben
freilich ebenso stark an ihrem Handeln:
Tritt sie Uberzeugend fur die Menschen, fir
Cerechtigkeit, Frieden, Bewahrung der
Umwelt usw. ein oder nicht?

Innerhalb der Glaubensprobleme bezieht
sich die erste und wahrscheinlich bela-
stendste Ratlosigkeit nach unseren Befun-
den auf die enttauschte Erwartung an Gott
als Helfer in Not und Leid. Die Jugendli-
chen klagen ein, was ihnen in der Kindheit
vom «lieben Gott» gesagt worden ist.
Warum lasst Gott in seiner Liebe und
Allmacht das unsagliche Leid zu? Immer
wieder schiebt sich in allen seinen Facetten

das Theodizeeproblem in den Vordergrund.

Die Antwort des Glaubens, die Bedeutung
des Kreuzes, fallt den Jugendlichen (von
selbst) nicht ein.

Eine zweite elementare Schwierigkeit im
Gottesglauben betrifft den Anfang von
allem, das Rétsel der Entstehung des Uni-
versums, des Seins tberhaupt. Hierin ist
zugleich die Frage nach Bestimmung, Ziel
und Sinn eingeschlossen. Die Antworten
der Kirche (Schopfung, Stndenfall und

Neuschopfung) werden entweder gar nicht
wahrgenommen und verstanden oder sofort
in einer unauflosbaren Konkurrenz zu den
Naturwissenschaften und ihren Erkenntnis-
sen gesehen (Weltentstehungshypothesen,
Evolutionstheorien). Die meisten Jugendli-
chen sehen sich vor die Zumutung gestellt,
«in zwei Ontologien» leben und denken zu
sollen (G. Schmidtchen). Ein «<komplemen-
tares Denken» (vgl. hierzu die Untersu-
chungen von K. H. Reich in Fribourg) fallt
ihnen noch schwer.

Der dritte Aspekt der Krise dreht sich
angstbesetzt um das Ende des Lebens. Gibt
es ein «Weiterleben nach dem Tode»? So
wird immer wieder oft mit Verzweiflung in
der Stimme gefragt. Nochmals steht Gott
selbst auf dem Spiel, und wieder fallen den
so fragenden jungen Leuten die zentralen
christlichen Antworten nicht von selbst ein:
hier die Aussagen tber die Auferstehung
Jesu und die Auferstehung der Toten. Was
hiermit gemeint ist, scheint den Jugendli-
chen nach meinem Eindruck ganz weit
entriickt zu sein.

Wenn in diesem allem gleichzeitig -
viertens — Gottes Existenz selbst fragwdrdig
wird, sind die ftir den Glauben «todlichen
Thesen» versammelt. Ein Malerlehrling
mochte «Glauben ohne todliche Thesen»
(Schuster, Nr. 451). Die todlichste dieser
todlichen Thesen ist die Vermutung, dass
Gott vielleicht nur eine «Erfindung der
Menschheit» ist. Jetzt hat der Zweifel die
sprachlich-semantische Ebene erreicht.
«Gott» wird in Anfuhrungsstriche gesetzt:
«'Gott’, das ist ein Wort, nichts anderes...»,
eine «Symbolfigur» (Nr. 1210). Gebildetere
Schiler (Wirtschaftsgymnasiasten) sprechen
eloquent von der bedeutungsvollen (!)
«Funktion» Gottes, weil der Glaube an Gott
Halt gebe, fiigen jedoch trocken hinzu:
«Die Frage nach der Existenz Gottes sei hier
dahingestellt» (Nr. 114). Schliesslich wird
nicht mehr an Gott, sondern nur an den
Glauben an Gott geglaubt: In den schwieri-
gen Situationen «hilft... nicht der angebli-
che ‘Gott’, sondern nur der Glaube an
diesen Gott...» (Nr. 1172). Wieder stimmt
es tief nachdenklich, dass den Jugendlichen
auch hier die einzige Antwort, die die
christliche Kirche seit jeher gibt, nicht in
den Sinn kommt: die Erfahrung und Er-
kenntnis Gottes in der Begegnung mit Jesus

schweizer schule 9/90



von Nazareth (vgl. ausfihrlicher: Erwach-
senwerden ohne Gott? A.a.0O., Seite 52-92).

Sie fordern fiir den Religionsunterricht eine
«elementarisierende Konzentration» der
theologischen Inhalte. Wie miisste lhrer
Meinung nach ein solches Kerncurriculum
aussehen?

Unter einem Kerncurriculum verstehe ich
ein Geflige von Grundthemen bzw. Schliis-
selthemen. In die Mitte gehort die Gottes-
frage unter den genannten Aspekten: Gott
und das Leid: die Theodizeefrage und das
Kreuz; Gott und der Anfang: Schopfung
oder Evolution? Gott und die Frage nach
dem Ende, dem Tod: der Sinn der Botschaft
von der Auferstehung; Gott und die Erfah-
rung seiner Realitat im Gegeniiber zu
Religionskritik und Atheismus. Mit dieser
Identifizierung von «Inhalten» sind wir
jedoch erst bei der einen Seite von dem,
was «Elementarisierung» meint. «Elementa-
risierung» ist zwar eine «Konzentration»,
aber auf elementare menschliche Note,
nicht nur auf Unterrichtsstoffe. Sie hat
Prozesscharakter: Sie zielt auf ein gemein-
sames Fragen und Suchen zwischen Schii-
lern, Mitschtilern, Lehrenden. Im Gbrigen ist
jene Aufzahlung noch nicht vollstandig.
Das Thema «Kirche» gehort ebenfalls in das
Kerncurriculum; ausserdem sind ethische
Grundthemen zu berticksichtigen, vorran-
gig die des sog. konziliaren Prozesses: das
Ringen um Gerechtigkeit, Frieden, Bewah-
rung der Schopfung. Oft konnen sich junge
Menschen nur noch tber das politisch-
ethische Engagement von Christen mit
Kirche partiell einverstanden erkldren.

Sie sagen, Religionslehrer und Religionsleh-
rerinnen miissten die Deutungsmuster der
Jugendlichen in bezug auf religiose Frage-
stellungen herausfinden. Was verstehen Sie
darunter?

Neben den «Deutungsmustern» als relativ
stabilen Formen der Wahrnehmung und
Interpretation von Wirklichkeit (vgl. den
«Deutungsmusteransatz» in der Soziologie)
richten wir in Tibingen die Aufmerksamkeit
besonders auf die entwicklungsbedingten
Verdnderungen der Auffassungsformen, die
in letzter Zeit Gegenstand von Untersu-
chungen zur Entwicklung des «<moralischen
Urteils» (L. Kohlberg), des «religiosen

Urteils» (F. Oser) und zur «Glaubensent-
wicklung» im ganzen (J.W. Fowler) gewor-
den sind (vgl. hierzu F. Schweitzer, Lebens-
geschichte und Religion, Miinchen 1987).
Mehreres kommt immer zusammen: erstens
Sozialisationseinfliisse, zweitens Entwick-
lungsfaktoren, drittens die personliche,
aktive Auseinandersetzung des einzelnen
mit beiden vorstehenden Determinanten.
Was ist konkret gemeint?

Fir primar entwicklungsbedingte Auffas-
sungsformen braucht man entwicklungspsy-
chologische Kenntnisse. Wenn 10-11jahri-
ge Schiler auf die Frage, welche Religions-
zugehorigkeit der Prophet Elia hat, antwor-
ten, er sei «evangelisch» bzw. «Christ»,
kann man das mit dem erklaren, was Piaget
den «Egozentrismus» des Kindes genannt
hat, die Assimilation an die allein vertrau-
ten naheliegenden Auffassungsweisen, an
die lineare Perspektive vom eigenen Stand-
ort aus.

Wenn Jugendliche, wie oben angefiihrt, alle
Religionen im Grunde fur gleich halten,
weil diese letztlich doch alle dasselbe
wollen und leisten, folgen sie einem sozio-
logisch erklarbaren «Deutungsmuster», das
in seinem Kern aus einer «funktionalen»
Erkldarung besteht: Die Religionen werden
an dem gemessen, was sie leisten
(Funktion=Leistung). Das hierbei mitspie-
lende relativierende Denken kann einerseits
entwicklungsbedingt sein. Es kann gleich-
zeitig aus der historischen Verbreitung
funktionaler Denkmuster abgeleitet werden.

Praktisch findet man im Unterricht die
Deutungsmuster der Schiiler(innen) heraus,
indem man ihnen viel Gelegenheit gibt,
ihre eigenen Vorstellungen einzubringen.
Provokative Medien (Bilder, Texte, Filme),
Rollenspiele, Auseinandersetzung mit
Ausserungen von Altersgenossen (die
Textsammlung von R. Schuster ist eine
Fundgrube), konnen dies fordern. Die
Fahigkeit, Schilerdusserungen zu interpre-
tieren und Schiiler als sich entwickelnde
Menschen zu verstehen, kann geschult
werden. Hier liegt eine der zukiinftigen
Aufgaben fir die Verbesserung der reli-
gionspadagogischen Ausbildung und
Fortbildung.

schweizer schule 9/90



Sie nennen die Zeit vom dritten Lebens-
jahrzehnt an bis zum Alter von ca. 50
Jahren eine «unbekannte Landschaft».
Welche Leitideen und Schwerpunkte sehen
Sie fiir eine Entwicklung des Glaubens in
dieser Lebensphase?

Diese letzte Frage sprengt etwas den
Rahmen und den zur Verfligung gestellten
Raum, zumal es sich im Grunde um mehre-
re Lebensphasen handelt. Zwischen 20 und
30 ist man mit der Aufgabe des Aufbaus
einer ersten Lebensform als Erwachsener
befasst und muss die Spannung zwischen
Sondieren-durfen und Entscheidungen-
treffen-mussen ausbalancieren. Anders ist
die Lebenssituation zwischen 30 und 40
(Phase des Sesshaftwerdens nach D.J.
Levinson) oder die um 50 (Situation des
«leeren Nestes» flir Ehepaare, weil die
Kinder aus dem Hause sind, relative Unum-
kehrbarkeit des bisher gewdhlten berufli-
chen Lebensweges, beginnende korperliche
Schwache, Tod der eigenen Eltern u.a.m.).

Grundsatzlich missen wir wahrnehmen
und wahrhaben, dass die religiose Lebens-
linie bzw. Glaubensgeschichte des einzel-
nen in seine allgemeine Lebensgeschichte
einbezogen ist. Das heisst, der Glaube kann
sich noch sehr verandern.

Eine meiner Leitlinien ist daher die Umfor-
mulierung christlicher «Erziehung» in die
Aufgabe der Glaubens- und Lebens-«Be-
gleitung» (vgl. mein Buch «Bildung als
Lebensbegleitung und Erneuerung. Kirchli-
che Bildungsverantwortung in Gemeinde,
Schule und Gesellschaft», Gitersloh 1990).

Hierbei verdient ein Punkt besondere
Aufmerksamkeit: Wird es im Jugend- und
jungen Erwachsenenalter zu einer religio-
sen Entwicklungssackgasse kommen oder
nicht? Es gibt Wege, die aus der drohenden
Krise herausfiihren. Einer der Wege fiihrt
von einem naiven vorkritischen Verstandnis
der biblischen Uberlieferung tGber die Stufe
der kritischen Entmythologisierung (in der
dann leicht alles zweifelhaft wird) zu einer
«zweiten, nachkritischen Naivitat» (P.
Ricoeur). Jetzt kann jemand die Weih-
nachtsgeschichte zwar nicht mehr als das
Kind horen, das er damals einmal war, aber
wieder wie ein Kind, obwohl er vermutet,
dass es sich historisch gesehen um eine
Legende handelt.

Tiefen Krisen im Alter zwischen 20 und 30
stehen mogliche neue Anfange im Gottes-
glauben im spateren Leben gegeniber. Sie
konnen verschiedene Anldsse haben; einer
kann die Uberlegung sein, wie man die
eigenen Kinder erziehen und ihnen antwor-
ten soll. Einer etwas Gber 30jdhrigen
schwangeren katholischen Frau, die aus der
Kirche ausgetreten ist, geht plotzlich auf,
dass sie wohl alles noch einmal tiberden-
ken muss, denn: «Mein Kind wird Fragen
stellen» — auch gerade die Frage nach Gott.

Wir Erwachsenen sind selbst das eigentli-
che Problem der Erziehung. Dies betrifft
nicht zuletzt die Religionspdadagogen und
Theologen selbst. Die personliche religiose
Glaubensvergewisserung im Gesprach mit
andern muss tbrigens nicht zu einer
individualistischen Seelenpflege werden.
Wenn wir die «unbekannte Landschaft» des
Erwachsenenlebens zu erkunden versu-
chen, werden wir auf Schritt und Tritt der
uns formenden und verformenden tberindi-
viduellen Einflusse in Gesellschaft, Staat
und eben auch in der Kirche gewabhr.
Darum ist Wegbegleitung mit kritischer
Aufklarung und gemeinsamem Handeln zu
verbinden.

Interview: Vreni Merz

Prot. Dr. Karl Ernst Nipkow, geb. 1928 in Bielefeld;
seit 1968 Professor fir Praktische Theologie (Religions-
pddagogik) an der Ev.-theologischen Fakultit und
kooptiertes Mitglied fur Padagogik an der Fakultat fur
Sozial- und Verhaltenswissenschaften der Universitat
Tiubingen.

schweizer schule 9/90

~d



	Ist Gott noch gefragt?

