
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 77 (1990)

Heft: 1

Artikel: Johann Amos Comenius : eine pädagogische Mumie oder ein
didaktischer Revolutionär?

Autor: Winkel, Rainer

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-526054

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-526054
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Johann Amos Come-
nius: Eine pädagogische
Mumie oder ein
didaktischer Revolutionär?*

Rainer Winkel

Comenius. Sicher, wir haben alle den
Namen einmal gehört. Eiserner Bestand der
PadaHOfiikgeschichte. Geschichte ist zwar
Mode. Und doch: Was hat ein Pädagoge
aus dem 1 7. lahrhundert in unserer Zeit zu
suchen? Rainer Winkel macht deutlich,
dass die Grosse des Pädagogen lohann
Arnos Comenius verkannt wird, wenn man
ihn auf den Pädagogen reduziert. Das ist
nur vordergrundig ein Paradox. Und gerade
darum wird die Beschäftigung mit Comenius

auch heute fruchtbar.

Die einen sagten immer so ist der
Mensch., und suchten zu verhindern,
dass er menschlicher wird Die
andern sagen kein Blut und kein
Leiden soll verhindern, den menschlichen

Menschen, der aus der Ferne
winkt, zu erreichen »

Ludwig Marcuse, 1969

I. Erinnerungen

Ob jemand in Bern oder Zurich, in Berlin
oder Dresden, in Prag oder Moskau, in
Paris oder London, in New York oder Rio
de Janeiro Lehrer/in wird, ist gewiss nicht
dasselbe. Zu unterschiedlich sind Sprache
und Kultur, Schulen und Lehrplane,
Prüfungsordnungen und Examina. Und doch:

*Der Aufsatz ist gewidmet Klaus Schaller zum 65
Geburtstag am 3 Juli 1990

Ich vermute, auf einen Namen werden sie
alle stossen, die da oder dort ein Lehrerstudium

absolvieren: auf Johann Arnos Comenius,

auf Jan Arnos Komensky dessen
400ster Geburtstag am 28. Marz 1 992 und
dessen 320ster Todestag am 15. November
1990 weltweit zahlreiche Erinnerungen und
Würdigungen präsentieren werden. Das
muss Grunde haben, denen nachzugehen
lohnt...

Als ich im April des Jahres 1964 in Bonn
mein Lehrerstudium aufnahm, war ich -
wie sich das für einen richtigen Studenten
gehört - rat-, aber nicht hilflos, orientie-
rungs-, aber nicht leitungsbedurftig, und
selbstverständlich von einer geradezu
gnadenlosen Neugier gepackt - eine
Neugier, die mich mehr als 20 Semester
lang in Beschlag nahm, denn erst 1975
absolvierte ich meine letzte akademische
Prüfung. Da stand ich also nun vor einer
sich zugig füllenden Aula, mein Studienbuch

und das Vorlesungsverzeichnis in der
Hand: Hier sollte gleich eine Vorlesung
über «Das Prinzip der Erziehung» - im
Anschluss an Johann Arnos Comenius
beginnen. Warum strömten so viele meiner
Kommilitonen gerade in diese Veranstaltung?

Wer war Comenius? Was ist
überhaupt Pädagogik? Sollte ich wirklich eine
Wissenschaft studieren oder mich nicht
doch dem literarischen Schaffen zuwenden?

Scientia oder ars? Studium oder Poesis?
Paideia oder Mimesis? Ein die Wahrheit
Suchender oder das Schone, Wahre und
Gute Darstellender? - Ehe ich mich versah,
sass ich in dem Hörsaal und lauschte einem
Mann, der sich damals anschickte, der
wohl kundigste Interpret des Lebens-
Werkes von Johann Arnos Comenius zu
werden: Klaus Schaller. Er sprach thessend
Tschechisch und Latein, war also bestens
ausgerüstet, die Schriften Komenskys ins
Deutsche zu ubersetzen, zu edieren und zu
erläutern. Von dieser allerersten Vorlesung
ist mir ein Ausruf bis heute in der Erinnerung

geblieben. Schaller sprach diese
beiden Wortchen wie ein einziges Wort
aus. Und noch heute meine ich, jeder dritte
Satz begann oder endete mit der Interjektion

«gerade nicht!» Was dieser Comenius
«gerade nicht» gemeint, gewollt, gesagt

schweizer schule 1/90 3



hatte... Worauf man sich bei Comenius
«gerade nicht» berufen, stützen, Zustimmung

holen dürfte... Für welche Theorie
und Praxis Comenius «gerade nicht»
verantwortlich, gar haftbar gemacht werden
konnte... Hier und damals hörte ich es zum
erstenmal. Ein paar Wochen später ging ich
in die Sprechstunde des damals 39jährigen
Professors Schaller, der sich einige Jahre
vorher in Mainz bei Theodor Ballauff mit
einer Schrift über «Die Pädagogik des
Johann Arnos Comenius und die Anfänge
des pädagogischen Realismus im 1 7.
Jahrhundert» habilitiert hatte. Ich wollte mehr
wissen, Skepsis äussern, vielleicht gar
Nachprüfungen anstellen. Und auch von
diesem Gespräch ist mir vor allem dies in
Erinnerung: Comenius war ganz anders,
nicht zu vergleichen, «gerade nicht» der,
den zu kennen man glaubte. Ich bin dann,
wie es sich für einen ordentlichen Studenten

gehört, meinem ersten akademischen
Lehrer - wenn auch auf Umwegen - nach
Bochum an die neu gegründete Ruhr-
Universität gefolgt; und seit mittlerweile 25
Jahren beschäftigt mich dieses Comeniani-
sche «Ita non!», dieses Schaller'sche
«Gerade nicht!». Und vielleicht gelingt es
im folgenden, die Pädagogik dieses bömi-
schen Bischofs an einigen wenigen Beispielen

so vorzustellen, dass ihr provokatives
«Gerade nicht» ein wenig ahnbar wird.

Nun wäre ich ein miserabler Comenius-
Interpret, wenn ich die Ordnung missachtete.

Mein Essay gliedert sich in fünf Teile.
Nach dieser kleinen Einleitung soll in
einem zweiten Abschnitt das Leben von
Johann Arnos Comenius entlang einiger
weniger Daten und Ereignisse skizziert
werden. Sodann wird uns das Hauptwerk
Komenskys in seinen grundlegenden Aussagen

beschäftigen. Viertens ist die «Didacti-
ca Magna» vor allem unter dem Gesichtspunkt

vorzustellen, inwiefern sie der
stagnierenden didaktischen Diskussion und
einer in Reformruinen erstarrten Schule von
heute zu neuem Leben verhelfen könnte.
Und weil der Kreis eines Gedankenganges
als «orbis pictus» zum Ausgangspunkt
zurückkommen sollte, werde ich zum Schluss
noch einmal auf die Hochschule zu sprechen

kommen - freilich nicht in erinnernder,

sondern in vorausschauender Haltung.

II. Von Nivnice bis Amsterdam: Das Leben
eines Exulanten (1592-1670)

Als Jan Arnos Komensky am 28. März 1 592
in der ostmährischen Stadt Nivnice geboren
wurde, kündigten noch unruhigere Zeiten
sich an: Die Hugenottenkriege waren
Symptome fortdauernder kirchlich-religiöser

Krisen; die kriegerischen Auseinandersetzungen

zwischen den europäischen
Mächten liefen auf einen schieren Machtkampf

hinaus; die neue Weltentheorie des
Nikolaus Kopernikus begründete die
modernen Naturwissenschaften; die aus
den Kolonien gezogenen Profite ermöglichten

den frühen Kapitalismus; und die
Konkretion von «Utopia» (jener «nova
insula de optimo rei publicae», wie sie
Thomas Morus 151 6 publiziert hatte)
lautete - Amerika: Ausweg, Zuflucht,
Hoffnung für die Enttäuschten, Unterdrückten

und Verfolgten. Solche Zustände und
Verhältnisse sind kein schlechtes Milieu für
grosse Geister und Künstler. Shakespeare
(1564 -1616) und Descartes (1596-1650),
Galilei (1 564-1642) und Rembrandt
(1606 -1669), Corneille (1606-1684) und
Milton (1608-1674), Kepler (1571-1630)
und Grotius (1 583-1645) waren Zeitgenossen

von Comenius, der in die Böhmische
Brüder-Unität geboren wurde. Früh
verwaist sorgte dieser «geistig und geistlich
ausgeprägteste Zweig der tschechischen
Reformation»

Prot. Dr. Rainer Winkel, M.A., 1943, war viele jähre
Lehrer, geht weiterhin in regelmässigen Abstanden in
die Schule und ist heute Ordinarius für Erziehungswissenschaft

an der Berliner Hochschule der Künste.

4 schweizer schule 1/90



(W. Korthaase, 1987, S. 255) fur seine
Erziehung. Er wurde nach Herborn und EHei-

delberg, calvinistisch orientierte Hochschu-
len, geschickt, blieb dort bis 1613, erhielt
einen Ruf an die Lateinschule nach Prerov
und schliesslich in die Gemeinde Fulnek an
der schlesischen Grenze, wo er wohl die
einzigen und letzten von Familiengluck
geprägten Jahre seines Lebens verbrachte.
1 620, nach der Schlacht auf dem «Weissen
Berg», setzte die rücksichtslose Gegenreformation

ein: Plünderungen und Vertreibungen

waren an der Tagesordnung. Comenius
verlor sein Haus; seine Frau und die beiden
Sohne starben an der Pest; er selbst hetzte
von einem Ort zum anderen - der erste
Exulant der Neuzeit wurde Asylant in vielen
Landern Und doch (oder gerade deswegen)
tröstete er andere: Seine Erbauungsschriften
geben Zeugnis davon, vor allem das 1623
geschriebene «Labyrinth der Welt und das
Paradies des Herzens». Eine erste längere
Bleibe fand er im polnischen Leszno (Lissa),
wo er Schuldirektor der Burgergemeinde
wurde Hier schrieb er vor allem seine
didaktischen Schriften- Das «Informatorium
der Mutterschul» und die «Janua linguarum
reserata», «Die Geottnete Tur zu den
Sprachen». Langst tobte der 30jahrige
Krieg, der Comenius zu zahlreichen Frie-
densinitiativen veranlasste. Er besuchte u.a
England (1641), Holland und Schweden
(1642 und 1646), sowie in geheimer
Mission Lüneburg (1 647) und trat auf
zweierlei Weise t'ur eine Beseitigung des
Elends der Menschen ein: pädagogisch und
politisch. Langst war er ein weltberühmter
Schulretormer geworden, als Friedensstifter
freilich war er weniger gefragt. So schrieb
er und beriet, regte an und tröstete, sein
Gesamtwerk nahm Konturen an Er hatte
ein zweitesmal geheiratet, in Elbing eine
neue Familie gegründet: 1643 kam eine
Tochter, 1646 ein Junge zur Welt Aber
auch die zweite Frau starb. «Der Westfälische

Frieden» bedeutete die Auslieferung
Böhmens an Habsburg, das Ende seines
Vaterlandes. Im «Vermächtnis der sterbenden

Mutter, der Bruder-Unitat» hater 1650
diesem unsäglichen Schmerz darüber
Ausdruck verliehen.

Ein Jahr vorher schloss er seine dritte Ehe.
Von 1650 - 54 war er in Ungarn tatig, wo
der «Orbis sensualium pictus» entstand, die

gemalte Welt in 180 Bildern, aber auch das
szenische Dramenspiel «Schola ludus».
Zurückgekehrt nach Leszno traf ihn im
April 1656 ein weiterer Schlag: Polnische
Partisanen brannten Lissa nieder, er verlor
sein Haus, seine Bibliothek, vor allem seine
Manuskripte, das heisst die Aufzeichnungen
jahrelanger Arbeiten. Er verliess Polen, fand
Zuflucht in Amsterdam, in der Familie
seines alten Gönners de Geer, das Erschei
nen der «Opera Didactica Omnia» konnte
er 1657 noch erleben, am 15 November
1670 starb er, fern der Heimat, 78 Jahre alt.
Vier Merkmale kennzeichnen dieses Leben
und sind tur das comenianische Werk von
über 250 Schritten sowie seine ungezählten
praktischen Engagements von geradezu
fundamentaler Bedeutung.

Comenius war Dissident und Exulant,
Heimatvertriebener und Asylsuchender -
die Millionen Leidensgenossen unseres
Jahrhunderts sowie unserer Tage haben in
ihm gleichsam ihren Stammvater

Comenius hat darüber hinaus wie kein
anderer Pädagoge Leid erfahren. Sein
theoretisches und praktisches Wirken
betrieb er nicht von einem bequemen
Sessel aus, sondern inmitten des Elends

Drittens hat Comenius von Anfang an
Pädagogik und Politik, die res humana und
die res publica, als zwei Seiten eines
Anliegens gesehen, ohne sie gleichzusetzen,

gar zu verwechseln Dem humanistischen

Schulreformer zur Seite stand der
leidenschaftliche Ireniker, dessen
Friedensbemühungen wohl in keinen Schritten so
erschütternd Ausdruck fanden, wie in der
«Via Lucis» (von 1641), dem «Weg zum
Licht» aus dem «Labyrinth der Welt» (das
zehn Jahre vorher erschienen war)

Und viertens schliesslich hat Comenius
trotz allen Leids und aller Enttäuschung
nicht resigniert, sondern im Gegenteil an
seinen Zielen und Hoffnungen festgehalten.
Dass Pädagogik und Politik eine optimistische

Vision benotigen, musste man dem
Chili asten Komensky nicht bestandig
nachweisen.

schweizer schule 1/90 5



III. Das Hauptwerk: Die «Consultatio
Catholica» (ab 1662)

Wer das Leid der Leidenden auf Kosten der
Leidenden nicht an sich heranlasst, wird
«Woher» und «Wohin» des Leids gerade
nicht ergrunden Comenius hatte keinen
«Platz an der Sonne», ihm waren Leid und
Elend von klein aut vertraut. Als lOjahriger
bereits verlor er den Vater, ein Jahr spater
die Mutter, und als geduldeter Gast in
einem fremden Haus musste er hochbetagt
erleben, dass die Herausgabe seines
Hauptwerkes an fehlenden Finanzen scheiterte.
Dazwischen lagen Bemühungen und
Fehlschlage, Verfolgungen und Brandschatzungen,

Anklagen und Verdächtigungen,
Hunger, Krankheit und Tod Vielleicht liegt
aber just darin das Geheimnis seines
Wirkens- er wusste, wovon er redete,
handelte und schrieb Was also sind die
Grundaussagen seines Werkes? Wie erklarte

er das Leid? Worin sah er die Behebung
der Missstande? Was hatte er einer Welt zu
sagen, die auch und gerade im 17 Jahrhundert

an schlimmen Abgründen entlangtaumelte?

Wenn meine Autzeichnungen stimmen,
dann begrusste in der Woche, nachdem ich
in seiner Sprechstunde war, Klaus Schaller
einen Gastreferenten aus Prag in seiner
Vorlesung Er wurde als Dimtrij Tschizews-
kij vorgestellt, dem das Auffinden des
comeniamschen Hauptwerkes zu verdanken

ist In spannenden Worten erzahlte
Tschizewskij, wie er 1935 in Halle die bis
dahin unbekannten Teile des nachgelassenen,

teils noch unvollendeten Hauptwerkes
fand «De rerum humanarum emendatione
Consultatio Catholica» hatte es Comenius
genannt Uber die Verbesserung der
menschlichen Verhaltnisse wollte er eine
allgemeine Beratung vorlegen

Sie besteht - ganz im barocken Sinne: aus
sieben Teilen, deren Bucher wie folgt
lauten Die «Panegersia» (also der Universale

Weckruf), die «Panaugia» (die Universale

Aufklarung bzw. Erleuchtung), die
«Pansophia» bzw «Pantaxia» (die Universale

Weisheit oder Ordnung der Dinge), die
«Pampaedia» (die Universale Bildung), die
«Panglottia» (die Universale Sprachpflege),
die «Panorthusia» (die Universale Verbesse¬

rung) und die «Pannuthesia» (der Universale
Mahnruf) Im Zentrum steht also die

«Pampaedia», die allgemeine Bildung aller
Menschen Nicht die Nützlichkeit oder die
Karriere, nicht die Zensuren und Zeugnisse,
weder Titel noch Besitztumer befinden über
das Heil der Menschen, sondern
ausschliesslich - ihre Bildung Sie ist nicht
randstandig, untergeordnet, je nach Proteststarke

mal rasch mit ein paar zusätzlichen
Etatzuwendungen zu subventionieren,
sondern das zentrale Element der «emenda-
tionis rerum humanarum», der Verbesserung

der menschlichen Dinge Als Christ
weiss Comenius um die «Verkehrtheit des
Menschen», die im Mythos von der Erbsunde

ihre metaphorische Umschreibung
gefunden hat Weil der Mensch seitdem
zum Guten wie zum Bosen fähig ist, kann
er sein Schicksal nicht dem Zufall oder dem
Geraune dunkler Machte uberlassen,
sondern ist - bei zuteilwerdender Gnade -
verantwortlich tur die vita humana und die
res humanae «Erziehung besteht dann
geradezu darin, diese Verantwortlichkeit
jeden Menschen erfahren zu lassen, ihn
aber zugleich zu ermächtigen, aus eigener
Einsicht und Entscheidung die Verkehrtheit
rückgängig zu machen» (Th Ballautf/K.
Schaller, 2 Bd,1970, S 168). Aufklarung
tut also not, Wissen ist notig, Entscheidung
gefordert, Freiheit unverzichtbar Das Präfix
«pan» deutet darauf hin, dass mit Detailver-
besserungen eben nichts zu machen ist,
dass Abspaltungen zu Fehllosungen fuhren,
dass Einseitigkeiten die Wurzel vieler Übel
sind «Das Ganze» gilt es im Auge zu
behalten, wenn man die Teile verbessern
will

Also gerade nicht verstärkt Verstandesschulung

oder Gemutspflege, kein Facherpanoptikum
und kein Spezialistentum, sondern

cultura universalis, eine auf das Ganze
bezogene Pflege des ganzen Menschengeschlechtes

Comenius schreibt in der
«Pampaedia» (S. 15f) «Zunächst wünschen
wir, dass auf diese vollkommene Weise
nicht nur irgendein Mensch, wenige oder
viele, zu vollkommener Menschlichkeit
geformt werden, sondern alle Menschen,
und zwar jeder einzelne, jung und alt, arm

johann Arnos Comenius Titelkupfer zu «Opera
didactica omnia», Amsterdam 1657

6 schweizer schule 1/90





und reich, adelig und nicht-adelig, Manner
und Frauen, kurz jeder, der als Mensch
geboren ist. So soll künftig die ganze
Menschheit dieser zur Vollkommenheit
fuhrenden Wartung (cultura) teilhaftig
werden: alle Altersstufen, alle Stande,
Geschlechter und Volker.» Neben dem
ganzheithchen Aspekt der Bildung ist

folglich ihr demokratischer, ja kosmopolitischer

Charakter zu beachten. Bildung ist
nicht partikular, sondern allumfassend. Sie
ist nicht gegen andere durchzusetzen,
sondern nur mit allen zu erreichen. Solange

die Stande einander bekämpfen, die
einen auf Kosten der anderen sich emanzipieren,

solange Krieg herrscht zwischen
arm und reich, zwischen Katholiken und
Protestanten, zwischen Fürsten und Bauern,
zwischen Mann und Frau..., kann es

Bildung nicht geben (wohl aber Indoktrina-
tion, Verfuhrung und Dressur).

Omnes omnia omnino - Allen gilt es alles
von Grund auf zu lehren, denn nur der
Wissende kann aus dem Gewissen handeln,
nur der Gebildete aufkommen fur die ihm
anvertraute Welt. Zu den beiden Merkmalen

der Ganzheitlichkeit und des Demokratischen

kommt also die Notwendigkeit
einer optimalen Wissensschulung hinzu.
Ignoranten sind bei der Bewältigung von
Problemen nicht zu gebrauchen.

Und schliesslich betont Comemus immer
wieder, dass der reale Mensch sich selbst in
seiner Potentiahtat verfehlt, wenn er ein
falsches Verhältnis zur Welt, zur Natur, zu
den Dingen, Pflanzen, Tieren und Mitmenschen

unterhalt. Wer die Welt als sein
Eigentum betrachtet, die Natur als
Ausbeutungsreservoir benutzt; wer die Dinge
beherrschen will, die Pflanzen nicht
schützt, die Tiere ausrottet, die Gewässer
vergiftet, die Mitmenschen seinem Willen
unterwirft... kurz: Wer das Sein nicht sein
lasst, wird es gerade nicht in Ordnung
bringen können. Wir sind Verwalter, Fluter,
nicht aber Ausbeuter der Welt.

Alle Schulung, alles notige Wissen und
Können ist also auf eben diese Pampaedia
bezogen. Zu diesem Zweck hat Comemus
seine Sprachbucher und Schulplane, seine
didaktischen Überlegungen und methodi¬

schen Ratschlage verfasst. Freilich: Wegen
dieser Konkretionen ist er weltberühmt
geworden, wurde er an die erste Stelle aller
Pädagogen geruckt, quasi mumifiziert und
verglorifiziert und als Gipsfigur auf viele
Podeste gestellt. Aber haben die ihn so
Verehrenden auch begriffen, was Comenius
ohne «Wenn und Aber» gefordert hat: Eine
das Ganze im Blick behaltende, alle
Menschen zu Wissen und Können einladende
Bildung, die zum hutenden Umgang mit
der von Gott geschaffenen Welt einladt?

Alle weiteren Erkenntnisse und Einzelheiten
sind diesem einen Anliegen untergeordnet.
In immer neuen Variationen hat sie Comemus

vorgetragen. Dass er dabei als Böhmischer

Bruder und als ein in der Symmetriesehnsucht

des Barockzeitalters verhafteter
Mensch nicht in Antinomien (also Wider-
Sprüchen), sondern in Triaden sich äusserte,

ist verständlich: Mens, lingua und manus
(Geist, Sprache und die FHand) sind die
Kräfte des Menschen, seine Fähigkeiten
folglich sapere, loqui und agere (also
denken, reden und handeln). Dazu benotigt
er Logik, Grammatik und Pragmatik, denn
das Sein gilt es in dreifacher Weise zu
gestalten, als ens mentale, als ens verbale
und als ens reale - und zwar in den drei
dem Menschen anheimgegebenen
Wirkungsbereichen: in der religio, in der
philosophia und in der politia. Wie aber
gelangt der Mensch zum rechten Wissen
über diese res humanae? Nicht anders als
über die Dreistufigkeit des Wissens, also
über theoria, praxis und chresis. Nur auf
diese Weise lassen sich die drei Aufgaben
des Menschen verwirklichen, nämlich
eruditio, virtus und religio, also Bildung,
Sittlichkeit und Frömmigkeit. Dazu sollen
ihm Staat, Erziehung und Schule verhelfen,
weshalb die drei wichtigsten pädagogischen

Verben lauten: discere, docere und
scire (lernen, lehren, um zu wissen)... In

ungezählten Triaden hat Comenius den
Ursachen des menschlichen Elends nachgespurt

und seine Behebung gefordert' Der
miseria hominis in der Realität steht die
digmtas des Menschen (seine Wurde) als
Möglichkeit gegenüber. Wenn er werden
will, was er werden kann, benotigt er
freilich die (öffentliche) Schule und eine sie
fundierende Didaktik.

8 schweizer schule 1/90



IV. Die Kunst des Lehrens: «Didactica
Magna» (1657)

Wer die comenianische Didaktik würdigen
will, muss sich den Schulunterricht (wenn
er denn überhaupt stattfand) im 16./1 7.
Jahrhundert vorstellen: «belastet mit Mühe
und Qual, mit Zweifel und Phantasterei, mit
Fehlern und Irrtum», schreibt Comenius
(6.1985, S. 12). Mit ein paar Tricks und
Techniken, mit blossen Rezepten und
Appellen istda(gegen) nichts zu machen.
Eine ars docendi et discendi, eine Kunst des
Lehrens und Lernens ist nötig, wenn
Bildung sich ereignen soll. Kunst ist hier nicht
im ästhetischen Sinne gemeint, sondern als
Theorie des Könnens. Der «Kunst des
Unterrichtens» (ebd., S. 25) geht es darum,
«die Unterrichtsweise aufzuspüren und zu
erkunden, bei welcher die Lehrer weniger
zu lehren brauchen, die Schüler dennoch
mehr lernen; in den Schulen weniger Larm,
Uberdruss und unnütze Muhe herrsche,
dafür mehr Freiheit, Vergnügen und wahrhafter

Fortschritt; in der Christenheit weniger

Finsternis, Verwirrung und Streit, dafür
mehr Licht, Ordnung, Friede und Ruhe»
(ebd., S.9).

Ist die «Grosse Didaktik» also eine blosse
Methodenlehre? Ganz und gar nicht. Sie ist
als Didaktik Teil einer allgemeinen Pädagogik,

einer Bildungstheorie und Anthropologie.
In insgesamt 33 Kapiteln führt Comenius

aus, wie die gesamte Jugend rasch,
gründlich und angenehm zu unterrichten
sei (cito, tuto et iucunde). - Schrieb er eine
Erleicherungsdidaktik? Gewiss nicht! Die
Quälerei beim Lernen sollte ein Ende
haben, nicht aber die Anstrengung; vom
äusseren Zwang hielt er nicht viel, wohl
aber von der einsichtigen Disziplin; und die
Lernfreude sollte das wichtigste Element
jeder Schule sein, nicht aber die blosse Lust
oder das aktuelle Bedürfnis. Die Schule hat
ihren Zweck nicht in sich selbst zu suchen,
sondern den jungen Menschen zu
unterweisen, damit er die Dinge wohl erkenne
und gemäss der ihnen gegebenen Bestimmung

uberantworte. Als Wissender soll der
Mensch Herr über das Geschaffene sein,
aber; «Herr über alle Geschöpfe sein heisst,
alle seiner eigentlichen Bestimmung gemäss
und zugleich sich selbst zum Nutzen und

Vorteil ordnen» (ebd., S. 34). Damit artikuliert

Comenius eine doppelte Absage: eine
Absage an die (mittelalterliche) Dummheit,
Unwissenheit und papistische Verblendung,
aber er verneint auch jene (moderne)
Auffassung, die Wissen im Anschluss an
Francis Bacon und seinen «Novum Organum»

(von 1620) als Macht deklarierte und
damit jener Instrumentalisierung der
Vernunft Vorschub leistete, über die 327 Jahre
spater Max Horkheimer und Theodor W.
Adorno in ihrer «Dialektik der Aufklärung»
(1947) grundlich nachgedacht haben.
Unwissenheit vermehrt das Leid, klart über
Ursachen und Folgen, über Verquickungen
und Abhilfen nicht auf. Aber auch die
«Koloniahsierung des Wissens» ist keine
Lösung. Wenn Lehren und Lernen nur noch
entlang der beiden Messlatten von
«efficiency and effectiveness» stattfinden
dürfen, kann sich Bildung gerade nicht
ereignen. Teacher-proot-curricula, operatio-
nalisierte Lernziele, Taxonomien längs und
quer oder normalverteilte Noten hatte er
mit Sicherheit «für Teufelswerk» gehalten.
Der Mensch als homo educandus et educa-
bilis (als erziehungsbedurftiger und
erziehungsfähiger Mensch) ist in der Schule ein
homo educatus, ein Mensch, der in ihr und
durch sie (aber nicht fur sie) erzogen wird.

«Werkstätten der Menschlichkeit» («officina
hominum») nennt Comenius im 10. Kapitel
die (pansophischen) Schulen. Sie sind keine
Aufbewahrungsorte, keine Freizeitcenter
und keine Bedürfnisanstalten - Paukbetriebe,

Sortierfabriken und Neurosenkombinate
freilich auch nicht. Mit all seinen Sinnen,
die Comenius (6.1985, S. 38) als
«Kundschafter und Späher» des Lernens bezeichnete,

soll das Kind das Erschaffene «sehen,
hören, riechen, schmecken oder ertasten» -
nicht um es an sich zu raffen, fur seine
Karriere, Macht oder Lust zu gebrauchen,
sondern weil es - erwachsen geworden -
an der Wiederherstellung (der restitutio) der
Schöpfung teilhaben soll. Der so unterrichtete

und gebildete Mensch tritt also um des
Heils willen ein für die Sachen, fur die
Tiere, für die Menschen. Auf diesem
Lernweg muss der Lehrer dem Schuler
helfen, indem er sehr genau hinsieht, was
der Lernende schon weiss, wo seine Mög-

schweizer schule 1/90 9



Iichkeiten und Grenzen liegen. Zur Bildung
aber ist jeder Mensch, qua Mensch,
unbegrenzt befähigt.

In ihrem 1938 erschienenen Buch «II

segreto dell'infanzia» (Uber das Geheimnis
der Kindheit) hat Maria Montessori diesen
Gedanken wieder aufgenommen, von
insgesamt acht «seelischen Abwegigkeiten»
gesprochen und der Luge, dieser «Verkleidung

der Seele». (Montessori, 1986,
S. 1 77), dem «naturlichen Bauplan des
Menschen» (ebd. S. 27) gegenübergestellt.
Ihn muss der Lehrer mitaufspuren helfen,
damit ihn das Kind erfüllen kann. Und
konsequent setzt Montessori das comeniani-
sche Postulat (dass der Lehrer weniger
lehren soll) in den Ruf des Kindes an die
Lehrerin um: «Hilf mir, es allein zu tun»
(ebd., S. 201).

Worin liegt nun das allem Lehren und
Lernen zugrundeliegende Mass, «die rechte
Ordnung», wenn sie gerade nicht aus dem
zum Imperialismus verkommenen Willen
des Menschen errichtet werden soll?
Comenius schreibt (6.1985, S. 78): «Diese
dürfen wir nur in der Natur suchen, da es

eine unumstossliche Wahrheit ist, dass die
Kunst allein durch Nachahmung der Natur
etwas vermag.» Secundum naturam - der
Natur soll die Lehrkunst folgen, ihre
Ablaufprozesse und Wandlungen bergen die
massgebenden Hinweise. Deshalb findet
sich in der «Didactica Magna» auch stets
dieselbe Beweisfigur: Da wird zunächst ein
Grundsatz aufgestellt, sagen wir, der 8.
Grundsatz zu dauerhaftem Lehren und
Lernen. Er lautet: «Die Natur verknüpft alles
durch bestandige Bande» (ebd., S. 114).
Darauf folgt das Exemplum, in der Regel
das Vogelchen: «Wenn sie» (gemeint ist die
Natur) «z.B. ein Vogelchen bildet, so
verbindet sie in allen Teilen Glied mit
Glied, Knochen mit Knochen und Nerv mit
Nerv. Desgleichen beim Baum: aus der
Wurzel steigt der Stamm empor, aus dem
Stamm wachsen die Aste, aus den Asten die
Zweiglein, aus diesen die Schosslinge, aus
den Knospen die Blatter, Bluten und Fruchte

und schliesslich wieder neue Schosslinge

...» (ebd.). Aus diesen exempla
werden drittens nun die Schlüsse gezogen:
«1. Die Studien des ganzen Lebens müssen
so angeordnet werden, dass sie eine Enzy¬

klopädie ausmachen, in der alles aus einer
gemeinsamen Wurzel gewachsen ist und
sich an seinem rechten Platz befindet...»
(ebd.). Hatten die Schulpadagogen diese
und andere Grund-Satze gelesen, sie
konnten den Schulalltag nicht langer in
einen 45-Minuten-Fachunterricht zerstuk-
keln, aus dem partiell sinnvollen Frontalunterricht

die Dominanz einer verbalen
Dauerbelehrung machen, sie hielten
Gruppenarbeit, Projektunterricht und
«Integrated Studies» für unverzichtbar und
wurden hinter einem sanften Paper- und
Folienritual die Fragen der Lernenden nach
dem Sinnzusammenhang nicht lautlos
liquidieren. -
Die wichtigsten Kapitel in der «Didactica
Magna» sind nach meinem Dafürhalten das
16., 1 7. und 18., also die neun Grundsatze
zu sicherem Lehren und Lernen, die zehn
Grundsatze zu leichtem Lehren und Lernen
und die zehn Grundsatze zu dauerhaftem
Lehren und Lernen. Wer diese 33 Seiten
liest, hat fur die Ausbildung seines didaktischen

Problembewusstseins und fur die
Erweiterung eines pädagogischen
Handlungspanoramas mehr getan als der in die
Berge von Didaktik-Literatur sich vergrabende

Studiosus oder der ein didaktisches
Schema nach dem anderen ausprobierende
Referendar. In diesen Kapiteln finden sich
Einsichten wie diese, «dass die Jugend
leicht zu erziehen ist, wenn

I. frühzeitig, bevor der Verstand verdor¬
ben wird, damit begonnen wird,

II. die notige Vorbereitung des Geistes
vorangeht,

III. der Unterricht vom Allgemeinen zum
Besonderen und

IV. vom Leichten zum Schweren fort
schreitet;

V. wenn niemand durch die Menge des

zu Lernenden uberladen wird und man

VI. stets langsam vorgeht» (ebd., S. 97).

Es ist gewiss nicht ubertrieben, wenn man
Johann Arnos Comenius als den eigentlichen

Begründer der «Kommunikativen
Didaktik» bezeichnet, denn Unterricht hat
er stets als die Hinfuhrung zu einer humanen

Lebensführung unter «inhaltlichen»,

10 schweizer schule 1/90



«methodischen», «beziehungsstrukturellen»
und «storfaktorialen» Gesichtspunkten
angesehen - auch wenn ihm diese Begriffe
noch nicht alle zur Verfugung standen.
1657 schrieb Comemus den Satz: «Die
Menschen müssen so viel wie möglich ihre
Weisheit nicht aus Buchern schöpfen,
sondern aus Himmel und Erde, aus Eichen
und Buchen, d.h. sie müssen die Dinge
selbst kennen und erforschen» (ebd.,
S. 112f). «Learning by doing» hat John
Dewey viel spater diese Forderung genannt;
Hartmut von Hentig sprach in unseren
Tagen vom «Lernen durch Belehrung» und
vom «Lernen durch Erfahrung»; ich selbst
bevorzuge die Chiffre von den drei Ks, also
von der «Konzentration, der Kommunikation

und der Kooperation» als integrale
Bestandteile eines um der Bildung willen
veranstalteten Unterrichts. In einem solchen
Unterricht sind Anstrengung und Freude
keine Gegensatze, sind Arbeit und Spiel
(nicht identisch, aber auch) nicht gegenseitig

sich ausschliessend und sind Anspannung

und Erholung notwendige Rhythmen
eines Prozesses. Wer freilich Spiel nur mit
Entertainment zu ubersetzen vermag,
Freude auf Lustgewinn reduziert und Arbeit
(Lernarbeit) mit Drill und Paukerei gleichsetzt,

dem wird Comemus in aller
Deutlichkeit sagen:

«Wenn dem so ist, so sind daran nicht
die Lernenden, sondern die Lehrenden
schuld» (ebd., S. 182). Und fur die (nicht
fur jene) hat er bekanntlich seine «Didacti-
ca Magna» geschrieben.

V. Perspektiven

Der Gedankenkreis schliesst sich und kehrt
am Ende zum Anfang zurück - auf einer
aktuelleren Ebene freilich:

Anstrengende Tage einer Lehrerfortbildung
liegen hinter mir. Zusammen mit 23 anderen

warte ich an diesem Sonntagnachmittag
auf den sich verspätenden Abflug der
Maschine PA 4518 von Basel nach Berlin.
Uber «Gruppenarbeit» und «Projektunterricht»,

über die «Okologisierung des
Schulgelandes» und «Disziplinschwierig-
keiten», über «Teamarbeit im Kollegium»

und «Community Education» kurz: über
die Schulreform 1990 haben wir in dieser
relativ kleinen Schule bei Basel vier Tage
lang gearbeitet. Mir vis-ä-vis sitzt eine
elegante Frau, Mitte vierzig, und liest. Als
sie das Buch fur ein paar Minuten neben
sich legt, lese ich den Titel: Das Labyrinth
der Welt. Der Roman des Comemus.
Geschrieben hat es Hans Kunkel (1951).
Wir kommen ins Gesprach. Sie ist Kinderarztin

und will zu einem Kongress Ich
frage sie nach dem Grund, warum sie
ausgerechnet dieses Buch liest. «Ach,
wissen Sie, mich haben schon immer
bestimmte Fragen beschäftigt.» «Was fur
Fragen?», mochte ich wissen. Und dann
erzahlt mir diese Schweizer Arztin vom
englischen Burgerkrieg, der Abreise des
Comemus aus England, von seiner Flucht
nach Holland und seiner Ankunft in Schweden.

Sie schildert seine Begegnung mit der
16jahrigen Konigin Christina, und schliesslich

liest sie mir das Gesprach zwischen
dem schwedischen Kanzler Axel von
Oxenstierna und Comenius vor, das im
Sommer des Jahres 1642 stattfand und in
dem es um die Frage ging, ob das Elend in
der Welt wirklich uberwunden werden
kann. Beide bejahen diese Frage, und doch
trennen sie Welten Der Kanzler setzt auf
eine «starke Regierung, die die Menschen
furchten», auf «Herrschaft, die das Bose im
Menschen bekämpft», und natürlich auch
auf die effektive «Verbesserung des Unterrichts»

und die «Reform der Schulen».
Ruhig, aber nachdrücklich widerspricht
Comenius (S. 282): «Es geht um Grosseres
als nur um Schulen Ist der Schulmeister
nicht ein erbärmliches Wesen, wenn er nur
die Kinder unterrichtet, ohne sich zu fragen,
wofür sie das Gelernte benutzen werden?
Kein Mensch wird mehr Lehrer werden
wollen, wenn er nicht das grosse Ziel sieht,
das über seiner schweren Arbeit steht ..»

Die Argumente gehen hin und her: ein
leidenschaftlicher Streit entsteht. Der
Politiker halt die Menschen letzlich tur
schlecht und will sie deshalb mit Macht zur
Ordnung zwingen Comenius hingegen
beruft sich auf andere und anderes (S. 285):
«Ich habe die Kinder in meiner verlorenen
Heimat unterrichtet. Ich habe deutsche und
polnische Kinder unterrichtet. Ich habe
englische Kinder betrachtet und sehe jetzt

schweizer schule 1 /90 11



die Kinder Schwedens. Sie alle haben eines
gemeinsam: das ist ihr Vertrauen und der
Glaube an das Gute.» Und im vollen
Wissen um die Schwere dieses anklagenden

Satzes fahrt Comenius fort:

«Der Zweifel am Sieg des Guten macht die
Menschen schlecht...» -
Mit grossem Ernst schaut meine Gesprächspartnerin

mich an und fährt fort: «Sie
wollen wissen, warum ich gerade dieses
Buch lese. Ist nicht auch die Arztin ein
erbärmliches Wesen, wenn sie kranke
Kinder nur heilt, ohne sich zu fragen, wofür
sie ihre Gesundheit benutzen sollen?» -
Johann Arnos Comenius: Eine pädagogische
Mumie oder ein didaktischer Revolutionär?
Ilse Seehase (in: J.A. Comenius, 1984, S.

10) erklärte ihn kurzerhand zum «Galilei
der Pädagogik». Und diesen lässt Bert
Brecht (1967, S. 1300) bekanntlich die
Worte sagen: «Wer die Wahrheit nicht
weiss, der ist bloss ein Dummkopf. Aber
wer sie weiss und sie eine Lüge nennt, der
ist ein Verbrecher.» - Fürwahr: Ein
revolutionärer Satz! Aber auch der Satz eines
Revolutionars?

Literatur

Alt, Robert Bilderatlas zur Schul- und Erziehungsgeschichte.

2 Bde Berlin Volk und Wissen 1 960 und
1965

Ballauff, Theodor/Schaller, Klaus (Hrsg Pädagogik
Eine Geschichte der Bildung und Erziehung 3 Bde
Freiburg' Alber 1969f

Blekastad, Milada: Comenius Versuch eines Umrisses
von Leben, Werk und Schicksal des Jan Arnos
Komensky Oslo-Prag Universitetsforlaget-Academia
1965

Brecht, Bert: Leben des Galilei Schauspiel In Ders
Gesammelte Werke Bd 3 Frankfurt/M Suhrkamp
1967, S 1229-1345

Comenn, Johannis Arnos Opera Omnia Prag
Academia Scientiarum Bohemoslovenica 1966ff
Bisher sind 10 Bde erschienen, geplant sind ca 50

Ders Opera Didactica Omnia Editio anni 1657
Tomus l-lll Repr Neudruck Prag Academia Scientiarum

Bohemoslovenica 1957 Beide Ausgaben sind
schwer zu erhalten Deshalb wird üblicherweise aus
folgenden Schritten zitiert.

Comenius, Jan Arnos Ausgewählte Werke Hrsg von
Dmitrij Tschizewskij und Klaus Schaller. 3 Bde
Hildesheim Olms 1973 ff.

Ders Böhmische Didaktik Ubersetzt von Klaus
Schaller (Original 1632). Paderborn: Schomngh
1970.

Ders.: Grosse Didaktik. (Original 1657). Hrsg. von
Andreas Flitner Stuttgart Klett-Cotta 6 1985

Ders.: Pampaedia. Lat. Text und dt. Ubersetzung
Hrsg. von Drnitrij Tschizewskij in Gemeinschaft mit
Heinrich Geissler und Klaus Schaller. Heidelberg:
Quelle & Meyer 2 1965

Ders. Centrum securitatis Hrsg von Klaus Schaller
Heideiberg Quelle & Meyer 1964

Ders.: Die Schule als Spiel Schola ludus Ubers von
W Botticher. Langensalza Beyer & Sohne 1888

Ders. 'Orbis sensuahum pictus. Osnabruck-Meisen-
heim/Glan: Hain 1964 Faksimiledruck der Ausgabe
Noribergae M Endter 1658

Ders. Das Labyrinth der Welt und andere Schriften
Leipzig: Philipp Reclam 1984

Heydorn, Heinz-Joachim Jan Arnos Comenius
Grundriss eines Vermächtnisses. In: Ders
Bildungstheoretische Schriften. Bd 1 Frankturt/M • Syndikat
1980, S. 197-202

Hofmann, Franz- Jan Arnos Comenius Köln Pahl-
Rugenstein 1976.

Horkheimer, Max/Adorno, Theodor W Dialektik der
Aufklarung. (Original 1947) In: Theodor W Adorno:
Gesammelte Schriften Bd 3. Frankfurt/M Suhrkamp
1984.

Korthaase, Werner (Hrsg.) Das Böhmische Dorf in
Berlin-Neukölln 1737-1987 Berlin- Edition Hentrich
1987. Das Zitat ist aus einem darin enthaltenen
Beitrag von Jan Milic Lochmann Weitere biographische

Darstellungen finden sich vor allem bei R Alt,
M Blekastad, F Hofmann und H Kunkel

Kunkel, Hans Das Labyrinth der Welt Der Roman
des Comenius Stuttgart Reclam 1951

Marcuse, Ludwig: Nachruf auf Ludwig Marcuse.
(Original 1969) Zurich Diogenes 1975 Das Motto
findet sich auf S 192.

Montessori, Maria Kinder sind anders (Original
1938) Stuttgart Klett-Cotta 1986.

Schaller, Klaus Die Pädagogik des Johann Arnos
Comenius und die Anfange des pädagogischen
Realismus im 17. Jahrhundert Heidelberg Quelle &
Meyer 2. 1967

Ders u a ' Jan Arnos Komensky Wirkung eines
Werkes nach drei Jahrhunderten Heidelberg- Quelle
& Meyer 1970.

Winkel, Rainer. Kritische Erziehungswissenschaft und
Kommunikative Didaktik Dusseidort. Schwann 2.
1988

Ders. (Hrsg ): Pädagogische Epochen von der Antike
bis zur Gegenwart Dusseldorf Schwann 1988 Vgl.
bes die Beitrage von Fritz Marz und Gunter Rudolf-
Schmidt (S 59-120)

Ders.: Schulreform konkret oder: Wie Schule ist und
wie Schule sein konnte In Forum Pädagogik, 2 (3/
1988), S 107-115

12 schweizer schule 1/90


	Johann Amos Comenius : eine pädagogische Mumie oder ein didaktischer Revolutionär?

