Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 76 (1989)

Heft: 12: Asthetische Erziehung : Erziehen zur Freude am Schénen
Artikel: Rehabilitation von Phantasie und Asthetik

Autor: Weisskopf, Traugott

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-535868

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-535868
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rehabilitation von
Phantasie und Asthetik

Traugott Weisskopf

Dass die Phantasie ein zentrales Wesens-
merkmal des Menschen ist, ergibt sich nach

Traugott Weisskopf aus der Betrachtung
tiber Wesen und Bestimmung des Men-
schen. Davon ausgehend werden Aufgaben
der asthetischen Erziehung fir eine hohere
Bewertung der Phantasie genannt, was
zugleich eine Neubewertung der Asthetik
miteinschliesst.’

Der Mensch in seinem Wesen, was ist er?

Als Pestalozzi in seinem Versuch mit der
Armenerziehung auf dem Neuhof totalen
Schiffbruch erlitten hatte, gab es fir ihn in
dieser prekdren Situation nur die eine
Moglichkeit: sich noch griindlicher als
bisher auf die Bestimmung des Menschen
zu besinnen. Die Frucht dieses Nachden-
kens ist die Schrift mit dem etwas seltsamen
Titel: «<Die Abendstunde eines Einsiedlers».
Sie beginnt mit einer grundsatzlichen Frage:
«Der Mensch, so wie er auf dem Throne
und im Schatten des Laubdaches sich
gleich ist, der Mensch in seinem Wesen,
was ist eré»

Diese Frage — man nennt sie die anthropo-

logische — ist wesentlich dlter als Pestalozzi.

Es ist nicht einmal genau auszumachen,
wann sie zum ersten Mal gestellt worden
ist, wahrscheinlich schon bei den Chal-
ddern, einem Volksstamm in Mesopota-
mien, sicher aber etwa ein halbes Jahrtau-

1 Uberarbeitete Fassung des Referates «Die anthropologische
Bedeutung der Phantasie und die Funktion des dsthetischen
Prinzips», gehalten vor der «Interkantonalen Arbeitsgruppe fiir
Schulversuche mit erweitertem Musikunterricht» in Basel am
12.9.1989.

send spater bei den Vorsokratikern. Im
Bereich philosphischen Denkens geht die
kosmologische Frage (nach Ursprung und
Entstehung der Welt) der anthropologischen
Frage voraus: die Riickwendung auf den
Menschen selbst als Frageobjekt erfolgt in
einem spdteren Zeitpunkt. Die Verkntipfung
von beidem hat besonders pragnant der
Grieche Demokrit hervorgehoben, wenn er
formulierte: «Der Mensch, eine kleine
Welt.»

Die Frage nach dem Wesen des Menschen
wurde von der Antike bis zur Gegenwart
dauernd gestellt, manchmal mehr hinter-
griindig und eingehiillt in andere Betrach-
tungen, dann wieder haufiger und vor allem
dringlicher und fordernder in Umbruchzei-
ten. Eine derartige Umbruchzeit war auch
die Phase der Zwischenkriegszeit im 20.
Jahrhundert. Entscheidende Impulse fiir die
philosophische Anthropologie der Gegen-
wart gingen von der Schrift Max Schelers
aus: «Die Stellung des Menschen im Kos-
mos» (1928). Sie ist Ausdruck eines ausge-
sprochenen Krisenbewusstseins und sucht
nach moglichen Losungen: «Der Mensch
weiss nicht mehr, was er ist, und weiss,
dass er es nicht weiss.» Eine zeitgemdsse
Losung konnte darin gefunden werden, dass
eine «Grundwissenschaft vom Wesen und
Wesensaufbau des Menschen» geschaffen
witrde, eben eine philosophisch fundierte
Anthropologie. Eine zentrale Aussage
Schelers — gleichsam seine anthropologi-
sche These — lautet: «Der Mensch ist das X,
das sich in unbegrenztem Masse «weltof-
fen, verhalten kann. Menschwerdung ist Er-
hebung zur Weltoffenheit kraft des Gei-
stes.»

Von dieser Initialschrift gingen grosse
Wirkungen aus. In unmittelbarem Zusam-
menhang damit sind zwei Werke zu sehen,
einerseits die «Einfiihrung in die philosophi-
sche Anthropologie» von Helmut Plessner
unter dem Titel: Die Stufen des Organi-
schen und der Mensch (1928), andererseits
das bisher fundierteste, wenn auch in vieler
Beziehung angreifbare Werk von Arnold
Gehlen: «Der Mensch, seine Natur und
seine Stellung in der Welt» (1940). Die
These Gehlens lautet: Beim Menschen
mussen wir

schweizer schule 12/89

19



einen lebensgefdhrlichen Mangel an
Instinkten feststellen, Madngel, die er kom-
pensatorisch ausgleichen muss durch
Handeln. Deshalb ist der Mensch ein
Mangelwesen, das handeln muss.

Diese wichtigen Impulse losten ein tiefgrei-
fendes Fragen nach dem Wesen des Men-
schen in den verschiedensten Fachgebieten
aus, nicht nur in der Philosophie — zu
erinnern ware an Paul Hiberlin («Der
Mensch» 1941), an Gabriel Marcel, Wil-
helm Keller, Hans Kunz, Michael

[ andmann und viele andere —, nicht nur in
der Pidagogik (Heinrich Roth, Karl Dienelt,
Oxtto Friedrich Bollnow), sondern auch in
der Medizin (Hans Binder, Viktor von
Weizsdcker, Ludwig Binswanger), in der
Theologie (Helmut Thielicke, Walther
Zimmerli, Hermann Ringeling, Teilhard de
Chardin), in der Soziologie (Rolf Dahren-
dorf), in der Biologie (Konrad Lorenz, Adolf
Portmann). Eine ganz besondere Stellung in
dieser keineswegs vollstandigen Aufzahlung
nimmt der Begriinder der Anthroposophie
ein. Rudolf Steiner ging es gerade auch bei
seinen Anregungen fir die Padagogik um
ein anderes, neu entwickeltes Menschen-
bild, das nachzuvollziehen nicht jeder-
manns Sache ist.

Allen diesen beinahe uniibersehbaren
Versuchen liegt die Absicht zugrunde, eine
kategoriale Bestimmung des Menschen
herauszuarbeiten. Man wollte und will
formel- oder thesenhaft Kategorien (Grund-
begriffe, Wesensmerkmale) festhalten,
moglichst knapp und pragnant. Man spricht
auch von sogenannten Anthropina, Merk-
malen, die dem Menschen zugeschrieben
werden konnen. Derartige Antworten auf
die Frage nach dem Wesen des Menschen
sind z.B.: Der Mensch sei weltoffen (Sche-
ler), ein handelndes Méangelwesen
(Gehlen), exzentrisch (Plessner), ein zoon
politikon (Aristoteles), sei ein Sprachwesen
(Platon, Herder), eine normalisierte
Frihgeburt (Portmann), ein homo ludens
(Schiller, Huizinga), ein Geschichtswesen
(Herder, Dilthey). Auch diese Aufzahlung
ist nur eine Liste von Beispielen.

Konnte man, so lautet eine berechtigte
Frage, das Wesen des Menschen einfangen,
wenn man moglichst alle Merkmale zusam-

mentriige und eine Art «Fundamental-
Anthropologie» erstellte? Diesen Versuch
hat Michael Landmann 1979 unter diesem
Titel unternommen. Er glaubte, das Wesen
Mensch in 23 Kategorien einfangen zu
kénnen. Nach meiner Meinung kann eine
Zusammenstellung dieser Art nie vollstdn-
dig sein. Vielleicht ist gerade der nicht
fassbare Rest das entscheidende Merkmal.
Karl Jaspers hat in seinem kleinen Buch
«Der philosophische Glaube» formuliert:
«Der Mensch ist stets mehr als er von sich
weiss.» Ich halte dafiir, dass diese Aussage
nicht nur anthropologisch sehr bedeutsam
ist, sondern auch padagogisch: Nie kann
ich endgiltig wissen, was alles in mir und
meinen Schilern noch verborgen ist.

Der Mensch ist ein phantasiebegabtes
Wesen

In diesen anthropologischen Kontext will
ich auch meine These stellen. Der Mensch
ist ein Wesen der Phantasie. — Das bedeutet
fir mich zweierlei:

a) Phantasie ist ein den Menschen aus-
zeichnendes Merkmal. Daneben gibt es
noch andere Wesenskennzeichen, die ich
auch sehe und durchaus anerkenne. Phan-
tasie ist nie das einzige und unumschrankt
bestimmende Charakteristikum.

b) Phantasie hat jedoch fir den Menschen
eine ganz besondere Bedeutung, die
meines Erachtens zu wenig gesehen wor-
den ist. Sie erméglicht dem Menschen erst
das eigentliche Menschsein, das nach
meinem Verstindnis ein permanentes
Mensch-werden ist. Darin besteht ftir mich
auch das Axiom fir die Begriindung der
anthropologischen Bedeutung der Phanta-
sie: Menschsein heisst Mensch-werden.

Am offensichtlichsten wird diese Aussage in
der Anthropologie des Kindes. Wenn wir
versuchen, das Wesen des Kindes einzufan-
gen, dann liegt ein jedermann zugangliches
Merkmal darin, dass wir feststellen konnen,
das Kind sei ein sich entwickelndes, sich
aufbauendes, sich suchendes, sich differen-
zierendes Lebewesen, kurz: ein werdendes.
Miisste man dieses Merkmal des Kindes
und Jugendlichen in eine Formel fassen,
diirfte man von einem «Noch-Nicht»

20

schweizer schule 12/89



sprechen. Es gibt derartige Schlisselbegriffe
fur das Wesen des Kindes. Ich erinnere an
zwei Beispiele: Fur Erik Erikson besteht das
Wesen des Heranwachsenden darin, dass
er/sie seine/ihre Identitat sucht. — Hans
Saner bezeichnete das Kind als die nattirli-
che Dissidenz.

Im Merkmal des Noch-Nicht liegt nach
meinem Dafltrhalten noch etwas Umfassen-
deres und weiter Gespanntes vor: Liegt in
dieser formelhalften Zusammenfassung ftr
das Wesen des Kindes (und Jugendlichen)
nicht ein Grundmuster, ein Vorbild fur die
Eigenheit, fir die Wesenseigentimlichkeit
des Menschen vor? Der Mensch, nicht nur
das Kind, ist ein Noch-Nicht, denn nie-
mand ist das, was er im Grunde noch
werden kann. Auch der erwachsene
Mensch befindet sich in einem dynami-
schen Werdeprozess, wie das Kind dies
lebendig vorlebt.

Bevor ich diesen Werdeprozess des Men-
schen etwas genauer betrachte, will ich zu
dieser Formel des Noch-Nicht noch zwei
Bemerkungen anfligen: Zu diesem Thema
existiert eine kenntnis- und anregungsreiche
Untersuchung aus der Feder des unbeque-
men Denkers Ernst Bloch mit dem Titel
«Das Prinzip Hoffnung». «Das Thema
dieses Werks» — geschrieben wurde es
zwischen 1938 und 1947, durchgesehen
1953 und 1959 - «sind Traume vom
bessern Leben.» Bloch hat seine «Entdek-
kung des Noch-Nicht-Bewussten» zu einer
«Funktionsanalyse der Hoffnung» ausge-
weitet.

Das Zweite, das ich noch unterstreichen
will: Ich fasse dieses Noch-Nicht in keiner
Weise als defizienten Modus auf im Sinne
des noch nicht reif, noch nicht erwachsen,
noch nicht erfahren genug, sondern als
Hinweis und Beleg fir neue, andere,
grossere Maglichkeiten, also als profizien-
ten, nach vorn und positiv gerichteten
Modus. Das Kind ist ein schones Symbol fiir
den permanenten Anfang, ein Paradigma
flr das Werden.

Diesen Werdeprozess wollen wir noch
etwas praziser ins Auge fassen: Wir sind
und werden zugleich. Alles Sein des
Menschen ist ein vorlaufiges, ein vorlaufen-
des Sein, das durch neues Sein abgelost

schweizer schule 12/89

21



wird, und jedem realen Sein geht seine
Moglichkeit voraus. Jedes zukiinftige Sein
wird zum gegenwartigen, wird zum verge-
henden und vergangenen Sein.

Anders formuliert: Jedes potentielle Sein
kann zu einem realen Sein werden. Jede
Wirklichkeit war einmal Moglichkeit. Aus
der Vielzahl der Potentialititen wird ein
reales Sein: eine von vielen Moglichkeiten
wird realisiert. Wir wahlen aus den Mog-
lichkeiten und versuchen das Gewahlte zu
verwirklichen. Aus vielen Moglichkeiten —
nicht aus unbegrenzt vielen — wird eine
Wirklichkeit, die aber wieder durch eine
neue Wahl verandert, umgestaltet, tiberholt
werden kann.

Gibt es neben der Wahl, die zwischen
Moglichkeiten und der Wirklichkeit vermit-
telt, noch eine andere Briicke, die zwischen
diesen beiden Seinsformen eine Verbin-
dung herstellt?

Ich sehe diese Verbindung zwischen
Moglichkeit und Wirklichkeit in der Fahig-
keit des Menschen zum Entwurf. Wir
entwerfen dauernd in die Zukunft und
erkunden dadurch Maoglichkeiten, lassen .
Maoglichkeiten in der Vorstellung Gestalt
annehmen.

Darin zeigt sich auch menschliche Freiheit,
dass wir Entwrfe hervorbringen konnen,
dass wir aus verschiedenen vorgestellten
Moglichkeiten wiahlen und Entwiirfe
realisieren konnen. Die Umsetzung des
Maoglichen ins Wirkliche, das ist Freiheit.
Wir erfahren uns dauernd als das Imperfek-
te, das Unfertige, das Unabgeschlossene.
Das ist jedoch kein Verhdngnis, sondern
eine Chance, an der Idee des Menschen zu
arbeiten. Das noch nicht Vollendete ist das
Fundament des Schépferischen.

Die Kraft der Phantasie

Welches ist nun die bestimmende und
hilfreiche Kraft in diesem Konzept vom
Menschen als einem sich entwerfenden,
sich wahlenden? Diese Kraft ist die Phanta-
sie — auch Vorstellungskraft oder Einbil-
dungskraft genannt oder Imagination.

Kant nennt die Einbildungskraft ein «Grund-
vermogen der menschlichen Seele». Man
koénnte sie auch umschreiben als bildschaf-
fende, antizipierende, prospektive, proflexi-
ve (statt nur reflexive) Kraft bezeichnen.
Phantasie ist dass sich selber Davoneilende.
Im Gegensatz dazu ist Vernunft die sich
selber kontrollierende Instanz.

Phantasie steht fast immer im Schatten der
Vernunft und wird auch gerne abschatzig
behandelt. Die Geschichte des philosophi-
schen Denkens ist eine Geschichte der
Vernunft und des Verstandes, kaum und
hochstens am Rande eine Geschichte der
Phantasie. Freud spricht etwa davon, dass
die Phantasie ein «Naturschutzpark» des
Menschen sei, in dem er Zuflucht suche.
Ganz anders stuft C.G. Jung die Traume
und Imaginationen ein. Sie sind ftir ihn der
«Urstoff der wissenschaftlichen Arbeit».
«Alle meine Arbeiten, alles, was ich geistig
geschaffen habe, kommt aus den Initialima-
ginationen und -trdumen... Alles, was ich in
meinem spateren Leben getan habe, ist in
ihnen bereits enthalten, wenn auch erst in
Form von Emotionen oder Bildern». (Erin-
nerungen, Traume, Gedanken von C.G.
Jung, 1962)

Wo liegen die Griinde fir diese allgemeine
Geringschatzung und Abseitsstellung der
Phantasie? — Phantasie ist, zugegeben, nicht
leicht zu fassen. Sie wird zwar meist dem
Denken zugeordnet, das von Gefiihlen
begleitet sei. Man spricht deshalb auch von
einem Fiihldenken. Phantasie ist etwas
Vagierendes, Fluktuierendes und nicht
besonders Verlissliches. Die Verwandt-
schaft zum Traum, insbesondere zum
Tagtraum liegt nah. Der Anteil des Intuiti-
ven und des Erschauens ist gross.

In der Ceistesgeschichte wurde die Phanta-
sie in ihrer Bedeutung recht unterschiedlich
eingestuft. Die Scholastik sprach von einem
Seelenvermogen niederer Art, oder Hume
umschreibt die Imaginationen mit abge-
blassten Vorstellungen. Interessanterweise
haben zwei Schweizer die Phantasie sehr
hoch eingestuft, etwa Paracelsus, der als
erster das Wort imaginatio verdeutscht und

22

schweizer schule 12/89



	Rehabilitation von Phantasie und Ästhetik

