
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 76 (1989)

Heft: 12: Ästhetische Erziehung : Erziehen zur Freude am Schönen

Artikel: Rehabilitation von Phantasie und Ästhetik

Autor: Weisskopf, Traugott

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-535868

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-535868
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rehabilitation von
• •

Phantasie und Ästhetik

Traugott Weisskopf

Pass die Phantasie ein zentrales
Wesensmerkmal des Menschen ist, ergibt sich nach
Traugott Weisskopf aus der Betrachtung
über Wesen und Bestimmung des
Menschen Davon ausgehend werden Aufgaben
der ästhetischen Erziehung tur eine höhere
Bewertung der Phantasie genannt, was
zugleich eine Neubewertung der Ästhetik
miteinschliesst.1

Der Mensch in seinem Wesen, was ist er?

Als Pestalozzi in seinem Versuch mit der
Armenerziehung auf dem Neuhof totalen
Schiffbruch erlitten hatte, gab es fur ihn in
dieser prekären Situation nur die eine
Möglichkeit' sich noch grundlicher als
bisher auf die Bestimmung des Menschen
zu besinnen Die Frucht dieses Nachdenkens

ist die Schrift mit dem etwas seltsamen
Titel «Die Abendstunde eines Einsiedlers».
Sie beginnt mit einer grundsatzlichen Frage
«Der Mensch, so wie er auf dem Throne
und im Schatten des Laubdaches sich
gleich ist, der Mensch in seinem Wesen,
was ist er?»
Diese Frage - man nennt sie die
anthropologische- ist wesentlich alter als Pestalozzi
Es ist nicht einmal genau auszumachen,
wann sie zum ersten Mal gestellt worden
ist, wahrscheinlich schon bei den Chal-
daern, einem Volksstamm in Mesopotamien,

sicher aber etwa ein halbes Jahrtau-

1 Uberarbeitete Fassung des Referates «Die anthropologische
Bedeutung der Phantasie und die Funktion des ästhetischen
Prinzips» gehalten vor der «Interkantonalen Arbeitsgruppe fur
Schulversuche mit erweitertem Musikunterricht» in Basel am
12 9 1989

send spater bei den Vorsokratikern Im
Bereich philosphischen Denkens geht die
kosmologische Frage (nach Ursprung und
Entstehung der Welt) der anthropologischen
Frage voraus- die Ruckwendung auf den
Menschen selbst als Frageobjekt ertolgt in
einem spateren Zeitpunkt Die Verknüpfung
von beidem hat besonders prägnant der
Grieche Demokrit hervorgehoben, wenn er
formulierte: «Der Mensch, eine kleine
Welt »

Die Frage nach dem Wesen des Menschen
wurde von der Antike bis zur Gegenwart
dauernd gestellt, manchmal mehr
hintergrundig und eingehüllt in andere Betrachtungen,

dann wieder häufiger und vor allem
dringlicher und fordernder in Umbruchzeiten

Eine derartige Umbruchzeit war auch
die Phase der Zwischenkriegszeit im 20
Jahrhundert Entscheidende Impulse fur die
philosophische Anthropologie der Gegenwart

gingen von der Schritt Max Schelers
aus «Die Stellung des Menschen im
Kosmos» (1928) Sie ist Ausdruck eines
ausgesprochenen Krisenbewusstseins und sucht
nach möglichen Losungen «Der Mensch
weiss nicht mehr, was er ist, und weiss,
dass er es nicht weiss » Eine zeitgemasse
Losung konnte darin gefunden werden, dass

eine «Grundwissenschaft vom Wesen und
Wesensaufbau des Menschen» geschaffen
wurde, eben eine philosophisch fundierte
Anthropologie Eine zentrale Aussage
Schelers - gleichsam seine anthropologische

These - lautet «Der Mensch ist das X,
das sich in unbegrenztem Masse <weltof-
fen> verhalten kann Menschwerdung ist
Erhebung zur Weltoffenheit kraft des Geistes.

»

Von dieser Initialschrift gingen grosse
Wirkungen aus. In unmittelbarem
Zusammenhang damit sind zwei Werke zu sehen,
einerseits die «Einfuhrung in die philosophische

Anthropologie» von Helmut Plessner
unter dem Titel' Die Stufen des Organischen

und der Mensch (1928), andererseits
das bisher fundierteste, wenn auch in vieler
Beziehung angreifbare Werk von Arnold
Gehlen «Der Mensch, seine Natur und
seine Stellung in der Welt» (1940) Die
These Gehlens lautet Beim Menschen
müssen wir

schweizer schule 12/89 19



einen lebensgefährlichen Mangel an
Instinkten feststellen, Mangel, die er
kompensatorisch ausgleichen muss durch
Handeln Deshalb ist der Mensch ein
Mangelwesen, das handeln muss
Diese wichtigen Impulse losten ein tiefgreifendes

Fragen nach dem Wesen des
Menschen in den verschiedensten Fachgebieten
aus, nicht nur in der Philosophie - zu
erinnern ware an Paul Haberlin («Der
Mensch» 1941), an Gabriel Marcel,
Wilhelm Keller, Hans Kunz, Michael
Landmann und viele andere - nicht nur in
der Pädagogik (Heinrich Roth, Karl Dienelt,
Otto Friedrich Bollnow), sondern auch in
der Medizin (Hans Binder, Viktor von
Weizsäcker, Ludwig Binswanger), in der
Theologie (Helmut Thielicke, Walther
Zimmerli, Hermann Rmgeling, Teilhard de
Chardm), in der Soziologie (Rolf Dahrendorf),

in der Biologie (Konrad Lorenz, Adolf
Portmann) Eine ganz besondere Stellung in
dieser keineswegs vollständigen Aufzahlung
nimmt der Begründer der Anthroposophie
ein Rudolt Steiner ging es gerade auch bei

seinen Anregungen fur die Pädagogik um
ein anderes, neu entwickeltes Menschenbild,

das nachzuvollziehen nicht
jedermanns Sache ist.

Allen diesen beinahe unübersehbaren
Versuchen liegt die Absicht zugrunde, eine
kategoriale Bestimmung des Menschen
herauszuarbeiten Man wollte und will
formel- oder thesenhaft Kategorien
(Grundbegriffe, Wesensmerkmale) festhalten,
möglichst knapp und prägnant Man spricht
auch von sogenannten Anthropina,
Merkmalen, die dem Menschen zugeschrieben
werden können Derartige Antworten auf
die Frage nach dem Wesen des Menschen
sind z B Der Mensch sei weltoffen (Sche-
ler), ein handelndes Mangelwesen
(Gehlen), exzentrisch (Plessner), ein zoon
pohtikon (Aristoteles), sei ein Sprachwesen
(Piaton, Herder), eine normalisierte
Frühgeburt (Portmann), ein homo ludens
(Schiller, Huizinga), ein Geschichtswesen
(Flerder, Dilthey) Auch diese Autzahlung
ist nur eine Liste von Beispielen

Konnte man, so lautet eine berechtigte
Frage, das Wesen des Menschen einfangen,
wenn man möglichst alle Merkmale zusam¬

mentrüge und eine Art «Fundamental-
Anthropologie» erstellte? Diesen Versuch
hat Michael Landmann 1979 unter diesem
Titel unternommen Er glaubte, das Wesen
Mensch in 23 Kategorien einfangen zu
können Nach meiner Meinung kann eine
Zusammenstellung dieser Art nie vollständig

sein Vielleicht ist gerade der nicht
fassbare Rest das entscheidende Merkmal.
Karl Jaspers hat in seinem kleinen Buch
«Der philosophische Glaube» formuliert
«Der Mensch ist stets mehr als er von sich
weiss » Ich halte dafür, dass diese Aussage
nicht nur anthropologisch sehr bedeutsam
ist, sondern auch pädagogisch Nie kann
ich endgültig wissen, was alles in mir und
meinen Schulern noch verborgen ist

Der Mensch ist ein phantasiebegabtes
Wesen

In diesen anthropologischen Kontext will
ich auch meine These stellen Der Mensch
ist ein Wesen der Phantasie - Das bedeutet
tur mich zweierlei
a) Phantasie ist ein den Menschen
auszeichnendes Merkmal Daneben gibt es
noch andere Wesenskennzeichen, die ich
auch sehe und durchaus anerkenne Phantasie

ist nie das einzige und unumschränkt
bestimmende Charakteristikum
b) Phantasie hat jedoch fur den Menschen
eine ganz besondere Bedeutung, die
meines Erachtens zu wenig gesehen worden

ist Sie ermöglicht dem Menschen erst
das eigentliche Menschsein, das nach
meinem Verständnis ein permanentes
Mensch-werden ist Darin besteht fur mich
auch das Axiom fur die Begründung der
anthropologischen Bedeutung der Phantasie

Menschsein hetsst Mensch-werden

Am offensichtlichsten wird diese Aussage in
der Anthropologie des Kindes Wenn wir
versuchen, das Wesen des Kindes einzufan-
gen, dann hegt ein jedermann zugängliches
Merkmal darin, dass wir feststellen können,
das Kind sei ein sich entwickelndes, sich
aufbauendes, sich suchendes, sich
differenzierendes Lebewesen, ku rz ein werdendes
Musste man dieses Merkmal des Kindes
und Jugendlichen in eine Formel fassen,
durfte man von einem «Noch-Nicht»

20 schweizer schule 12/89



sprechen. Es gibt derartige Schlüsselbegriffe
für das Wesen des Kindes. Ich erinnere an
zwei Beispiele: Für Erik Erikson besteht das
Wesen des Heranwachsenden darin, dass
er/sie seine/ihre Identität sucht. - Hans
Saner bezeichnete das Kind als die natürliche

Dissidenz.
Im Merkmal des Noch-Nicht liegt nach
meinem Dafürhalten noch etwas Umfassenderes

und weiter Gespanntes vor: Liegt in
dieser formelhalften Zusammenfassung für
das Wesen des Kindes (und Jugendlichen)
nicht ein Grundmuster, ein Vorbild für die
Eigenheit, für die Wesenseigentümlichkeit
des Menschen vor? Der Mensch, nicht nur
das Kind, ist ein Noch-Nicht, denn
niemand ist das, was er im Grunde noch
werden kann. Auch der erwachsene
Mensch befindet sich in einem dynamischen

Werdeprozess, wie das Kind dies
lebendig vorlebt.

Bevor ich diesen Werdeprozess des
Menschen etwas genauer betrachte, will ich zu
dieser Formel des Noch-Nicht noch zwei
Bemerkungen anfügen: Zu diesem Thema
existiert eine kenntnis- und anregungsreiche
Untersuchung aus der Feder des unbequemen

Denkers Ernst Bloch mit dem Titel
«Das Prinzip Hoffnung». «Das Thema
dieses Werks» - geschrieben wurde es
zwischen 1938 und 1947, durchgesehen
1953 und 1959 - «sind Träume vom
bessern Leben.» Bloch hat seine «Entdek-
kung des Noch-Nicht-Bewussten» zu einer
«Funktionsanalyse der Hoffnung»
ausgeweitet.

Das Zweite, das ich noch unterstreichen
will: Ich fasse dieses Noch-Nicht in keiner
Weise als defizienten Modus auf im Sinne
des noch nicht reif, noch nicht erwachsen,
noch nicht erfahren genug, sondern als
Hinweis und Beleg für neue, andere,
grössere Möglichkeiten, also als profizien-
ten, nach vorn und positiv gerichteten
Modus. Das Kind ist ein schönes Symbol für
den permanenten Anfang, ein Paradigma
für das Werden.

Diesen Werdeprozess wollen wir noch
etwas präziser ins Auge fassen: Wir sind
und werden zugleich. Alles Sein des
Menschen ist ein vorläufiges, ein vorlaufendes

Sein, das durch neues Sein abgelöst

schweizer schule 12/89 21



wird, und jedem realen Sein geht seine
Möglichkeit voraus. Jedes zukünftige Sein
wird zum gegenwärtigen, wird zum
vergehenden und vergangenen Sein.

Anders formuliert: Jedes potentielle Sein
kann zu einem realen Sein werden. Jede
Wirklichkeit war einmal Möglichkeit. Aus
der Vielzahl der Potentialitäten wird ein
reales Sein: eine von vielen Möglichkeiten
wird realisiert. Wir wählen aus den
Möglichkeiten und versuchen das Gewählte zu
verwirklichen. Aus vielen Möglichkeiten -
nicht aus unbegrenzt vielen - wird eine
Wirklichkeit, die aber wieder durch eine
neue Wahl verändert, umgestaltet, überholt
werden kann.

Gibt es neben der Wahl, die zwischen
Möglichkeiten und der Wirklichkeit vermittelt,

noch eine andere Brücke, die zwischen
diesen beiden Seinsformen eine Verbindung

herstellt?

Ich sehe diese Verbindung zwischen
Möglichkeit und Wirklichkeit in der Fähigkeit

des Menschen zum Entwurf. Wir
entwerfen dauernd in die Zukunft und
erkunden dadurch Möglichkeiten, lassen
Möglichkeiten in der Vorstellung Gestalt
annehmen.

Darin zeigt sich auch menschliche Freiheit,
dass wir Entwürfe hervorbringen können,
dass wir aus verschiedenen vorgestellten
Möglichkeiten wählen und Entwürfe
realisieren können. Die Umsetzung des

Möglichen ins Wirkliche, das ist Freiheit.
Wir erfahren uns dauernd als das Imperfekte,

das Unfertige, das Unabgeschlossene.
Das ist jedoch kein Verhängnis, sondern
eine Chance, an der Idee des Menschen zu
arbeiten. Das noch nicht Vollendete ist das
Fundament des Schöpferischen.

Die Kraft der Phantasie

Welches ist nun die bestimmende und
hilfreiche Kraft in diesem Konzept vom
Menschen als einem sich entwerfenden,
sich wählenden? Diese Kraft ist die
Phantasie-auch Vorstellungskraft oder
Einbildungskraft genannt oder Imagination.

Kant nennt die Einbildungskraft ein
«Grundvermögen der menschlichen Seele». Man
konnte sie auch umschreiben als bildschaffende,

antizipierende, prospektive, proflexi-
ve (statt nur reflexive) Kraft bezeichnen.
Phantasie ist dass sich selber Davoneilende.
Im Gegensatz dazu ist Vernunft die sich
selber kontrollierende Instanz.

Phantasie steht fast immer im Schatten der
Vernunft und wird auch gerne abschätzig
behandelt. Die Geschichte des philosophischen

Denkens ist eine Geschichte der
Vernunft und des Verstandes, kaum und
höchstens am Rande eine Geschichte der
Phantasie. Freud spricht etwa davon, dass
die Phantasie ein «Naturschutzpark» des
Menschen sei, in dem er Zuflucht suche.
Ganz anders stuft C.G. Jung die Traume
und Imaginationen ein. Sie sind für ihn der
«Urstoff der wissenschaftlichen Arbeit».
«Alle meine Arbeiten, alles, was ich geistig
geschaffen habe, kommt aus den
Initialimaginationen und -träumen... Alles, was ich in
meinem späteren Leben getan habe, ist in
ihnen bereits enthalten, wenn auch erst in
Form von Emotionen oder Bildern».
(Erinnerungen, Träume, Gedanken von C.G.
Jung, 1962)

Wo liegen die Gründe für diese allgemeine
Geringschätzung und Abseitsstellung der
Phantasie?- Phantasie ist, zugegeben, nicht
leicht zu fassen. Sie wird zwar meist dem
Denken zugeordnet, das von Gefühlen
begleitet sei. Man spricht deshalb auch von
einem Fuhldenken. Phantasie ist etwas
Vagierendes, Fluktuierendes und nicht
besonders Verlässliches. Die Verwandtschaft

zum Traum, insbesondere zum
Tagtraum liegt nah. Der Anteil des Intuitiven

und des Erschauens ist gross.

In der Geistesgeschichte wurde die Phantasie

in ihrer Bedeutung recht unterschiedlich
eingestuft. Die Scholastik sprach von einem
Seelenvermögen niederer Art, oder Hume
umschreibt die Imaginationen mit abge-
blassten Vorstellungen. Interessanterweise
haben zwei Schweizer die Phantasie sehr
hoch eingestuft, etwa Paracelsus, der als
erster das Wort imaginatio verdeutscht und

22 schweizer schule 12/89


	Rehabilitation von Phantasie und Ästhetik

