
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 75 (1988)

Heft: 12: Krisen im Lehrerberuf

Artikel: Vom Sinn der Biographie

Autor: Abbt, Imelda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-536077

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-536077
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom Sinn der Biographie

Imelda Abbt

Uber den Sinn einer Biographie zu sprechen
heisst, diese in einen Rahmen zu stellen Von
einem bestimmten Horizont her wird ein
Leben gedeutet Weil wir nie über das Ganze
eines Lebens verfugen, ist jede Biographie ein
Fragment Entsprechend ist jede Theorie
darüber ein Versuch nur, an das Wesentliche
heranzukommen — Ich spreche über drei
biographisch interessante Persönlichkeiten
Aurelius Augustinus (356-430), Carl Gustav
Jung (1865-1961) und Simone Weil (1909-
1943) Augustinus soll unter dem Aspekt «Ein

Lebensweg als Huldigung an Gott» gesehen
werden Bei Jung geht es um die «Individuation

des Menschen» und bei Weil um «Die
Relativierung des menschlichen Ich» Sie

sehen, es geht mir nicht um eine Theorie der
Biographie Ich werde auch nicht im üblichen
biographischen Stil drei Menschen kurz
vorstellen Ich will mich in philosophisch-an-
tropologischer Manier an das Lebensgeheimnis

von drei grossen Persönlichkeiten heranzutasten

versuchen

Unausgesprochen steht im Zentrum die
drangende Frage Wie stehst Du zu Deinem
Gott? Sie stellt sich über den Umweg der
Begegnung mit dem Gottesverhaltnis von
Augustinus, Jung und Weil Diese Frage ist
gerade auch bei Lehrer/innen im Umgang mit
ihren Schulern unausweichlich Der Text
kann als eine besinnliche und herausfordernde

Weihnachtslekture verstanden werden

A. Aurelius Augustinus - Suche nach
letztlicher Wahrheit

«Du (Gott) selbst aber gibst den Antrieb, so
begluckt es ihn (den Menschen), dich zu
preisen Denn zu Dir hin hast du uns geschaffen,

und unruhig ist unser Herz, bis es ruhet in
Dir» (Conf I 1,1)

Die Bekenntnisse — zwischen 397 und 401
entstanden -, die Augustinus als gut Vierzigjähriger

geschrieben hat, sind eigentlich die
Geschichte einer Seele, in der wir uns selbst
wiederfinden können

Augustinus war ein moderner Mensch, weil er
sich wohl als Erster — in einer Art
Autobiographie-äussert Dabei legte er ein leidenschaftliches

Interesse an der Innen- und Tiefschau
des Geistes an den Tag «Noverimme —

Noverim te Wurde ich mich kennen — wurde
ich Dich (Gott) kennen » Selbsterkenntnis
und Gotteserkenntnis ist unauflöslich ineinander

verzahnt Wo aber ist dieser Gott zu
finden? Innen oder aussen? Oben oder unten?
Ist er vergangen, gegenwartig oder zukunftig?
Augustinus hat dazu den inwendigen
Menschen, als dem Menschen nahestehender
«Gegenstand», befragt Mit unerhörter Feinheit,

mit der Fähigkeit, Tone des eigenen und
der anderen Herzen zu hören, beschreibt er
Äusserungen, Funktionen und Gesetze des
menschlichen Seelenlebens Von der Seele

aus zeigt sich der Weg zu Gott, d h in der
Seele, in der eigenen Tiefe, findetein Mensch
Gott. Denn Gott ist uns innerlich, ja innerlicher

als wir uns selber sind Wenn wir zu uns
selber kommen, dann kommen wir zu Gott
und gewinnen gleichzeitig Distanz zu uns
Diese Erfahrung hat Augustinus immer wieder
beschäftigt Seine empirisch-psychologischen
Betrachtungen darüber zeigen eine Nahe zur
menschlichen Wirklichkeit, die noch uns
Heutigen nachvollziehbar ist Sein Genius
zeigte sich gerade darin, dass er die menschlich

tiefen Fragen artikulieren konnte, seien es

Fragen um die Zusammenhange zwischen
Leib, Seele und Geist, um die Freiheit des
Willens, um die Erlösung, um die Erkenntniswege

zu Gott, usw usw «Augustinismus» ist
noch heute uberall anzutreffen, in Denkmu-

schweizer schule 12/88 3



stern, in traditionellen —teilweise stark
vereinseitigten und vorurteilsbeladenen — Fragen
und Antworten Da Augustinus sehr schöpferisch,

dabei aber nicht auf Systematik bedacht
war, kann er leicht fur etwas vereinnahmt
werden

Sicher ist, dass es Augustinus um das Selbst

geht Und dieses Selbst kennen wir letztend-
Iich nicht. Es ist zu unbeständig «Denn da ist

ja —was ich beklagte —auch das tiefe Dunkel,
worin das Mögliche, das in mir ist, sich

verbirgt, so dass mein Geist, wenn er sich
selbst befragt über seine Kräfte, nicht leicht-
Iich es wagen mochte, sich selber zu trauen
einmal, weil das, was ihm eigen ist, zumeist
verborgen bleibt, bis es durch Erlebnis offenbar

wird; dann aber, weil in diesem Leben,
das <eine immerwahrende Versuchung)
genannt wird, sich niemand dessen sicher
wahnen darf...» (Conf X 32, 48) Das ist ein
immerwahrender Antrieb, das Rettende zu
suchen, dabei aber zur Barmherzigkeit zu
neigen, sich und andern gegenüber Daruber
war Augustinus im Gesprach mit Gott, mit
sich selber, mit seiner Zeit, mit den geistigen
Bewegungen seines Jahrhunderts.

Ungezahmte Lebenslust, schrankenloser
Ehrgeiz, lebhaft sprühender Geist neben
feinem Herzens- und Seelenadel und einem
weichen Gemüt: all das ist Augustinus. So

schrieb er einmal: «Und was war es anderes,
was mich freute, als zu lieben und geliebt zu
werden» (Conf II 2,2). «Noch liebte ich nicht
und liebte doch Liebe, und aus tiefgeheimem
Ungenugen hasste ich mich, dass mir zu
wenig am Genügen lag; ich suchte, das

Lieben hebend, was ich lieben konnte, und
hasste den sicheren, kummerfreien Weg, auf
dem es keine Fallen gibt Denn Hunger war
da wohl in meinem Innern nach der Speise fur
das Innere, nach Dir selbst, mein Gott...»
(Conf II11,1). Dieses Bedürfnis nach Liebe, die
mit Leiden verbunden ist, begleitete ihn sein
ganzes Leben lang Es war — konnte man
sagen — seine natürliche Grundanlage.
Deswegen empfand er auch die Bruche in seiner
Biographie so intensiv. Er hatte geliebt, aber
es war nicht die wahre Liebe. Er hing noch an

Liebe, die der Tauschung bedürftig ist, weil
sie noch nicht die ganze und vollkommene
Liebe war, nach der ihn durstete. Er war noch
nicht zur Weisheit gelangt.

Ciceros Schrift «Hortensius» gab Augustinus
Antrieb, weiterzusuchen und sich von den
Brüchen nicht irritieren zu lassen. Dank
Cicero wird Augustinus klar, was er eigentl ich
will, nämlich das Allerletzte, die Wahrheit
selber. Wahrheit ist Leben, und Leben ist

Seligkeit; und so ist auch Wahrheit und
Seligkeit dasselbe Aber wo die Wahrheit
finden? Augustinus versuchte es u.a mit dem
Manichaismus, einem orientalischen Dualismus,

der damals unter den Gebildeten weit
verbreitet war. Diesen imponierte der
Manichaismus, weil er auf letzte Fragen intellektuell

durchdachte Antworten hatte. Er stellte
eine Heilslehre «von dezidiert gnostischem
Typus (dar) das Heil kommt einzig aus dem
Wissen und der Erkenntnis» (Lexikon fur
Theologie und Kirche, Freiburg 1961, 6,
1352). Manche sahen in ihm einen zum
Dualismus vereinseitigten Platomsmus in
mythischem Kleid. Augustinus war wahrend
neun Jahren Manichaer, vom 20. bis zum
29. Lebensjahr Er vermisste schliesslich aber,
obwohl er noch nicht getauft war, dass der
Manichaismus nicht den Geschmack des
Wesens Christi an sich trug, «...ich will dort
meinen Stand nehmen, wohin die Eltern mich
als Kind gesetzt haben, bis die lichte Wahrheit
sich finden lasst» (Conf VI II, 18). Vor allem
seine Mutter Monika hatte einen grossen
Einflussauf Augustinus. Tiefenpsychologische
Studien über das Verhältnis Augustinus-Monika

glauben eine starke gegenseitige Abhängigkeit
annehmen zu dürfen, die erst mit dem

Tod Monikas (387) eine Losung fand Doch
ändert das nichts an Augustins unbeugsamer
Suche nach letzt!icher Wahrheit.

Nach einer neuplatonischen Zwischenphase
liess sich Augustinus 387, mit 33 Jahren,
taufen 391 wurde er Priester und 396 Bischof
von Hippo. Die Bekehrung zum christlichen
Glauben war ein tiefer Bruch in seiner Biographie.

Wenn auch biographisch und psychologisch

vieles auf die Bekehrung vorausweist,
so ist sie letztlich nicht erklärbar oder gar

4 schweizer schule 12/88



Die älteste Darstellung des heiligen Augustinus. Fresko
im Lateran, 6. Jahrhundert

deduzierbar. Es war eine radikale Neuorientierung

im Horizont des neuplatonischen
Lebensideals. Deshalb glaubte Augustinus
zunächst, den Weg völliger Entsinnlichung
gehen zu müssen. Für seine sinnenfrohe,
leidenschaftliche Natur ein ungeheurer
Kampf! Es war der Kampf gegen den Leib und
alles was damit zusammenhängt. Es war vor
allem auch ein Kampf um die Frau und gegen
die Frau. «Denn ich glaubte, ich wäre doch
zu übel dran, wenn ich der Umarmungen des
Weibes entbehren müsste» (V111, 20). Er hielt
es nun für seine persönliche Pflicht, auf jede
Form der Liebe zur Frau, selbst auf die Ehe zu
verzichten. Er hatte es aber nicht leicht. Er

fand nämlich auch nach der Bekehrung zwei
Willen in sich, einen alten und einen neuen,
der eine fleischlich, der andere geistig; und
sie stritten miteinander. Ihre Zwietracht
zerspaltete seine Seele (vgl. VII 5,10).

Ist auch manches psychologisch verständlich,
so bleibt anderes doch offen. Welche Kraft
z.B. ist es, die aus einem «Sinnenmenschen»
einen «Geistesmenschen» macht? Augustinus
selber führt das auf die Gnade Gottes zurück.
Deshalb sind die Bekenntnisse ein einziges
Preislied auf Gottes Gnade und ein Bekenntnis

der eigenen Unfähigkeit und Schwäche.
Gewiss, auch das reflektiert seinen biographischen

Rahmen. Augustinus war ein bekehrter
Manichäer, und er war immer noch angetan
vom Neuplatonismus. Was wundert es, dass
seine Schriften vom Kampf gegen den Mani-
chäismus und Enthusiasmus gegenüber dem
Neuplatonismus zeugen, und das noch lange
nach seiner Bekehrung. Dennoch, auch bei

Augustinus unterscheidet sich der Christ vorn
Neuplatoniker dadurch, dass er seinen Blick
nicht auf sich selbst, sondern auf den
Menschgewordenen richtet. Jesum Christum anziehen

hiess für Augustinus, den eigenen geistigen

Hochmut zu erkennen und in Christo
einen neuen Seelen-Grund zu bekommen.
Auch für ihn war die Bekehrung eine eigentliche

Kehre: Nicht mehr auf sich setzen,
sondern auf den menschgewordenen und
gekreuzigten Gott!

Augustinus beschäftigte sich als Priester und
Bischof intensiv mit den Schriften des Alten
und des Neuen Testamentes. Vor allem die
ersten Bücher Mose's und die Schriften von
Paulus beschäftigten ihn. Mir scheint, dass
ihm hierdurch das Wesens-Gegensätzliche
von Christentum und Neuplatonismus
aufgegangen ist. Selig leben heisst nicht nur ver-
nunftgemäss leben. Das wäre ein Leben nach
dem Sinn eines hochgebildeten Menschen.
Selig leben hiess für Augustinus noch anderes:
nach dem Sinn Gottes leben. Das hiess auch
Gegensatz von Sinnlichem und Geistigem,
von Fleisch und Glauben, von Reich der Welt
und Reich Gottes. Es brauchte lange, bis
Augustinus zu merken begann, dass nicht das
Sinnliche als solches zu fliehen ist, sondern
der Missbrauch des Sinnlichen, und selbst der
Missbrauch des Geistigen. Es ist sogar-wenn
auch nur in feinen Nuancen - bei Augustinus
eine Entwicklung in der Stellung zur Frau in
dieser Hinsicht zu beobachten. Beim späten

schweizer schule 12/88 D



Augustinus gibt es trotz früherem Manichäis-
mus das Ja Gottes zur Schöpfung und damit
auch das Ja zur Frau, wenn auch vor allem
wegen ihrer Funktion als Gebärerin. Letztlich
ist die Einstellung auf Gott das Mass, an dem
der Mensch sich zu messen hat. Das heisst:
das demütige Glauben und nicht das stolze
Erkennen; das Ja zur Weisheit Gottes ist der
Grundakt des Christen. Die tiefste Wirklichkeit

im Leben ist Gott, der die Wahrheit und
die Liebe ist. Deshalb konnte Augustinus
sagen «Dilige, et quod vis, fac!» (Ep 55,
14,18). Die Liebe und Wahrheitallein ist Mass
und fuhrt ins eigentliche Sein. Und dahin
gelangt Augustinus durch ausdauernde
Selbstbeobachtung hindurch, durch die
Auseinandersetzung mit seiner Zeit, durch die Beob-
achtungdersittlichen Mängel in der Umwelt,
durch das fortwährende Gespräch mit Gott,
letztlich durch Gnade.

Augustinus ein Wahrheitskämpfer, ein
Wahrheitssucher! Einer der nicht bloss fragte,
sondern nichts scheute, um dahin zu
kommen, wohin er auch innerlich musste. So
kann Augstinus' Lebensweg als Huldigung an
Gott gesehen werden. Nicht der selbstherrliche

Mensch, sondern der Mann, ausdemdas
Angesicht Christi leuchtet, kommt uns am
Ende des Lebens entgegen. «Siehe, du hast
Lust zur Wahrheit, denn wer sie tut, kommt
ans Licht. Ich will sie tun, in meinem Herzen,
i ndem ich vor dir mein Bekenntnis ablege,
aber auch mit meinem Griffel vor vielen
Zeugen», so Augustinus in Conf. X, 1,1.

B. Carl Gustav Jung — Individuation

Jung liess als 83jähriger Erinnerungen,
Traume, Gedankem zu seinem Werdegang
veröffentlichen. Er sagte, dass die Erinnerungen

an die äusseren Geschehnisse blass
geworden seien und dass diese auch nie das
Eigentliche oder nur insofern wichtig gewesen
seien, als sie mit den inneren Entwicklungsphasen

einen Zusammenhang gehabt hätten.
Was Jung wichtig war, zeigt sich auch darin,
dass fur ihn nur wenige der vielen Begegnungen

mit berühmten Menschen seiner Zeit

dazu zählen. In seinem Verständnis waren die
meisten Begegnugen ereignislos gewesen.
Beziehungen, die ihm etwas bedeuteten,
waren für ihn jene, in denen das innerste
Leben des anderen Menschen mitbetroffen
war. Und das war nicht Stoff für jedermanns
Blick. Er meinte: «Im Grunde genommen sind
mir nur die Ereignisse meines Lebens
erzählenswert, bei denen die unvergängliche Welt
in die vergängliche einbrach. Darum spreche
ich hauptsächlich von den inneren Erlebnissen.

Zu ihnen gehören meine Träume und
Imaginationen. Sie bilden zugleich den
Ursprung meiner wissenschaftlichen Arbeit...
Neben den inneren Ereignissen verblassen
die anderen Erinnerungen... Aber die
Begegnungen mit der anderen Wirklichkeit, der
Zusammenprall mit dem Unbewussten haben
sich meinem Gedächtnis unverlierbar
eingegraben. Da war immer Fülle und Reichtum,
und alles andere trat dahinter zurück.»

Im Laufe der Jahre, in denen das Erinnerungsbuch

Gestalt annahm, vollzog sich in Jung
allerdings eine Art Wandlungs- oder Objekti-
vierungsprozess. «Wenn ich nach dem Werte
meines Lebensfrage, so kann ich mich nur
messen an den Gedanken der Jahrhunderte,
und da muss ich sagen: Ja, es bedeutet etwas.
Gemessen an den Gedanken von heute
bedeutet es nichts». (S.8).
Jungs Biographie ist primär die Geschichte
einer Selbstverwirklichung via Unbewusstes.
Alles, was im Unbewussten liegt, will Ereignis
werden. Die Entwicklung des Menschwerdens

unter diesen Bedingungen kann nur
durch einen Mythus ausgedrückt werden.
Deshalb gilt es Geschichten des Lebens zu
erzählen. Dieses Leben hat Jung bildhaft
dargestellt. Es ist wie eine Pflanze, die sich
aus dem Wurzelstock nährt. Letzterer ist
verborgen. Das endlose Werden und Vergehen

des Lebens und der Kultur ist nur Oberfläche—

der Wurzelstock dauert. Die Oberfläche
mag bedeutsam für die jetzige Zeit sein, der
Wurzelstock aber muss sich vor den Jahrhunderten

bewähren.

Über seine ganze Jugend sagt Jung, sie könne
unter dem Begriff des Geheimnisses verstanden

werden, was für ihn eine zum Teil grosse

6 schweizer schule 12/88



Einsamkeit bedeutete. Noch als 83jähriger
bekennten «Auch heute bin ich einsam, weil
ich Dinge weiss und andeuten muss, die die
andern nicht wissen und meistens auch nicht
wissen wollen» (S. 47). Geheimnis und
Einsamkeit gehören neben der Selbstverwirklichung

via Unbewusstes unabdinglich in eine
Biographie im Sinne Jungs. Wo dieses
Geheimnis sei, fragte sich Jung schon als Knabe:
«Ihr wisst nicht, dass ich sogar das Unrecht
tue, das Verfluchte deute, um seine Gnade zu
erleben (S.48). Da sein Vater, zwei seiner
Brüder und sechs Onkel mütterlicherseits
(evangelische) Pfarrer waren, hörte er viele
theologische Gespräche und Diskussionen.
Was er dabei vermisste, war das Geheimnisvolle.

Er kam so zum Schluss, die Theologen
wüssten nichts davon. Die Mutter meinte, er
sei zu jener Zeit oft deprimiert gewesen. Er

war jedoch ganz einfach mit dem Geheimnis
beschäftigt. Er hatte als Kind Steine bemalt

Carl Gustav Jung

und versteckt und das als Geheimnis gehütet.
Von so einem Stein sagte Jung: »Der hat mich
von allen Zweifeln befreit. Wenn ich dachte,
ich sei der Stein, hörten die Konflikte auf. Der
Stein hat keine Unsicherheit, hat keinen
Drang sich mitzuteilen und ist ewig, lebt für
die Jahrtausende, dachte ich. Ich selber
hingegen bin nur ein vorübergehendes Phänomen,

das in allen möglichen Emotionen
aufgeht, wie eine Flamme, die rasch auflodert
und dann verlischt. Ich war die Summe
meiner Emotionen und ein Anderes in mir war
der zeitlose Stein» (S.48).

«Das Gefühl, einem höheren Willen zu
gehorchen, wenn ich dem Ansturm des
Unbewussten standhielte, war unabweislich
und blieb richtunggebend in der Bewältigung
der Aufgabe» (S. 180). Dabei war Jungs
Auseinandersetzung mit dem Unbewussten eine
intensive Leidenszeit. Die Ausschläge desselben

konnten Jung bisweilen ausser Rand und
Band bringen. Seine Familie, die Frau und die
5 Kinder bewahrten ihn davor, in den
Äusserungen des Unbewussten zu versinken. Sie

waren und blieben für ihn Tatsachen der
sogenannten realen Welt. Es gab sie, unnegier-
bar, wenn er auch noch so in die innere Welt
versunken war und von ihr umgetrieben
wurde. Dennoch führten die Auseinandersetzungen

mit dem Unbewussten im Laufe der
Jahre dahin, dass Jung nicht mehr nur sich
selbst gehörte. Seine Erkenntnisse über das
Unbewusste waren damals in der Wissenschaft

so noch nicht bekannt. Und so «muss-
te» er Urerfahrungen machen und dann
versuchen, das Erfahrene mitteilbar zu
machen. Sonst wäre a lies in einem lebensunfähigen

Subjektivismus verblieben. In diesem
Zusammenhang sagt Jung etwas höchst
Entscheidendes für unser Thema: «Damals
stellte ich mich in den Dienst der Seele. Ich
habe sie geliebt und habe sie gehasst, aber sie

war mein grösster Reichtum. Dass ich mich
ihr verschrieb, war die einzige Möglichkeit,
meine Existenz als eine relative Ganzheit zu
leben und auszuhalten» (S. 196). Und deshalb
waren all die Jahre, die Jung den inneren
Bildern der Seele nachging, die wichtigste
Zeit seines Lebens. Alles Wesentliche
entschied sich hier. In dieser Zeit zog er sich auch

schweizer schule 12/88 7



zurück von seiner Professorentätigkeit an der
Universität Zürich. Er fand es unwichtig, aus
seiner Geistesverfassung heraus junge Studenten

zu unterrichten. Sub specie aeternitatis
war das Sich-Konzentrieren auf das, was die
innere Persönlichkeit will, viel wichtiger.
Denn «alles was im Unbewussten liegt, will
Ereignis werden, und auch die Persönlichkeit
will sich aus ihren unbewussten Bedingungen
entfalten und sich als Ganzheit erleben»
(S. 10).

Jungs bekannterTurm in Bollingen am oberen
Zürichsee (begonnen nach dem Tod seiner
Mutter 1923, vollendet nach dem Tod seiner
Frau 1955), war für Jung nach seinen eigenen
Worten ein Ort des Reifens und eine Darstellung

seiner grossen Entdeckung, der
Individuation. Er erbaute das Haus in verschiedenen

Abschnitten und bautees in immer neuen
Abschnitten weiter aus, stets nur den jeweiligen

konkreten Bedürfnissen folgend. Erst

später zeigte sich, dass der Turm als «ein
Symbol psychischer Ganzheit» anzusehen
war. Zu dem werden, was der Mensch schon
ist, bedeutet Selbstwerdung. Deshalb kann
Jung vom <Uralten> in sich sprechen, den er
schon als Kind erfahren habe. Es kommt alles
darauf an, dass die Selbstwerdung oder
Individuation gelingt, ist eine der fundamentalen

Erkenntnisse der Jungschen Psychologie,
sonst entfaltet sich ein Mensch nicht in psychischer

Gesundheit. Damit ist ein weiteres —

und viel leicht das wichtigste-Element erneut
angesprochen, das nach Jung in eine Biographie

gehört, die Individuation. Das heisst für
ihn, dass alles Unbewusste auch Ereignis
werden will und dass erst beides — das
Unbewusste und das Bewusste zusammen - den
Menschen Ganzheit erleben oder erahnen
lässt. Denn in der lebendigen psychischen
Struktur geschieht nichts auf bloss mechanische

Weise, sondern in der Ökonomie des

Ganzen, bezogen aufs Ganze ist es zweckhaft
und hat Sinn. Um diese Ganzheit geht es in
der Individuation.

Was Jung war, bestand aus seiner Geschichte,
und er hatte auch das Gefühl, das sei nur Er.

«Ich bin dieses Bündel von Vollbrachtem und

Gewesenem» (S. 294). Es gab nichts mehr,
nach dem er verlangte oder wünschte,
sondern «ich war das, was ich gelebt hatte»
(S. 94). Etwas war freilich (noch) nicht
abgeschlossen, was auch zu einer Biographie
gehört und das für Jung sogar das Entscheidende

ist: die Bezogenheit auf das Unendliche
oder Göttliche. Niemand kann psychisch
wirklich gesund genannt werden, wenn er
nicht den Frieden mit dem Göttlichen gefunden

hat.

Wenn man versteht und fühlt, dass man schon
in diesem Leben an das Göttliche, Grenzenlose

angeschlossen ist, ändern sich Wünsche
und Einstellungen. Man lebt dann letztendlich
nur für das Wesentliche und erfüllt den Sinn
menschlicher Existenz. Er leuchtet dann auch
für andere Menschen, wie ein Licht in der
Finsternis.

Am Ende des Lebens konnte Jung sagen, dass

es der Sinn seiner Existenz sei, dass das Leben
eine Frage an ihn hat. Oder auch umgekehrt:
er selber ist eine Frage, die an die Welt gerichtet

ist. Der Mensch muss nämlich spüren,
dass er in einer Welt lebt, die in einer gewissen
Hinsicht Geheimnis ist, und auch er, der
Mensch, selber ist ein Geheimnis. Carl
Gustav Jung schreibt am Ende des Lebens:

ImeldaAbbt, Dr. theo!., geb. 1937 in Hermetschwii (AG).
1970-75 Leiterin der Heimerzieherschule Luzern. Seit
1979 Bildungsbeauftragte des Vereins für Schweizerisches
Heimwesen (VSA) in Zürich. Dozentin an der Philosophischen

Akademie Luzern und bei der Evangelischen
Studiengemeinschaft an den Zürcher Hochschulen. Im
Sommer 1989 Lehrauftrag an der Theologischen Fakultät
Luzern. Zahlreiche Publikationen.

8 schweizer schule 12/88



«Ich bin über mich erstaunt, enttäuscht,
erfreut. Ich bin niedergeschlagen, enthusiastisch.

Ich bin das alles auch und kann die
Summe nicht ziehen... Ich weiss nur, dass ich
geboren wurde und existiere, und es ist mir,
als ob ich getragen würde. Ich existiere auf
der Grundlage von etwas, das ich nicht
kenne. Trotz all der Unsicherheit fühle ich
eine Solidarität des Bestehenden und eine
Kontinuität meines Soseins» (S. 356).

C. Simone Weil - Die Relativierung des
menschlichen Ich

«Ich bin kein Mensch, mit dem sein Schicksal
zu verbinden ratsam ist», schreibt sie an einen
ihrer Freunde. Sie erachtet als ihre Augabe,
sich für den Augenblick des Todes bereit zu
machen. «Regardertoute la viecomme
destinee ä preparer l'instant de la mort». Wie
sich einer solchen Frau nähern? Ihre Zeitgenossen

bezeichnen sie als «folle» oder «sain-
te». Beides sind Extreme! Das hat mit ihrer
letzten Radikalität zu tun. Sie umschreibt das

so: «Pour moi, la vie n'a pas d'autre sens, et
n'a jamais eu au fond d'autre sens que l'atten-
te de la verite.» Und das versteht sich bei ihr
ohne Wenn und Aber. In einem solchen Leben

schlägt selbst die Ohnmacht menschlicher
Existenz in Mächtigkeit um. Und das -
vermutlich-fasziniert an ihr. Ein solcher Mensch
ist dabei, die Engeund Kleinheitdes menschlichen

Ich zu sprengen, und frei zu werden für
unbegrenzte Wahrheit. Schon Simon de
Beauvoir beneidete, dass ihre Kommilitonin
an der Ecoie Normale Superieure anders war,
dass diese ein Herz hatte, das imstande war,
fur den ganzen Erdkreis zu schlagen.

1909 in einem grossburgerlichen, jüdischen
Arzthaus in Paris geboren, wurde sie geprägt
durch die vielen Debatten mit ihrem Bruder
Andre. Nur lesen tat sie noch lieber. Ihre
Begabung war philosophisch und mathematisch.

Nach dem Baccalaureat liess sie über
das künftige Studium eine Münze entscheiden.

Fiel diese auf die Zahl, sollte es Philosophie

sein, sonst Mathematik. Das «Schicksal»

entschied: Philosophie! Sie bestand den
Concoursfürdie ^cole Normale Superieur,wo
sie die Kenntnisse der Vergangenheit und
Gegenwart buchstäblich in sich hineinsog.

Die junge Simone verstand sich als Intellektuelle.

Und das hiess damals, von religiösem
Glauben wenig zu halten. Später meinte sie,
eine Atheistin gewesen zu sein. Auf jeden Fall
suchte sie Gott nicht. Und sie bezeichnet das

als wesentlich in ihrer Glaubensgeschichte.
Sie habe sich aus Verpflichtung zur intellektuellen

Redlichkeit sogar gegen den Glauben
gewehrt, aus Sorge um die Wahrheit, um
nicht der Macht der Einbildung und der
Täuschung zu erliegen. Sie erachtete ihren
Glauben als Folge einer Offenbarung Gottes
ausserhalb der kirchlichen Überlieferung und

theologischer Vermittlung. Sie hat sich auch
nie taufen lassen. Wäre sie innerlich dazu
getrieben worden, hätte sie dies getan. Sie

war der Auffassung: «Ce n'est pas mon affaire
de penser ä moi. Mon affaire est de penser ä
Dieu. C'est ä Dieu ä penser ä moi.»

Doch istesgeradedieemanzipiertejüdinund
dieungetaufteChristin, dieein vitales,
schöpferisches Denken und neue «Visionen»
entwickelte Fur sie ist Heiligkeit heute z.B.
Genie, Kreativität, Existenzerweiterung,
mehr Wirklichkeitsbezogenheit. Sie wollte
und konnte nicht ausgetretenen Wegen
folgen. Daseigene Denken überwältigte sie.
Das heisst nicht, dass sie sich nicht auch an
Vorbildern orientiert hatte. So fühlte sie sich
immer wieder von Piaton angezogen Aber,
Piaton war Anstoss, denken musstesie. So
verstand sie ihre innere Berufung zur Weis-
heitsliebe, sprich: Philosophie.

Studieren ist fur sie Leben, dient dem Leben,
kommt aus dem Leben und fuhrt wieder ins
Leben. Das Philosophieren, als zentralster
Teil ihres Studierens, konnte daher für sie
nicht Endzweck sein, im Gegenteil.
Philosophieren heisst im Grunde sterben lernen,
d.h. das eigene Ich hintansetzen und aus
einem Tieferen heraus die Welt zu «lesen»
(lecture) und zu deuten. Diese Deutung ist
nicht einfach. Sie ist sogar gefahrvoll, weil sie
auch nicht alles Subjektive hinter sich lassen

schweizer schule 12/88 9



konnte — und sich dann schnell dem Schein
hingeben wurde Deshalb braucht es eine
«seconde lecture» Diese gibt Aufschluss über
den Lesenden bzw Deutenden selbst, macht
die Richtung bewusst, auf die hin er offen ist
Diese «seconde lecture» nun hat eine
transzendente Mitte Und es ist wichtig, dass der
Mensch von dieser her sehen und lesen und
deuten lernt Das kann sogar zu einer
NichtDeutung (non-lecture) fuhren, um dadurch
z B das traditionelle Deuten, d h ander
Schulphilosophie orientierte Gedankengange,

zu durchbrechen

Wer von dieserMitte herdas Leben und damit
al les Geschehen deuten lernt, entwickelt eine
neue Sichtweise, quasi neue Augen Simones
Eros in Sachen Intellekt bleibt ohne dieses
doppelte Deutungs-Bemuhen rätselhaft Und
tur den Aussenstehenden bleibt - bei allem
Verständnis — immer etwas Rätselhaftes,
Geheimnisvolles, Unauslotbaresdamit
verbunden, etwas, das nichteigentlich rrntteil-
bar ist, weil sich die «seconde lecture» nicht
in einfache «lecture» ubersetzen lasst Letztere

ist fur die forschende Wissenschaft und fur
das sprachliche Mitteilen offen, nichtaberdie
«seconde lecture» Und folglich werden
psychologische, tiefenpsychologische,
soziologische, soziale usw Untersuchungen
Simone nie ganz gerecht Erst wenn man ihr
Streben zur ungeschaffenen Mitte hm und ihr
Deuten vom Leben aus dieser Mitte heraus in
Anschlag nimmt, wird das Rätselhafte in
Simones Leben etwas erhellt

So kann man vielleicht erahnen, warum fur
sie ein authentisches Denken «sub specie
mortis» geläutert sein muss Sie hat «den

Augenblick des Todes stets als den Massstab
und das Ziel des Lebens gesehen» und damit
das eigene Ich als letzten Massstab verworfen
Umgekehrt machte sie das frei, mit unerschütterlicher

Konsequenz dem Verlogenen und
Ungerechten und Falschen in diesem Leben

entgegenzutreten So hatte sie in Frankreich
den aufkommenden totalitären Bewegungen
wahrend der Dritten Republik den intellektuellen

Kampf angesagt, ebenso dem «Sozialen
Götzen», d h der progressistischen Ideologie
mit ihrer Vergotzungder weltlichen Guter Sie

machte das aber nicht, wie so viele andere,
weil das damals Mode war Es war bei ihr
nicht blasiert-gelangweilter Wille zur Verneinung

Und es blieb nicht bei blosser Verneinung

Dafür war sie zu sehr getrieben, dem
Leiden und dem Elend anderer Menschen
abzuhelfen oder wenigstens ihnen zu helfen,
das nicht Abzuwendende zu ertragen Zwar
glaubte sie an den Wert des Leidens, allerdings
nur, wenn man alles tut, um es zu vermeiden

Und wer bedurfte damals mehr dieses Beistandes

als der Arbeiter, der Proletarier' An einen
Freund schrieb sie «Seit der Kindheit haben
sich meine Sympathien stets den Gruppierungen

zugewandt, die sich auf die verachteten
Schichten der Sozialhierarchie berufen
haben», und das waren die Arbeiter In den
Jahren 1931 — 1934, ihrer Lehrerinnenzeit,
bevorzugte sie die Arbeiterkinder und nahm

regen Anteil am politischen Geschehen Sie
machte ihrem Spitznamen «La Vierge Rouge»
Ehre Sie schrieb Artikel, trat an Demonstrationen

und Gewerkschaftskongressen auf,
kritisierte die Deutschlandpolitik, nahm sich
der politischen Flüchtlinge aus Deutschland
an Aber all das war niemals Selbstzweck,
sondern es waren fur sie Aktivitäten zu etwas,
zur Erreichung besserer Sozialzustande
Mittel beurteilte sie nach dem Endziel, ohne
wahrscheinliche, unvermeidliche Nebenfolgen

aus dem Auge zu lassen Gingen sie auf
Kosten des Menschen, machte sie das stutzig
So litt Simone z B zunehmend daran, dass
die Befreiung des Menschen einem histori
sehen Wachstum und einer Entfaltung der
Produktivkräfte zugeschrieben wurde, mit
gleichzeitiger FHerabwurdigung des Arbeiters
zu einem widerstandslosen und austauschbaren

Instrument, zu einer Sache

Die theoretische Auseinandersetzung mit
dem Los des Arbeiters liess in ihrden Wunsch
aufkommen, dieses am eigenen Leib kennen
zu lernen Siegabum Urlaub vom Schuldienst
ein und nahm die Arbeit als Fraserin in einer
Fabrik auf Die Fabrikerfahrung war ihr
Übung und Studium zugleich, in dem «man
hart, schmerzhaft, aber dennoch mit Freude
auf das wahre Leben» stosst So sah sie es am
Anfang Spater bemerkte sie an sich tiefe
Veränderungen Ihr Leben schien sich ihr

10 schweizer schule 12/88



Simone Weil, um 1922

mehr und mehr vom Geistigen in tiefere
Schichten der Psyche zurückzuziehen. Es glitt
halb ins Un- oder Vorbewusste ab. Die Fabrik
erschien ihr mehr und mehr als «trüber Ort,
wo man nichts tut, ausser gehorchen, alles
Menschliche in sich unter dem Zwang zu
brechen, sich bücken, sich unter den Rang
der Maschine erniedrigen lassen». Doch ging
ihr gerade am körperlichen Leiden, das mit
den Härten der körperlichen Arbeit verbunden

war auf, dass nichts auf der Welt den
Menschen hindern kann, sich für die Freiheit
geboren zu fühlen. Ein Mensch kann und darf
sich niemals mit Unfreiheit abfinden - ist er
doch ein denkendes Wesen. Bei ihr bewirkte
die denkerische Erfahrung in der Fabrikzeit
ein neues Verhältnis zur Arbeit: Eine Spirituali-
sierung der Arbeit. Durch die Arbeit wird der
Mensch sich selbst offenbar. Arbeit und Welt
gehorchen demselben Gesetz. In der Arbeit
vollzieht der Mensch die Ordnung der Welt
nach. Arbeit ist der einzige Weg von mir zu
mir. Ja, sie hat eine Art sakramentale Funktion.

Sie ist Nachahmung der Entschöpfung
(decreation) und ist gleichzeitig auch Übung
und Askese.

Übung und Askese gehörten zu Simones
Alltag, ging es ihr doch letztlich in allem um
die Einübung in den vorbildlichen Augenblick
der Existenz, den Prüfstein innerer Sinnhaftig-
keit. Das bedeutet ein ständiges Lassen. Es

geht um das Lassen von gewohnten Denkinhalten

und darum, die scheinbare Realität,
die letztlich doch nur Schein oder «Ersatz» ist,
aufTieferes hin aufzubrechen. Es gilt durchlässig

zu werden auf das Gute, auf das Sein, auf
das Göttliche hin, und zwar in allem; und das
nicht nur im Denken, sondern auch im Leiden
und in den Erfahrungen der Zeit. Durchlässig
zu werden aber heisst auch, von sich zu
lassen. Wer von sich lässt, kann aufmerksam
werden. «Attente», ein Schlüsselbegriff für
sie, meint ein dauerndes Aufmerken, das

Empfänglichwerden, das Ganzausgerichtets-
ein, eine Grundeinstellung, eine Optik. Es ist
das reine Herz, das nur Gott begehrt, der
unbewegt aufwärts gerichtete Blick. Jene, die
nachoben blicken, sind nicht so wie jene, die
mit beiden Beinen versuchen, zum Himmel
zu springen: letztere sind durch die eigene
Anstrengung so sehr in Anspruch genommen,
dass sie den Himmel gar nicht sehen. Im
aufwärts gerichteten Blick aber lebt die
Gewissheit, dass das Licht aus der Höhe
stärker ist als unsere Schwerkraft, unser Ich,
dass Gott zum Menschen kommt, ihn ergreift,
sogar auch dann, wenn der Mensch nicht zu
ihm geht. Aber es braucht dann, und zwar
unabdinglich, Demut, Ich-Verzicht. Der in
sich selbst verliebte Mensch wird nichtdurch-
lässig, weil er zu sehr mit sich und dem
Schein beschäftigt ist.

Und doch ist alles Gnade. Simone schrieb ein
Jahr vor ihrem Tod: «In einem Augenblick
heftigen körperlichen Schmerzes, als ich
mich bemühte, zu lieben, ohne mich jedoch
berechtigt zu glauben, dieser Liebe einen
Namen zu geben, fühlte ich, ohne im geringsten

darauf vorbereitet zu sein - denn ich
hatte die Schriften der Mystiker niemals
gelesen -, eine persönlichere, gewissere,
wirkl ichere Gegenwart als die eines menschl i-

schweizer schule 12/88 11



chen Wesens, unerreichbar sowohl den
Sinnen als auch der Einbildungskraft, der
Liebe gleich, die durch das zärtlichste Lachein
eines geliebten Wesens hindurchscheint Von
diesem Augenblicke an haben der Name
Gottes und Christi sich immer unwiderstehlicher

in meine Gedanken gemischt» Eine

mystische Gotteserfahrung, die Simone
zeigte, dass Gott zu erfahren absolute Gewissheit

bedeutet, obwohl Gott nicht zu greifen
(saisir) ist' In einem ihrer letzten Briefe schrieb
sie- «Ich bedarf keiner Hoffnung, keiner
Verheissung, um an Gottes uberreiche
Barmherzigkeit zu glauben Ich kenne diesen
Reichtum mit der Gewissheit der Erfahrung,
ich habe ihn berührt Was ich durch Beruh-
rungdavon kenne, ubersteigt meine Fassungskraft

und mein Vermögen zur Dankbarkeit»
Diese Erfahrung wurde ihr im aussersten
Leiden geschenkt Und die ihr eigentümliche
Bestimmung ihres Lebens — ihre Berufung -
sah sie im Weitergeben der ihr geschenkten
Erfahrung der Liebe Gottes im aussersten
Leiden Diese Gotteserfahrung verbindet
Simone mit allen Menschen, die auch einen
Blick und eine Berührung des transzendenten
Reiches geschenkt bekamen Um dieser
Erfahrung willen nahm sie ein solches Leben
auf sich ein Leben in Verzicht auf irdische
Guter, ein Ent-Werden des Ich. Denn nur im
Absehen vom eigenen Ich findet der Mensch
wirklich zum Selbst und wird dadurch auch
fur andere Menschen Kunder der eigentlichen
Welt dass jeder Mensch eine ewige Bestimmung

hat, die niemals aufgehoben oder
ausser Kraft gesetzt werden kann.

Simones Leben war von da an ein bewusstes
Sich-Verzehren der Kräfte, ein Leben aus
Liebe zum Guten der Menschen Das
Unglück und das Leiden der anderen Menschen
berührte sie zutiefst Die Berührung mit dem
Unglück anderer war ein so grasslicher
Schmerz, dass es ihre Seele zerriss, durch und
durch, so dass es ihr eine Zeitlang sogar fast

unmöglich war, Gott noch zu lieben. Dieses
Sich-Verzehren war (so wird wohl vermutet)
ihreigentlicherTodesgrund In ihrerTodes-Ur-
kunde vom 24 8 1943 — sie starb in Ashford/

Kent, 34jahrig - hiess es allerdings recht
prosaisch: «Versagen des Herzens infolge
Herzmuskelschwache, verursacht durch
Auszehrung und Lungentuberkulose».

Uber Simones reifes Leben mochte man
schreiben- Liebe, die nicht in einer Kramerseele

gezeugt wurde, sondern von Gott kam
und mit der eine von Gott Erfüllte Gott liebte
In einem Menschen kann man Gottes Gegenwart

nicht unmittelbar wahrnehmen, nur den
Widerschein des Lichtes, und zwar in der Art,
wie er das irdische Leben einschätzt und
bewältigt. Aber im Grunde ist nicht er, der
Mensch, das Es ist Gott, der ihn verwandelt,
und der Mensch bezeugt das dann in der
Liebe zur Welt, im Mitleid mit den Geschöpfen

und in der Freude an der Schöpfung
Diese Liebe, die mit Gott verbindet, gibt der
Sichtweiseeines Menschen Richtung. Der
Blick ist gewissermassen unbeweglich,
wahrend sich die anvisierten Dinge andauernd

verandern Die Festigkeit des Blickes
lasst mehr und mehr das Ganze umrisshaft
erfassen. Es entsteht eine Weite, eine Tiefe,
eine Hohe im Schauen, die alle Dinge an
ihrem gebührenden Platz erblickt Gott wird
dabei nicht in Schein gehüllt. Und sein Reich
kann durchbrechen, weil Menschen nicht am
Vorläufigen haften bleiben. Realität ist letzten-
endes Liebe und nichts anderes

Ich habe mich bei drei Menschen - Aurelius
Augustinus, Carl Gustav Jung und Simone
Weil an das Geheimnis ihres Lebens heranzutasten

versucht Was ist dabei herausgekommen,

ich meine philosophisch-anthropologisch?
Ich mochte nur das folgende festhalten:

Augustins Leben ist eine leidenschaftliche
Suche nach Wahrheit, bzw Weisheit Wo
aber ist sie zu finden? Ist sie draussen oder
drinnen, oben oder unten? Soll sich Augustinus

an die Gebildeten von damals halten, an
die Neuplatomker oder an die Mamchaer?
Soll er sich den Sternenkundigen uberlassen,
oder soll er sich von seiner Mutter Monika
belehren lassen? Sagt dem Neubekehrten der
Apostel Paulus oder die <Genesis> wo sie zu
finden ist? Seine Biographie weist ihn dahin,
die Wahrheit bzw. Weisheit in sich selber zu
suchen Wurdeer sich kennen, wurdeerauch

12 schweizer schule 12/88



Gott kennen. (Noverim me - Noverim te).
Und vorallem: die Wahrheit ist zu tun. Durch
dasTun der Wahrheit kommt der Mensch zum
wahren Licht. Dieses wahre Licht ist letztlich
Liebe. Deshalb gilt: wer Wahrheit vollzieht,
der liebt. Die Lust zur Wahrheit jedoch
kommt von Gott, der die Ur-Wahrheit, das
Ur-Licht ist. Und dieses Ur-Licht ist nach
Augustinus dem Menschen innerlicher als er
selbst. Augustins Lebensweg oder Biographie
verdankt sich, nach seiner eigenen Darstellung,

der göttlichen Gnade und Führung.

Jungs Biographie ist primär die Geschichte
einer Selbstverwirklichung via Unbewusstes.
Denn alles, was im Unbewussten liegt, will
auch Ereignis werden. Und nurda, wo beides
zusammentrifft, wo das Unbewusste bewuss-
tes Ereignis werden kann, erlebt oder erahnt
der Mensch Ganzheit. Um die Selbstwerdung
oder Individuation oder Ganzheit geht es
auch in Jungs Lebensweg. Dabei ist das
Geheimnisvolle der Menschwerdung zu
bewahren. Denn in der lebendigen psychischen

Struktur geschieht nichts bloss mechanisch.

Es ist immer bezogen auf das Ganze,
und deshalb ist jedes Ereignis im Leben
zweckhaft und hat auch seinen Sinn. Dazu
gehört (vor allem nach dem späten Jung) auch
die Bezogenheit auf das Göttliche. Niemand
kann wirklich (ganz) gesund genannt werden,
wenn er nicht den Frieden mit dem Göttlichen
gefunden hat. Jungs Biographie ist sein Indivi-
duationsweg.

Weils an-stössige Biographie zeigt ein Leben,
das den Augenbl ick des Todes stets als den
Massstab und das Ziel des Lebens betrachtete.
Die Folge davon ist, dass sie das eigene Ich als
Massstab verworfen hat. Gerade dadurch
wurde sie jedoch frei, mit unerschütterlicher
Konsequenz dem Verlogenen und Ungerechten

in diesem Leben entgegenzutreten. Ihr
kurzer Lebensweg zeigt, dass eine solche
Option des Lebens immer neu eingeübt
werden muss. Das bedeutet ein ständiges
Lassen, eine ununterbrochene Attente (aktiv
und passiv) auf das Licht aus der Höhe, das
letztlich stärker ist als unsere Schwerkraft,
unser Ich. Weils Biographie ist ein Beweis

dafür, dass der Mensch letztlich nur im Absehen

vom eigenen Ich wirklich zum Selbst
findet und dadurch zum Künder der eigentlichen

Welt werden kann.

Drei Menschen, drei Biographien, drei besondere

Lebenswege. Jeder Mensch hat einen
besonderen Lebensweg, eine besondere
Biographie. Aber nicht jeder von uns schreibt
eine Biographie. Vom Sinn der Biographie in

philosophisch-anthropologischer Sicht zu
reden, heisst auch — trotz der Einmaligkeit
jedes Menschen - von etwas zu reden, das
uns alle angeht. Nicht jede Biographiefreilich
ist dafür gleich geeignet, weswegen viel
Biographien nie geschrieben werden, oder
nicht auf Interesse stossen würden, wenn sie

jemand schriebe. Ich habe mich an drei
grosse Persönlichkeiten gehalten, in der
Meinung, es seien alle drei grosse Liebhaber
des Menschlichen gewesen und sie seien es

wert, als grosse Menschen vor unsere Augen
zu treten.

' Erinnerungen, Träume, Gedanken von C G Jung.
Aufgezeichnet und herausgegeben von Aniela Jaffe,
Zurich 1962, S.II Wenn nichts anderes vermerkt, sind
Zitatediesem Buch entnommen.

Literatur

Augustinus, Bekenntnisse. Frankfurt/M., 1987, Insel
Taschenbuch 1002.
Carl Gustav jung, Erinnerungen, Traume, Gedanken
Aufgezeichnet und herausgegeben von Aniela Jaffe.
Zurich und Stuttgart 1962.
Simone Weil, Schwerkraft und Gnade. München 31981

schweizer schule 12/88 13


	Vom Sinn der Biographie

