Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 75 (1988)

Heft: 12: Krisen im Lehrerberuf

Artikel: Vom Sinn der Biographie

Autor: Abbt, Imelda

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-536077

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-536077
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vom Sinn der Biographie

Imelda Abbt

Uber den Sinn einer Biographie zu sprechen
heisst, diese in einen Rahmen zu stellen. Von
einem bestimmten Horizont her wird ein
Leben gedeutet. Weil wir nie Giber das Ganze
eines Lebens verfligen, ist jede Biographie ein
Fragment. Entsprechend ist jede Theorie
dartber ein Versuch nur, an das Wesentliche
heranzukommen. — Ich spreche tber drei
biographisch interessante Personlichkeiten:
Aurelius Augustinus (356—430), Carl Gustav
Jung (1865—-1961) und Simone Weil (1909—
1943). Augustinus soll unter dem Aspekt «Ein
Lebensweg als Huldigung an Gott» gesehen
werden. Bei Jung geht es um die «Individua-
tion des Menschen» und bei Weil um «Die
Relativierung des menschlichen Ich». Sie
sehen, es geht mir nicht um eine Theorie der
Biographie. Ich werde auch nichtim tblichen
biographischen Stil drei Menschen kurz
vorstellen. Ich will mich in philosophisch-an-
tropologischer Manier an das Lebensgeheim-
nis von drei grossen Personlichkeiten heranzu-
tasten versuchen.

Unausgesprochen steht im Zentrum die
drangende Frage: Wie stehst Du zu Deinem
Gott? Sie stellt sich tber den Umweg der
Begegnung mit dem Gottesverhaltnis von
Augustinus, Jung und Weil. Diese Frage ist
gerade auch bei Lehrer/innen im Umgang mit
ihren Schilern unausweichlich. Der Text
kann als eine besinnliche und herausfordern-
de Weihnachtslektiire verstanden werden.

A. Aurelius Augustinus — Suche nach letzt-
licher Wahrheit

«Du (Gott) selbst aber gibst den Antrieb; so
begliickt es ihn (den Menschen), dich zu
preisen. Denn zu Dir hin hastdu uns geschaf-
fen, und unruhig istunser Herz, bis es ruhetin
Dir» (Confl 1,1).

Die Bekenntnisse — zwischen 397 und 401
entstanden —, die Augustinus als gut Vierzig-
jahriger geschrieben hat, sind eigentlich die
Geschichte einer Seele, in der wir uns selbst
wiederfinden konnen.

Augustinus war ein moderner Mensch, weil er
sich wohl als Erster — in einer Art Autobiogra-
phie —dussert. Dabei legte er ein leidenschaft-
liches Interesse an der Innen- und Tiefschau
des Geistes an den Tag. «Noverim me — ,
Noverim te. Wiirde ich mich kennen — wiirde
ich Dich (Gott) kennen.» Selbsterkenntnis
und Gotteserkenntnis istunaufloslich ineinan-
der verzahnt. Wo aber ist dieser Gott zu
finden? Innen oder aussen? Oben oder unten?
Ist er vergangen, gegenwartig oder zukunftig?
Augustinus hat dazu den inwendigen Men-
schen, als dem Menschen nahestehender
«Gegenstand», befragt. Mit unerhorter Fein-
heit, mit der Fahigkeit, Tone des eigenen und
der anderen Herzen zu horen, beschreibt er
Ausserungen, Funktionen und Gesetze des
menschlichen Seelenlebens. Von der Seele
aus zeigt sich der Weg zu Gott, d.h. in der
Seele, in der eigenen Tiefe, findet ein Mensch
Gott. Denn Gott ist uns innerlich, ja innerli-
cher als wir uns selber sind. Wenn wir zu uns
selber kommen, dann kommen wir zu Gott
und gewinnen gleichzeitig Distanz zu uns.
Diese Erfahrung hat Augustinus immer wieder
beschaftigt. Seine empirisch-psychologischen
Betrachtungen dariiber zeigen eine Nahe zur
menschlichen Wirklichkeit, die noch uns
Heutigen nachvollziehbar ist. Sein Genius
zeigte sich gerade darin, dass er die mensch-
lich tiefen Fragen artikulieren konnte, seien es
Fragen um die Zusammenhange zwischen
Leib, Seele und Geist, um die Freiheit des
Willens, um die Erlosung, um die Erkenntnis-
wege zu Gott, usw. usw. «Augustinismus» ist
noch heute iberall anzutreffen, in Denkmu-

schweizer schule 12/88



stern, in traditionellen —teilweise stark verein-
seitigten und vorurteilsbeladenen — Fragen
und Antworten. Da Augustinus sehr schopfe-
risch, dabei aber nicht auf Systematik bedacht
war, kann er leicht fr etwas vereinnahmt
werden.

Sicher ist, dass es Augustinus um das Selbst
geht. Und dieses Selbst kennen wir letztend-
lich nicht. Es ist zu unbestandig. «Denn da ist
ja—was ich beklagte —auch das tiefe Dunkel,
worin das Mogliche, das in mir ist, sich
verbirgt, so dass mein Geist, wenn er sich
selbst befragt tiber seine Krifte, nicht leicht-
lich es wagen mochte, sich selber zu trauen:
einmal, weil das, was ihm eigen ist, zumeist
verborgen bleibt, bis es durch Erlebnis offen-
bar wird; dann aber, weil in diesem Leben,
das eine immerwahrende Versuchung,
genannt wird, sich niemand dessen sicher
wahnen darf...» (Conf X 32, 48). Das ist ein
immerwahrender Antrieb, das Rettende zu
suchen, dabei aber zur Barmherzigkeit zu
neigen, sich und andern gegeniber. Dartiber
war Augustinus im Gesprach mit Gott, mit
sich selber, mit seiner Zeit, mit den geistigen
Bewegungen seines Jahrhunderts.

Ungezdahmte Lebenslust, schrankenloser
Ehrgeiz, lebhaft sprihender Geist neben
feinem Herzens- und Seelenadel und einem
weichen Gemdt: all das ist Augustinus. So
schrieb er einmal: «Und was war es anderes,
was mich freute, als zu lieben und geliebt zu
werden» (Conf Il 2,2). «Noch liebte ich nicht
und liebte doch Liebe, und aus tiefgeheimem
Ungentigen hasste ich mich, dass mir zu
wenig am Gendgen lag; ich suchte, das
Lieben liebend, was ich lieben konnte, und
hasste den sicheren, kummerfreien Weg, auf
dem es keine Fallen gibt. Denn Hunger war
dawohl in meinem Innern nach der Speise fiir
das Innere, nach Dir selbst, mein Gott...»
(Conflll 1,1). Dieses Bediirfnis nach Liebe, die
mit Leiden verbunden ist, begleitete ihn sein
ganzes Leben lang. Es war — kénnte man
sagen — seine natlrliche Grundanlage. Des-
wegen empfand er auch die Briiche in seiner
Biographie so intensiv. Er hatte geliebt, aber
eswar nichtdie wahre Liebe. Erhing noch an

Liebe, die der Tauschung bedirftig ist, weil
sie noch nicht die ganze und vollkommene
Liebe war, nach der ihn dirstete. Er war noch
nicht zur Weisheit gelangt.

Ciceros Schrift «Hortensius» gab Augustinus
Antrieb, weiterzusuchen und sich von den
Briichen nicht irritieren zu lassen. Dank
Cicerowird Augustinus klar, was er eigentlich
will, namlich das Allerletzte, die Wahrheit
selber. Wahrheit ist Leben, und Leben ist
Seligkeit; und so ist auch Wahrheit und
Seligkeit dasselbe. Aber wo die Wahrheit
finden? Augustinus versuchte es u.a. mit dem
Manichdismus, einem orientalischen Dualis-
mus, der damals unter den Gebildeten weit
verbreitet war. Diesen imponierte der Mani-
chaismus, weil er auf letzte Fragen intellektu-
ell durchdachte Antworten hatte. Er stellte
eine Heilslehre «von dezidiert gnostischem
Typus (dar): das Heil kommt einzig aus dem
Wissen und der Erkenntnis» (Lexikon fir
Theologie und Kirche, Freiburg 1961, 6,
1352). Manche sahen in ihm einen zum
Dualismus vereinseitigten Platonismus in
mythischem Kleid. Augustinus war wahrend
neun Jahren Manichaer, vom 20. bis zum

29. Lebensjahr. Er vermisste schliesslich aber,
obwohl er noch nicht getauft war, dass der
Manichaismus nicht den Geschmack des
Wesens Christi an sich trug. «...ich will dort
meinen Stand nehmen, wohin die Eltern mich
als Kind gesetzt haben, bis die lichte Wahrheit
sich finden lasst» (Conf VI 11, 18). Vor allem
seine Mutter Monika hatte einen grossen
Einfluss auf Augustinus. Tiefenpsychologische
Studien Gber das Verhiltnis Augustinus-Moni-
ka glauben eine starke gegenseitige Abhangig-
keit annehmen zu diirfen, die erst mit dem
Tod Monikas (387) eine Losung fand. Doch
andert das nichts an Augustins unbeugsamer
Suche nach letztlicher Wahrheit.

Nach einer neuplatonischen Zwischenphase
liess sich Augustinus 387, mit 33 Jahren,
taufen. 391 wurde er Priester und 396 Bischof
von Hippo. Die Bekehrung zum christlichen
Glauben war eintiefer Bruch in seiner Biogra-
phie. Wenn auch biographisch und psycholo-
gisch vieles auf die Bekehrung vorausweist,
so ist sie letztlich nicht erklarbar oder gar

schweizer schule 12/88



Die dlteste Darstellung des heiligen Augustinus. Fresko
im Lateran, 6. Jahrhundert

deduzierbar. Es war eine radikale Neuorientie-
rung im Horizont des neuplatonischen Le-
bensideals. Deshalb glaubte Augustinus
zunachst, den Weg volliger Entsinnlichung
gehen zu missen. Fir seine sinnenfrohe,
leidenschaftliche Natur ein ungeheurer
Kampf! Es war der Kampf gegen den Leib und
alles was damit zusammenhangt. Es war vor
allem auch ein Kampf um die Frau und gegen
die Frau. «Denn ich glaubte, ich ware doch
zu tbel dran, wennich der Umarmungen des
Weibes entbehren musste» (VI 11, 20). Er hielt
es nun fir seine personliche Pflicht, auf jede
Form der Liebe zur Frau, selbst auf die Ehe zu
verzichten. Er hatte es aber nicht leicht. Er
fand namlich auch nach der Bekehrung zwei
Willen in sich, einen alten und einen neuen,
der eine fleischlich, der andere geistig; und
sie stritten miteinander. lhre Zwietracht
zerspaltete seine Seele (vgl. VII 5,10).

Istauch manches psychologisch verstandlich,
so bleibt anderes doch offen. Welche Kraft
z.B. ist es, die aus einem «Sinnenmenschen»
einen «Geistesmenschen» macht? Augustinus
selber fiihrt das auf die Gnade Gottes zurick.
Deshalb sind die Bekenntnisse ein einziges
Preislied auf Gottes Gnade und ein Bekennt-
nis der eigenen Unfahigkeit und Schwache.
Gewiss, auch das reflektiert seinen biographi-
schen Rahmen. Augustinus war ein bekehrter
Manichdaer, und er war immer noch angetan
vom Neuplatonismus. Was wundert es, dass
seine Schriften vom Kampf gegen den Mani-
chaismus und Enthusiasmus gegentiber dem
Neuplatonismus zeugen, und das noch lange
nach seiner Bekehrung. Dennoch, auch bei
Augustinus unterscheidet sich der Christ vom
Neuplatoniker dadurch, dass er seinen Blick
nicht auf sich selbst, sondern auf den Mensch-
gewordenen richtet. Jesum Christum anzie-
hen hiess fiir Augustinus, den eigenen geisti-
gen Hochmut zu erkennen und in Christo
einen neuen Seelen-Grund zu bekommen.
Auch far ihn war die Bekehrung eine eigentli-
che Kehre: Nicht mehr auf sich setzen,
sondern auf den menschgewordenen und
gekreuzigten Gott!

Augustinus beschaftigte sich als Priester und
Bischof intensiv mit den Schriften des Alten
und des Neuen Testamentes. Vor allem die
ersten Biicher Mose’s und die Schriften von
Paulus beschaftigten ihn. Mir scheint, dass
ihm hierdurch das Wesens-Gegensatzliche
von Christentum und Neuplatonismus aufge-
gangen ist. Selig leben heisst nicht nur ver-
nunftgemass leben. Das ware ein Leben nach
dem Sinn eines hochgebildeten Menschen.
Selig leben hiess fir Augustinus noch anderes :
nach dem Sinn Gottes leben. Das hiess auch
Gegensatz von Sinnlichem und Geistigem,
von Fleisch und Glauben, von Reich der Welt
und Reich Gottes. Es brauchte lange, bis
Augustinus zu merken begann, dass nicht das
Sinnliche als solches zu fliehen ist, sondern
der Missbrauch des Sinnlichen, und selbstder
Missbrauch des Geistigen. Es ist sogar —wenn
auch nur in feinen Nuancen — bei Augustinus
eine Entwicklung in der Stellung zur Frau in
dieser Hinsicht zu beobachten. Beim spaten

schweizer schule 12/88



Augustinus gibt es trotz friherem Manichais-
mus das Ja Gottes zur Schopfung und damit
auch das Ja zur Frau, wenn auch vor allem
wegen ihrer Funktion als Gebdrerin. Letztlich
ist die Einstellung auf Gott das Mass, an dem
der Mensch sich zu messen hat. Das heisst:
das demiitige Glauben und nicht das stolze
Erkennen; das Ja zur Weisheit Gottes ist der
Grundakt des Christen. Die tiefste Wirklich-
keit im Leben ist Gott, der die Wahrheit und
die Liebe ist. Deshalb konnte Augustinus
sagen «Dilige, et quod vis, fac!» (Ep 55,
14,18). Die Liebe und Wahrheit allein ist Mass
und fihrt ins eigentliche Sein. Und dahin
gelangt Augustinus durch ausdauernde Selbst-
beobachtung hindurch, durch die Auseinan-
dersetzung mit seiner Zeit, durch die Beob-
achtung dersittlichen Mangel in der Umwelt,
durch das fortwahrende Gesprach mit Gott,
letztlich durch Gnade.

Augustinus ein Wahrheitskampfer, ein Wahr-
heitssucher! Einer der nicht bloss fragte,
sondern nichts scheute, um dahin zu kom-
men, wohin er auch innerlich musste. So
kann Augstinus’ Lebensweg als Huldigung an
Cott gesehen werden. Nicht der selbstherrli-
che Mensch, sondern der Mann, aus dem das
Angesicht Christi leuchtet, kommt uns am
Ende des Lebens entgegen. «Siehe, du hast
Lust zur Wahrheit, denn wer sie tut, kommt
ans Licht. Ich will sie tun, in meinem Herzen,
indem ich vor dir mein Bekenntnis ablege,
aber auch mit meinem Griffel vor vielen
Zeugen», so Augustinus in Conf. X, 1,1.

B. Carl Gustav Jung — Individuation

Jung liess als 83jahriger <Erinnerungen,
Traume, Gedankens zu seinem Werdegang
veroffentlichen. Er sagte, dass die Erinnerun-
gen an die dusseren Geschehnisse blass
geworden seien und dass diese auch nie das
Eigentliche oder nur insofern wichtig gewesen
seien, als sie mit den inneren Entwicklungs-
phasen einen Zusammenhang gehabt hatten.
Was Jung wichtig war, zeigt sich auch darin,
dass fiir ihn nur wenige der vielen Begegnun-
gen mit beriihmten Menschen seiner Zeit

dazu zahlen. In seinem Verstindnis waren die
meisten Begegnugen ereignislos gewesen.
Beziehungen, die ihm etwas bedeuteten,
waren fir ihn jene, in denen das innerste
Leben des anderen Menschen mitbetroffen
war, Und das war nicht Stoff fir jedermanns
Blick. Er meinte: «Im Grunde genommen sind
mir nur die Ereignisse meines Lebens erzah-
lenswert, bei denen die unvergangliche Welt
in die vergangliche einbrach. Darum spreche
ich hauptsachlich von den inneren Erlebnis-
sen. Zu ihnen gehoren meine Traume und
Imaginationen. Sie bilden zugleich den
Ursprung meiner wissenschaftlichen Arbeit...
Neben den inneren Ereignissen verblassen
die anderen Erinnerungen... Aber die Begeg-
nungen mit der anderen Wirklichkeit, der
Zusammenprall mitdem Unbewussten haben
sich meinem Gedéchtnis unverlierbar einge-
graben. Da war immer Fiille und Reichtum,
und alles andere trat dahinter zurick. »

Im Laufe der Jahre, in denen das Erinnerungs-
buch Gestalt annahm, vollzog sich in Jung
allerdings eine Art Wandlungs- oder Objekti-
vierungsprozess. «Wenn ich nach dem Werte
meines Lebens frage, so kann ich mich nur
messen an den Gedanken der Jahrhunderte,
und da muss ich sagen: Ja, es bedeutet etwas.
Gemessen an den Gedanken von heute
bedeutet es nichts». (S. 8).

Jungs Biographie ist primar die Geschichte
einer Selbstverwirklichung via Unbewusstes.
Alles, wasim Unbewussten liegt, will Ereignis
werden. Die Entwicklung des Menschwer-
dens unter diesen Bedingungen kann nur
durch einen Mythus ausgedriickt werden.
Deshalb gilt es Geschichten des Lebens zu
erzdhlen. Dieses Leben hat Jung bildhaft
dargestellt. Es ist wie eine Pflanze, die sich
aus dem Wurzelstock nahrt. Letzterer ist
verborgen. Das endlose Werden und Verge-
hen des Lebens und der Kultur ist nur Oberfli-
che —der Wurzelstock dauert. Die Oberflache
mag bedeutsam fir die jetzige Zeit sein, der
Wurzelstock aber muss sich vor den Jahrhun-
derten bewadhren.

Uber seine ganze Jugend sagt Jung, sie konne
unter dem Begriff des Geheimnisses verstan-
den werden, was fir ihn eine zum Teil grosse

schweizer schule 12/88



Einsamkeit bedeutete. Noch als 83jahriger
bekennt er: «Auch heute bin ich einsam, weil
ich Dinge weiss und andeuten muss, die die
andern nicht wissen und meistens auch nicht
wissen wollen» (S.47). Geheimnis und
Einsamkeit gehéren neben der Selbstverwirkli-
chung via Unbewusstes unabdinglich in eine
Biographie im Sinne Jungs. Wo dieses Ge-
heimnis sei, fragte sich Jung schon als Knabe:
«lhr wisst nicht, dass ich sogar das Unrecht
tue, das Verfluchte deute, um seine Gnade zu
erleben (5.48). Da sein Vater, zwei seiner
Brider und sechs Onkel miitterlicherseits
(evangelische) Pfarrer waren, horte er viele
theologische Gesprache und Diskussionen.
Was er dabei vermisste, war das Geheimnis-
volle. Er kam so zum Schluss, die Theologen
wissten nichts davon. Die Mutter meinte, er
sei zu jener Zeit oft deprimiert gewesen. Er
war jedoch ganz einfach mit dem Geheimnis
beschaftigt. Er hatte als Kind Steine bemalt

Carl Gustav Jung

und versteckt und das als Geheimnis gehdtet.
Von so einem Stein sagte Jung: » Der hat mich
von allen Zweifeln befreit. Wenn ich dachte,
ich seider Stein, hérten die Konflikte auf. Der
Stein hat keine Unsicherheit, hat keinen
Drang sich mitzuteilen und ist ewig, lebt fir
die Jahrtausende, dachte ich. Ich selber
hingegen bin nur ein voribergehendes Phano-
men, das in allen moglichen Emotionen
aufgeht, wie eine Flamme, die rasch auflodert
und dann verlischt. Ich war die Summe
meiner Emotionen und ein Anderes in mir war
der zeitlose Stein» (S.48).

«Das Gefuhl, einem hoheren Willen zu
gehorchen, wenn ich dem Ansturm des
Unbewussten standhielte, war unabweislich
und blieb richtunggebend in der Bewaltigung
der Aufgabe» (S. 180). Dabei war Jungs Aus-
einandersetzung mit dem Unbewussten eine
intensive Leidenszeit. Die Ausschlage dessel-
ben konnten Jung bisweilen ausser Rand und
Band bringen. Seine Familie, die Frau und die
5 Kinder bewahrten ihn davor, in den Ausse-
rungen des Unbewussten zu versinken. Sie
waren und blieben flir ihn Tatsachen der
sogenannten realen Welt. Es gab sie, unnegier-
bar, wenn er auch noch so in die innere Welt
versunken war und von ihr umgetrieben
wurde. Dennoch fuhrten die Auseinanderset-
zungen mit dem Unbewussten im Laufe der
Jahre dahin, dass Jung nicht mehr nur sich
selbst gehorte. Seine Erkenntnisse Giber das
Unbewusste waren damals in der Wissen-
schaft so noch nicht bekannt. Und so «muss-
te» er Urerfahrungen machen und dann
versuchen, das Erfahrene mitteilbar zu ma-
chen. Sonst ware alles in einem lebensunfahi-
gen Subjektivismus verblieben. In diesem
Zusammenhang sagt Jung etwas héchst
Entscheidendes fiir unser Thema: «Damals
stellte ich mich in den Dienst der Seele. Ich
habe sie geliebtund habe sie gehasst, aber sie
war mein grosster Reichtum. Dass ich mich
ihr verschrieb, war die einzige Moglichkeit,
meine Existenz als eine relative Ganzheit zu
leben und auszuhalten» (S. 196). Und deshalb
waren all die Jahre, die Jung den inneren
Bildern der Seele nachging, die wichtigste
Zeit seines Lebens. Alles Wesentliche ent-
schied sich hier. Indieser Zeit zog er sich auch

schweizer schule 12/88



zuriick von seiner Professorentatigkeit an der
Universitat Zirich. Er fand es unwichtig, aus
seiner Geistesverfassung heraus junge Studen-
ten zu unterrichten. Sub specie aeternitatis
war das Sich-Konzentrieren auf das, was die
innere Personlichkeit will, viel wichtiger.
Denn «alles was im Unbewussten liegt, will
Ereignis werden, und auch die Personlichkeit
will sich aus ihren unbewussten Bedingungen
entfalten und sich als Ganzheit erleben»
(S.10).

Jungs bekannter Turm in Bollingen am oberen
Zurichsee (begonnen nach dem Tod seiner
Mutter 1923, vollendet nach dem Tod seiner
Frau 1955), war fiir Jung nach seinen eigenen
Worten ein Ort des Reifens und eine Darstel-
lung seiner grossen Entdeckung, der Indivi-
duation. Er erbaute das Haus in verschiede-
nen Abschnitten und baute es inimmer neuen
Abschnitten weiter aus, stets nur den jeweili-
gen konkreten Bedurfnissen folgend. Erst
spater zeigte sich, dass der Turm als «ein
Symbol psychischer Ganzheit» anzusehen
war. Zu dem werden, was der Mensch schon
ist, bedeutet Selbstwerdung. Deshalb kann
Jung vom «Uralten: in sich sprechen, den er
schon als Kind erfahren habe. Es kommt alles
darauf an, dass die Selbstwerdung oder
Individuation gelingt, ist eine der fundamenta-
len Erkenntnisse der Jungschen Psychologie,
sonst entfaltet sich ein Mensch nichtin psychi-
scher Gesundheit. Damit ist ein weiteres —
und vielleicht das wichtigste — Elementerneut
angesprochen, das nach Jung in eine Biogra-
phie gehort, die Individuation. Das heisst fur
ihn, dass alles Unbewusste auch Ereignis
werden will und dass erst beides — das Unbe-
wusste und das Bewusste zusammen —den
Menschen Ganzheit erleben oder erahnen
lasst. Denn in der lebendigen psychischen
Struktur geschieht nichts auf bloss mechani-
sche Weise, sondern in der Okonomie des
Ganzen, bezogen aufs Ganze ist es zweckhaft
und hat Sinn. Um diese Ganzheit geht es in
der Individuation.

Was Jung war, bestand aus seiner Geschichte,
und er hatte auch das Gefiihl, das sei nur Er.
«lch bin dieses Biindel von Vollbrachtem und

Gewesenemn» (S. 294). Es gab nichts mehr,
nach dem er verlangte oder wiinschte, son-
dern «ich war das, was ich gelebt hatte»
(S.94). Etwas war freilich (noch) nicht abge-
schlossen, was auch zu einer Biographie
gehort und das fir Jung sogar das Entscheiden-
de ist: die Bezogenheit auf das Unendliche
oder Géttliche. Niemand kann psychisch
wirklich gesund genannt werden, wenn er
nicht den Frieden mit dem Gottlichen gefun-
den hat.

Wenn man versteht und fiihlt, dass man schon
indiesem Leben an das Gottliche, Grenzenlo-
se angeschlossen ist, andern sich Wiinsche
und Einstellungen. Man lebtdann letztendlich
nur fir das Wesentliche und erftillt den Sinn
menschlicher Existenz. Er leuchtet dann auch
fir andere Menschen, wie ein Licht in der
Finsternis.

Am Ende des Lebens konnte Jung sagen, dass
es der Sinn seiner Existenz sei, dass das Leben
eine Frage an ihn hat. Oder auch umgekehrt:
er selber isteine Frage, die an die Welt gerich-
tet ist. Der Mensch muss namlich spiren,
dasserineinerWelt lebt, die in einer gewissen
Hinsicht Geheimnis ist, und auch er, der
Mensch, selber ist ein Geheimnis. Carl
Gustav Jung schreibt am Ende des Lebens:

Imelda Abbt, Dr. theol., geb. 1937 in Hermetschwil (AG).
1970—75 Leiterin der Heimerzieherschule Luzern. Seit
1979 Bildungsbeauftragte des Vereins fiir Schweizerisches
Heimwesen (VSA) in Ziirich. Dozentin an der Philosophi-
schen Akademie Luzern und bei der Evangelischen
Studiengemeinschaft an den Zircher Hochschulen. im
Sommer 1989 Lehrauftrag an der Theologischen Fakultét
Luzern. Zahlreiche Publikationen.

schweizer schule 12/88



«Ich bin Giber mich erstaunt, enttauscht,
erfreut. Ich bin niedergeschlagen, enthusia-
stisch. Ich bin das alles auch und kann die
Summe nicht ziehen... Ich weiss nur, dass ich
geboren wurde und existiere, und es ist mir,
als ob ich getragen wiirde. Ich existiere auf
der Grundlage von etwas, das ich nicht
kenne. Trotz all der Unsicherheit fiihle ich
eine Solidaritit des Bestehenden und eine
Kontinuitiat meines Soseins» (5.356).

C. Simone Weil — Die Relativierung des
menschlichen Ich

«lch bin kein Mensch, mitdem sein Schicksal
zu verbinden ratsam ist», schreibt sie an einen
ihrer Freunde. Sie erachtet als ihre Augabe,
sich fiir den Augenblick des Todes bereit zu
machen. «Regarder toute la vie comme
destinée a préparer |'instant de la mort». Wie
sich einer solchen Frau nahern? lhre Zeitge-
nossen bezeichnen sie als «folle» oder «sain-
te». Beides sind Extreme! Das hat mit ihrer
letzten Radikalitat zu tun. Sie umschreibt das
so: «Pour moi, la vie n’a pas d’autre sens, et
n’ajamais eu au fond d’autre sens que I’atten-
te de la vérité.» Und das versteht sich bei ihr
ohneWenn und Aber. In einem solchen Leben
schlagt selbst die Ohnmacht menschlicher
Existenz in Machtigkeit um. Und das — ver-
mutlich —fasziniertan ihr. Ein solcher Mensch
ist dabei, die Enge und Kleinheitdes menschli-
chen Ich zu sprengen, und frei zu werden fir
unbegrenzte Wahrheit. Schon Simon de
Beauvoir beneidete, dass ihre Kommilitonin
an der Ecole Normale Supérieure anders war,
dass diese ein Herz hatte, das imstande war,
fur den ganzen Erdkreis zu schlagen.

1909 in einem grossbiirgerlichen, jidischen
Arzthaus in Paris geboren, wurde sie gepragt
durch die vielen Debatten mit ihrem Bruder
André. Nur lesen tat sie noch lieber. lhre
Begabung war philosophisch und mathema-
tisch. Nach dem Baccalauréat liess sie tiber
das kiinftige Studium eine Miinze entschei-
den. Fiel diese auf die Zahl, sollte es Philoso-
phie sein, sonst Mathematik. Das «Schicksal»

entschied: Philosophie! Sie bestand den
Concours fiir die Ecole Normale Supérieur,wo
sie die Kenntnisse der Vergangenheit und
Gegenwart buchstablich in sich hineinsog.

Die junge Simone verstand sich als Intellektu-
elle. Und das hiess damals, von religiosem
Glauben wenig zu halten. Spéter meinte sie,
eine Atheistin gewesen zu sein. Auf jeden Fall
suchte sie Gott nicht. Und sie bezeichnet das
als wesentlich in ihrer Glaubensgeschichte.
Sie habe sich aus Verpflichtung zur intellektu-
ellen Redlichkeit sogar gegen den Glauben
gewehrt, aus Sorge um die Wahrheit, um
nicht der Macht der Einbildung und der
Tauschung zu erliegen. Sie erachtete ihren
Glauben als Folge einer Offenbarung Gottes
ausserhalb der kirchlichen Uberlieferung und
theologischer Vermittlung. Sie hat sich auch
nie taufen lassen. Ware sie innerlich dazu
getrieben worden, hitte sie dies getan. Sie
war der Auffassung: «Ce n’est pas mon affaire
de penser a moi. Mon affaire est de penser a
Dieu. C’est a Dieu a penser a moi. »

Doch istes gerade die emanzipierte Jidin und
die ungetaufte Christin, die einvitales, schop-
ferisches Denken und neue «Visionen»
entwickelte. Fur sie ist Heiligkeit heute z.B.
Genie, Kreativitdt, Existenzerweiterung,
mehr Wirklichkeitsbezogenheit. Sie wollte
und konnte nicht ausgetretenen Wegen
folgen. Das eigene Denken Gberwaltigte sie.
Das heisst nicht, dass sie sich nicht auch an
Vorbildern orientiert hatte. So fiihlte sie sich
immer wieder von Platon angezogen. Aber,
Platon war Anstoss, denken musste sie. So
verstand sie ihre innere Berufung zur Weis-
heitsliebe, sprich: Philosophie.

Studieren ist fiir sie Leben, dient dem Leben,
kommt aus dem Leben und fiihrt wieder ins
Leben. Das Philosophieren, als zentralster
Teil ihres Studierens, konnte daher fur sie
nicht Endzweck sein, im Gegenteil. Philo-
sophieren heisst im Grunde sterben lernen,
d.h. das eigene Ich hintansetzen und aus
einem Tieferen heraus die Welt zu «lesen»
(lecture) und zu deuten. Diese Deutung ist
nichteinfach. Sie ist sogar gefahrvoll, weil sie
auch nicht alles Subjektive hinter sich lassen

schweizer schule 12/88



kdnnte — und sich dann schnell dem Schein
hingeben wiirde. Deshalb braucht es eine
«seconde lecture». Diese gibt Aufschluss Giber
den Lesenden bzw. Deutenden selbst, macht
die Richtung bewusst, auf die hin er offen ist.
Diese «seconde lecture» nun hat eine trans-
zendente Mitte. Und es ist wichtig, dass der
Mensch von dieser her sehen und lesen und
deuten lernt. Das kann sogar zu einer Nicht-
Deutung (non-lecture) fihren; um dadurch
z.B. das traditionelle Deuten, d.h. an der
Schulphilosophie orientierte Gedankengan-
ge, zu durchbrechen.

Wer von dieser Mitte her das Leben und damit
alles Geschehen deuten lernt, entwickelt eine
neue Sichtweise, quasi neue Augen. Simones
Eros in Sachen Intellekt bleibt ohne dieses
doppelte Deutungs-Bemiihen ritselhaft. Und
fir den Aussenstehenden bleibt — bei allem
Verstandnis — immer etwas Ratselhaftes,
Geheimnisvolles, Unauslotbares damit
verbunden, etwas, das nicht eigentlich mitteil-
bar ist, weil sich die «seconde lecture» nicht
in einfache «lecture» tbersetzen lasst. Letzte-
re ist fir die forschende Wissenschaft und fir
das sprachliche Mitteilen offen, nicht aber die
«seconde lecture». Und folglich werden
psychologische, tiefenpsychologische, sozio-
logische, soziale usw. Untersuchungen
Simone nie ganz gerecht. Erst wenn man ihr
Streben zur ungeschaffenen Mitte hin und ihr
Deuten vom Leben aus dieser Mitte heraus in
Anschlag nimmt, wird das Ratselhafte in
Simones Leben etwas erhellt.

So kann man vielleicht erahnen, warum flir
sie ein authentisches Denken «sub specie
mortis» geldutert sein muss. Sie hat «den
Augenblick des Todes stets als den Massstab
und das Ziel des Lebens gesehen» und damit
das eigene Ich als letzten Massstab verworfen.
Umgekehrt machte sie das frei, mit unerschiit-
terlicher Konsequenz dem Verlogenen und
Ungerechten und Falschen in diesem Leben
entgegenzutreten. So hatte sie in Frankreich
den aufkommenden totalitiren Bewegungen
wdhrend der Dritten Republik den intellektu-
ellen Kampf angesagt, ebenso dem «Sozialen
Gotzen», d.h. der progressistischen Ideologie
mitihrer Vergdtzung der weltlichen Giter. Sie

machte das aber nicht, wie so viele andere,
weil das damals Mode war. Es war bei ihr
nicht blasiert-gelangweilter Wille zur Vernei-
nung. Und es blieb nicht bei blosser Vernei-
nung. Daflr war sie zu sehr getrieben, dem
Leiden und dem Elend anderer Menschen
abzuhelfen oder wenigstens ihnen zu helfen,
das nicht Abzuwendende zu ertragen. Zwar
glaubte sie an den Wert des Leidens, allerdings
nur, wenn man alles tut, um es zu vermeiden.

Und wer bedurfte damals mehr dieses Beistan-
des als der Arbeiter, der Proletarier! An einen
Freund schrieb sie: «Seit der Kindheit haben
sich meine Sympathien stets den Gruppierun-
gen zugewandt, die sich auf die verachteten
Schichten der Sozialhierarchie berufen ha-
ben», und das waren die Arbeiter. In den
Jahren 1931 — 1934, ihrer Lehrerinnenzeit,
bevorzugte sie die Arbeiterkinder und nahm
regen Anteil am politischen Geschehen. Sie
machte ihrem Spitznamen «La Vierge Rouge»
Ehre. Sie schrieb Artikel, tratan Demonstratio-
nen und Gewerkschaftskongressen auf,
kritisierte die Deutschlandpolitik, nahm sich
der politischen Flichtlinge aus Deutschland
an. Aber all das war niemals Selbstzweck,
sondern es waren fur sie Aktivititen zu etwas,
zur Erreichung besserer Sozialzustande.
Mittel beurteilte sie nach dem Endziel, ohne
wahrscheinliche, unvermeidliche Nebenfol-
gen aus dem Auge zu lassen. Gingen sie auf
Kosten des Menschen, machte sie das stutzig.
So litt Simone z.B. zunehmend daran, dass
die Befreiung des Menschen einem histori-
schen Wachstum und einer Entfaltung der
Produktivkrafte zugeschrieben wurde, mit
gleichzeitiger Herabwiirdigung des Arbeiters
zu einem widerstandslosen und austauschba-
ren Instrument, zu einer Sache.

Die theoretische Auseinandersetzung mit
dem Los des Arbeiters liess in ihr den Wunsch
aufkommen, dieses am eigenen Leib kennen
zu lernen. Sie gab um Urlaub vom Schuldienst
ein und nahm die Arbeit als Fraserin in einer
Fabrik auf. Die Fabrikerfahrung war ihr
Ubung und Studium zugleich, in dem «man
hart, schmerzhaft, aber dennoch mit Freude
auf das wahre Leben» stdsst. So sah sie es am
Anfang. Spater bemerkte sie an sich tiefe
Veranderungen. |hr Leben schien sich ihr

10

schweizer schule 12/88



Simone Weil, um 1922

mehr und mehr vom Geistigen in tiefere
Schichten der Psyche zurtickzuziehen. Es glitt
halb ins Un- oder Vorbewusste ab. Die Fabrik
erschien ihr mehr und mehr als «trtiber Ort,
wo man nichts tut, ausser gehorchen, alles
Menschliche in sich unter dem Zwang zu
brechen, sich biicken, sich unter den Rang
der Maschine erniedrigen lassen». Doch ging
ihr gerade am korperlichen Leiden, das mit
den Harten der korperlichen Arbeit verbun-
den war auf, dass nichts auf der Welt den
Menschen hindern kann, sich fiir die Freiheit
geboren zufiihlen. Ein Mensch kann und darf
sich niemals mit Unfreiheit abfinden — ist er
doch ein denkendes Wesen. Bei ihr bewirkte
die denkerische Erfahrung in der Fabrikzeit
ein neues Verhaltnis zur Arbeit: Eine Spirituali
sierung der Arbeit. Durch die Arbeit wird der
Mensch sich selbst offenbar. Arbeit und Welt
gehorchen demselben Gesetz. In der Arbeit
vollzieht der Mensch die Ordnung der Welt
nach. Arbeit ist der einzige Weg von mir zu
mir. Ja, sie hat eine Art sakramentale Funktion.

Sie ist Nachahmung der Entschopfung
(décréation) und ist gleichzeitig auch Ubung
und Askese.

Ubung und Askese gehérten zu Simones
Alltag, ging es ihr doch letztlich in allem um
die Eintibung in den vorbildlichen Augenblick
der Existenz, den Priifstein innerer Sinnhaftig-
keit. Das bedeutet ein standiges Lassen. Es
geht um das Lassen von gewohnten Denkin-
halten und darum, die scheinbare Realitat,
die letztlich doch nur Schein oder «Ersatz» ist,
auf Tieferes hin aufzubrechen. Es gilt durchlas-
sig zu werden auf das Gute, auf das Sein, auf
das Gottliche hin, und zwar in allem; und das
nichtnurim Denken, sondern auch im Leiden
und in den Erfahrungen der Zeit. Durchlassig
zu werden aber heisst auch, von sich zu
lassen. Wer von sich lasst, kann aufmerksam
werden. «Attente», ein Schlisselbegriff ftr
sie, meint ein dauerndes Aufmerken, das
Empfanglichwerden, das Ganzausgerichtets-
ein, eine Grundeinstellung, eine Optik. Es ist
das reine Herz, das nur Gott begehrt, der
unbewegt aufwarts gerichtete Blick. Jene, die
nach oben blicken, sind nicht sowie jene, die
mit beiden Beinen versuchen, zum Himmel
zu springen: letztere sind durch die eigene
Anstrengung so sehr in Anspruch genommen,
dass sie den Himmel gar nicht sehen. Im
aufwarts gerichteten Blick aber lebt die
Gewissheit, dass das Licht aus der Hohe
starker ist als unsere Schwerkraft, unser Ich,
dass Gott zum Menschen kommt, ihn ergreift,
sogar auch dann, wenn der Mensch nicht zu
ihm geht. Aber es braucht dann, und zwar
unabdinglich, Demut, Ich-Verzicht. Der in
sich selbst verliebte Mensch wird nicht durch-
lassig, weil er zu sehr mit sich und dem
Schein beschaftigt ist.

Und doch st alles Gnade. Simone schrieb ein
Jahr vor ihrem Tod: «In einem Augenblick
heftigen korperlichen Schmerzes, als ich
mich bemihte, zu lieben, ohne mich jedoch
berechtigt zu glauben, dieser Liebe einen
Namen zu geben, fihlte ich, ohne im gering-
sten darauf vorbereitet zu sein —denn ich
hatte die Schriften der Mystiker niemals
gelesen —, eine personlichere, gewissere,
wirklichere Gegenwart als die eines menschli-

schweizer schule 12/88

1



chen Wesens, unerreichbar sowoh! den
Sinnen als auch der Einbildungskraft, der
Liebe gleich, die durch das zértlichste Lacheln
eines geliebten Wesens hindurchscheint. Von
diesem Augenblicke an haben der Name
Gottes und Christi sich immer unwiderstehli-
cher in meine Gedanken gemischt». Eine
mystische Gotteserfahrung, die Simone
zeigte, dass Gott zu erfahren absolute Gewiss-
heit bedeutet, obwohl Gott nicht zu greifen
(saisir) ist! Ineinem ihrer letzten Briefe schrieb
sie: «lch bedarf keiner Hoffnung, keiner
Verheissung, um an Gottes tiberreiche Barm-
herzigkeit zu glauben. Ich kenne diesen
Reichtum mit der Gewissheit der Erfahrung,
ich habe ihn berthrt. Was ich durch Beriih-
rung davon kenne, tibersteigt meine Fassungs-
kraft und mein Vermogen zur Dankbarkeit».
Diese Erfahrung wurde ihr im dussersten
Leiden geschenkt. Und die ihr eigentiimliche
Bestimmung ihres Lebens — ihre Berufung —
sah sie im Weitergeben der ihr geschenkten
Erfahrung der Liebe Gottes im dussersten
Leiden. Diese Gotteserfahrung verbindet
Simone mit allen Menschen, die auch einen
Blick und eine Beriihrung des transzendenten
Reiches geschenkt bekamen. Um dieser
Erfahrung willen nahm sie ein solches Leben
auf sich: ein Leben in Verzicht auf irdische
Giter, ein Ent-Werden des Ich. Denn nur im
Absehen vom eigenen Ich findet der Mensch
wirklich zum Selbst und wird dadurch auch
fir andere Menschen Kiinder der eigentlichen
Welt: dass jeder Mensch eine ewige Bestim-
mung hat, die niemals aufgehoben oder
ausser Kraft gesetzt werden kann.

Simones Leben war von da an ein bewusstes
Sich-Verzehren der Krifte, ein Leben aus
Liebe zum Guten der Menschen. Das Un-
glick und das Leiden der anderen Menschen
berihrte sie zutiefst. Die Bertihrung mit dem
Ungliick anderer war ein so grasslicher
Schmerz, dass es ihre Seele zerriss, durch und
durch, so dass es ihr eine zeitlang sogar fast
unmoglich war, Gott noch zu lieben. Dieses
Sich-Verzehren war (so wird wohl vermutet)
ihreigentlicher Todesgrund. In ihrer Todes-Ur-
kunde vom 24.8.1943 — sie starb in Ashford/

Kent, 34jahrig —hiess es allerdings recht
prosaisch: «Versagen des Herzens infolge
Herzmuskelschwiche, verursacht durch
Auszehrung und Lungentuberkulose».

Uber Simones reifes Leben méchte man
schreiben: Liebe, die nicht in einer Krdmer-
seele gezeugt wurde, sondern von Gott kam
und mit der eine von Gott Erfiillte Gott liebte.
In einem Menschen kann man Gottes Gegen-
wart nicht unmittelbar wahrnehmen, nur den
Widerschein des Lichtes, und zwar in der Art,
wie er das irdische Leben einschatzt und
bewiltigt. Aber im Grunde ist nicht er, der
Mensch, das. Es ist Gott, der ihn verwandelt;
und der Mensch bezeugt das dann in der
Liebe zur Welt, im Mitleid mit den Geschop-
fen und in der Freude an der Schopfung.
Diese Liebe, die mit Gott verbindet, gibt der
Sichtweise eines Menschen Richtung. Der
Blick ist gewissermassen unbeweglich,
wahrend sich die anvisierten Dinge andau-
ernd verandern. Die Festigkeit des Blickes
lasst mehr und mehr das Ganze umrisshaft
erfassen. Es entsteht eine Weite, eine Tiefe,
eine Hohe im Schauen, die alle Dinge an
ihrem gebuhrenden Platz erblickt. Gott wird
dabei nicht in Schein gehdillt. Und sein Reich
kann durchbrechen, weil Menschen nichtam
Vorlaufigen haften bleiben. Realitit ist letzten-
endes Liebe und nichts anderes.

Ich habe mich bei drei Menschen — Aurelius
Augustinus, Carl Gustav Jung und Simone
Weil an das Geheimnis ihres Lebens heranzu-
tasten versucht. Was ist dabei herausgekom-
men, ich meine: philosophisch-anthropolo-
gisch?lch mochte nur das folgende festhalten:

Augustins Leben ist eine leidenschaftliche
Suche nach Wahrheit, bzw. Weisheit. Wo
aber ist sie zu finden? Ist sie draussen oder
drinnen, oben oder unten? Soll sich Augusti-
nus an die Gebildeten von damals halten, an
die Neuplatoniker oder an die Manichier?
Soll er sich den Sternenkundigen (iberlassen,
oder soll er sich von seiner Mutter Monika
belehren lassen? Sagt dem Neubekehrten der
Apostel Paulus oder die «Genesis> wo sie zu
finden ist? Seine Biographie weist ihn dahin,
die Wahrheit bzw. Weisheit in sich selber zu
suchen. Wirde er sich kennen, wiirde er auch

12

schweizer schule 12/88



Gott kennen. (Noverim me — Noverim te).
Und vor allem: die Wahrheit ist zu tun. Durch
das Tun der Wahrheit kommt der Mensch zum
wahren Licht. Dieses wahre Licht ist letztlich
Liebe. Deshalb gilt: wer Wahrheit vollzieht,
der liebt. Die Lust zur Wahrheit jedoch
kommt von Gott, der die Ur-Wahrheit, das
Ur-Licht ist. Und dieses Ur-Licht ist nach
Augustinus dem Menschen innerlicher als er
selbst. Augustins Lebensweg oder Biographie
verdankt sich, nach seiner eigenen Darstel-
lung, der géttlichen Gnade und Fihrung.

Jungs Biographie ist priméar die Geschichte
einer Selbstverwirklichung via Unbewusstes.
Denn alles, was im Unbewussten liegt, will
auch Ereignis werden. Und nur da, wo beides
zusammentrifft, wo das Unbewusste bewuss-
tes Ereignis werden kann, erlebt oder erahnt
der Mensch Ganzheit. Um die Selbstwerdung
oder Individuation oder Ganzheit geht es
auch in Jungs Lebensweg. Dabei ist das
Geheimnisvolle der Menschwerdung zu
bewahren. Denn in der lebendigen psychi-
schen Struktur geschieht nichts bloss mecha-
nisch. Es ist immer bezogen auf das Ganze,
und deshalb ist jedes Ereignis im Leben
zweckhaft und hat auch seinen Sinn. Dazu
gehort (vor allem nach dem spaten Jung) auch
die Bezogenheit auf das Gottliche. Niemand
kann wirklich (ganz) gesund genannt werden,
wenn er nicht den Frieden mitdem Goéttlichen
gefunden hat. Jungs Biographie ist sein Indivi-
duationsweg.

Weils an-stossige Biographie zeigt ein Leben,
das den Augenblick des Todes stets als den
Massstab und das Ziel des Lebens betrachtete.
Die Folge davon ist, dass sie das eigene Ich als
Massstab verworfen hat. Gerade dadurch
wurde sie jedoch frei, mit unerschutterlicher
Konsequenz dem Verlogenen und Ungerech-
ten in diesem Leben entgegenzutreten. lhr
kurzer Lebensweg zeigt, dass eine solche
Option des Lebens immer neu eingelibt
werden muss. Das bedeutet ein standiges
Lassen, eine ununterbrochene Attente (aktiv
und passiv) auf das Licht aus der Hohe, das
letztlich starker ist als unsere Schwerkraft,
unser Ich. Weils Biographie ist ein Beweis

dafir, dass der Mensch letztlich nur im Abse-
hen vom eigenen Ich wirklich zum Selbst
findet und dadurch zum Kinder der eigentli-
chen Welt werden kann.

Drei Menschen, drei Biographien, drei beson-
dere Lebenswege. Jeder Mensch hat einen
besonderen Lebensweg, eine besondere
Biographie. Aber nicht jeder von uns schreibt
eine Biographie. Vom Sinn der Biographie in
philosophisch-anthropologischer Sicht zu
reden, heisst auch — trotz der Einmaligkeit
jedes Menschen — von etwas zu reden, das
uns alle angeht. Nicht jede Biographie freilich
ist dafur gleich geeignet, weswegen viel
Biographien nie geschrieben werden, oder
nicht auf Interesse stossen wiirden, wenn sie
jemand schriebe. Ich habe mich an drei
grosse Personlichkeiten gehalten, in der
Meinung, es seien alle drei grosse Liebhaber
des Menschlichen gewesen und sie seien es
wert, als grosse Menschen vor unsere Augen
Zu treten.

' Erinnerungen, Traume, Gedanken von C.G. Jung.
Aufgezeichnet und herausgegeben von Aniela Jaffé,
Zirich 1962, S.11. Wenn nichts anderes vermerkt, sind
Zitate diesem Buch entnommen.

Literatur

Augustinus, Bekenntnisse. Frankfurt/M., 1987, Insel
Taschenbuch 1002.

Carl Gustav Jung, Erinnerungen, Traume, Gedanken.
Aufgezeichnet und herausgegeben von Aniela Jaffé.
Zirich und Stuttgart 1962.

Simone Weil, Schwerkraft und Gnade. Miinchen %1981,

schweizer schule 12/88

13



	Vom Sinn der Biographie

