Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 75 (1988)

Heft: 8: Der Lehrer als Verteidiger des Kindes
Artikel: Ist Okologie lehrbar?

Autor: Criblez, Lucien

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-533587

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-533587
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ist Okologie lehrbar?

Bericht iber ein Symposium in Bern,
23.—25. Juni 1988

Die Frage scheintangesichts der Umweltsitua-
tion ketzerisch. Dennoch widmete das Pad-
agogische Seminar der Universitdt Bern
dieser Frage ein dreitagiges Symposium in der
Berner Schulwarte. Lucien Criblez referiert
die dort vorgetragenen Antworten, die in ihrer
Widersprlchlichkeit zu weiterer Diskussion
herausfordern.

Grundsatzfragen rufen nach grundsatzlichen
Erorterungen, die im Okologiebereich inter-
disziplinar angegangen werden sollten. So
nahmen Niklas Luhmann, Hartmut von
Hentigund Jirgen Oelkers aus verschiedenen
Positionen in den drei Hauptreferaten zum
Thema Stellung.

In vier Arbeitsgruppen wurden zudem die institutionellen
Madoglichkeiten der Schule (Referate von Karl-Horst
Dieckhoff, Miinchen und Rudolf Riiegsegger, Stein), der
Erwachsenenbildung (Barbara Gehring, Schafthausen
und Matthias Finger, Genf), der 6kologischen Alternativ-
institutionen (Pierre Fornallaz, Okozentrum Langenbruck
und Heinrich Widmer, Biro 84 Bern) und der Medien
(Otmar Hersche, Radio DRS Bern) hinsichtlich ckologi-
scher Lehr- und Lernprozesse thematisiert.

Der unerwartet grosse Andrang Interessierter
lisst vermuten, dass die Grundsatzfrage eine
ernsthafte ist. Referate und Diskussionen am
Symposium haben vor allem gezeigt, wie
wichtig es ist, sich der Grenzen und des
Tempos des 6kologischen Umdenkens be-
wusst zu werden. Dieses Umdenken bleibt
ein padagogisches Thema: Wie konnen wir
die Bedingungen fiir 6kologisches Lehren und
Lernen verbessern? Wie konnen Lehr- und
Lernprozesse im 6kologischen Bereich so
gestaltet werden, dass Veranderungen vor
einer 6kologischen Katastrophe moglich
werden?

Defizite des 6kologischen Lernens

«Ist Okologie lehrbar» fragte Jirgen Oelkers,
Professor fir Allgemeine Padagogik in Bern
denn auch die Teilnehmenden zur Er6ffnung.
Denn wie wir uns auf die Herausforderung
der Umweltkrise einstellen ist fur ihn eine
eminent padagogische Frage. Er stellt dabei
eine Differenz zwischen dem bisherigen
Lernen und der neuen Situation, die 6kologi-
sches Lernen erfordere, fest. Anregungen, wie
die Defizite des okologischen Lernens beho-
ben werden konnten, erwartet Oelkers vom
Symposium.

Trotz eines grossen Interesses an Fragen des
Umweltschutzes und der Umwelterziehung
konstatiert Hardi Gysin vom Bundesamt fir
Umweltschutz derzeit eine grosse Diskrepanz
zwischen Einstellung und Handlungsweisen.
Informationen stiinden dem einzelnen genii-
gend zur Verfliigung, die selektive Wahrneh-
mung wurde eine Informationsverarbeitung
bis hin zu Verhaltensanderungen aber tenden-
ziell verhindern. Gysin spricht von «Informa-
tionsaquaplaning» . Trotzdem miisse Okologie
in Anbetracht der Situation lehrbar sein.
Wissensvermittlung bleibt deshalb trotz allem
eines der wichtigsten Mittel des Umweltschut-
zes.

Niklas Luhmann: Okologische Bemiihungen
stossen rasch an die Grenzen des Systems

Das erste Hauptreferat von Niklas Luhmann,
Professor fiir Soziologie in Bielefeld, trug den
Titel «Okologie und Kommunikation». In
Begriffen seiner funktionalistischen System-
theorie verwies er kologische Bemihungen
in die Grenzen des Systems. Luhmann defi-
niertin auch bei Soziologen nicht unbestritte-
ner Weise die Gesellschaft durch Kommunika-
tion. Alles, was nicht Kommunikation ist,
zihlt zur Umwelt. Okologie ist somit nicht
etwa eine Theorie nicht-linearer Systeme, die

schweizer schule 8/88

23



Umwelt nicht etwa ein Okosystem, sondern
Okologie ist wie Umwelterziehung ein Thema
innerhalb der gesellschaftlichen Kommunika-
tion. Okologie thematisiert in diesem Sinne
die Differenz zwischen System und Umwelt.
Die zentrale Frage besteht nun darin, ob
dieses Thema in der Gesellschaft, im System
Resonanz findet, das meint: obund inwelcher
Artdie Gesellschaft auf dieses Thema reagiert.
Die Resonanzfahigkeit des Systems wurde
aber bisher durch zwei grundlegende Seman-
tiken verhindert: Einerseits besagt das Markt-
modell, dass alles produziert werden kann,
was der Markt abnimmt; die einzige Grenze
fiir Produktion und Ausbeutung ist der Markt.
Anderseits qualifiziert das Hoherwertige — in
der Sichtweise der Evolutionstheorie — sich
selbst durch bessere Anpassung an die Um-
welt.

Beisst sich die Katze in den Schwanz:
Okologie durch Wachstum und Kapital-
bildung?

Da die Gesellschaft sich in einer Situation
befindet, wo die eigene Zukunft problema-
tisch geworden ist, scheint eine Neuorientie-
rung unumganglich. Dass diese Neuorientie-
rung wiederum auf Grenzen des Systems
stosst, macht Luhmann an weiteren Elemen-
ten seiner Systemtheorie deutlich: Da die
Gesellschaft immer komplexer wird, differen-
ziert sie sich in verschiedene Funktionssyste-
me, z.B. Wirtschaft, Politik, Religion, Recht,
Wissenschaft, Erziehung usw. Diese Funk-
tionssysteme haben ein hohes Mass an Auto-
nomie, sind geschlossene, auf sich selbst
bezogene Systeme (Selbstreferenz). Die
Leistungsfahigkeit der Gesellschaft liegt in
dieser Differenzierung in Funktionssysteme:
Sie losen die friiher kompakten Einheiten auf
und kombinieren sie neu. Dabei existiert
keine feststehende Ordnung zwischen den
Funktionssystemen (keine Hierarchie). Kein
System kann die Funktionen des andern
tubernehmen. Jedes System behandelt die
andern als Umwelt. Da es weder einen
generellen Koordinationsmechanismus
zwischen den Funktionssystemen noch ein
«oberstes» System gibt, kann das Gesell-

schaftssystem als ganzes gar nicht auf die
Umweltreagieren. So kdnnen sich bestenfalls
die einzelnen Funktionssysteme auf die
okologischen Probleme einstellen. Die erste
Grenze des Systems besteht also darin, dass
die Funktionssysteme nur Bagatellen veran-
dern konnen, dass aber auch eine Vielzahl
von Bagatellveranderungen die 6kologischen
Probleme nicht l[6sen kbnnen. Eine zweite
Grenze besteht in der grossen Komplexitat
und der daraus folgenden Differenzierung der
gesamten Gesellschaft: Unter der Vorausset-
zung von 5 Milliarden Erdenbiirgern und
immensen Differenzen zwischen ihnen,
scheint es ausserordentlich schwierig, 6kolo-
gisches Bewusstsein zu etablieren. Die dritte
Grenze liegt fir Luhmann in der sogenannten
Autopoiesis der Funktionssysteme. Die einzel-
nen Funktionssysteme haben die Tendenz,
sich fortzusetzen, sich zu erhalten und sich zu
reproduzieren. Dies ist zugleich Luhmanns
Kritik und Erweiterung der Evolutionstheorie:
Anpassung ist nichtdereinzige Mechanismus
des «survival», sondern wird erganzt durch
den Mechanismus der Autopoiesis. So losen
die Funktionssysteme bei Luhmann ihre
Probleme selbstreferentiell, auf sich selbst
bezogen, sie werden zu Reparaturwerkstatten
ihrer selbst. Problemlésung auch im okologi-
schen Bereich ist deshalb nur mit bisherigen
Mechanismen moglich: durch wirtschaftli-
ches Wachstum und Kapitalbildung. Die
Losung ist zirkuldr, da diese Programme die
Probleme ja erst geschaffen haben. Mehr
Forschung als Losungsvorschlag bleibt des-
halb problematisch, weil mehr Forschung
auch erst zur Schaffung der 6kologischen
Krise beigetragen hat. Wenn derselbe Mecha-
nismus, der erst in die Probleme fiihrte,
benutzt werden soll, um die Probleme zu
l6sen: fihrt das nicht zum Kollaps? Luhmann
weiss das nicht, seine Frage ist nur: Was istdie
Alternative? — Luhmanns Hinweise auf die
Grenzen O0kologischer Bemihungen sind
ebenso interessant wie seine Losungsvorschla-
ge dirftigsind: Wenn es nur darum geht, dem
Individuum die Gesellschaft, in der es lebt,
verstindlich zu machen, bleiben immerhin
zwei Fragen: Welchen Platz hat denn das

24

schweizer schule 8/88



Individuum in einer soziologischen System-
theorie und wie soll denn dieses Verstandlich-
machen vor sich gehen?

Leni Robert: Okologische Schulkritik

In «Erwartungen an die Umwelterziehung»
formulierte die Berner Erziehungsdirektorin
Leni Robert ihre Ansatze zu einer Schulkritik
unter 6kologischen Gesichtspunkten als
politisch-padagogisches Credo. Wenn Um-
welterziehung etwas bewirken solle, misse
sie von Kindern als sinnvoll erlebt werden
konnen und interdisziplinar erfolgen. Eine
okologische Zeiteinteilung misse die «Drei-
viertelstunden-Taktmaschine» ersetzen —so
nur einige ihrer Forderungen. Dabei brauchen
die Lehrenden und Erziehenden nicht erst auf
eine Schulreform zu warten: Die Berner
Schule biete schon jetzt einen grossen Frei-
raum, um Anliegen der Schulkritik zu verwirk-
lichen. Leni Robert hofft auf einen Frihling,
bei dem alles, was bisher unter dem Boden
keimte, griin an die Oberflache spriesst. Im
rauen Klima sind allerdings widerstandsfahige
Pflanzen, Unkrduter, gefragt.

Hartmut von Hentig: Die Werte sind auch in
der okologisch bedrohten Gesellschaft
geblieben

Im zweiten Hauptreferat ging der Bielefelder
Padagoge (und Altphilologe) Hartmut von
Hentig von der These aus, dass die Zah! der
Werte klein ist. «Werte und Erziehung» fragt
deshalb danach, ab denn diese Werte durch
Erziehung gelehrt werden konnen.

Das Bediirfnis nach Sinn bleibt «nach einem
Vierteljahrtausend der Aufklarung» dreifach
unbefriedigt: «Die traditionellen Vorstellun-
gen des Glaubens sind angefochten, ge-
schwacht, beseitigt; die Erwartung, Aufkla-
rung konne die Religion restlos ersetzen, ist
notwendig enttiauscht; die entfesselte Ratio
hat selber zu neuen Lebensschwierigkeiten
geftihrt, fir die die alten Religionen Antworten
gar nicht haben konnten. Nun greift man zu
den Werten». Auf diesem Hintergrund zeigt

von Hentig, dass die Werte auch in einer
okologisch bedrohten Gesellschaft nicht
andere geworden sind, dass vielmehr die
Gesellschaft diesen Werten nicht mehr ge-
nagt. Die These vom Wertwandel hilt von
Hentig flr eine falsche Diagnose. Aber auch
die Diagnosen des Wertezerfalls und der
Notwendigkeit einer neuen Ethik scheint ihm
nicht angebracht, da sie entweder zu morali-
sierend seien oder wenig hilfreich, die gefor-
derte Verantwortung tatsachlich ibernehmen
zu konnen. Den vierten, oft diskutierten
Ausweg, «die Frage nach einem guten Sinn
unseres Lebens», verweist von Hentig an die
Religion. Denn die Werte der blirgerlichen
Gesellschaft sind dem Christentum gleichgiil -
tig. «Die christliche <Moral> ... sprengtunsere
Gesellschaft».

(Moralische) Erziehung kann scheitern...

Was denn Erziehung trotzdem tun kann, fasst
von Hentig in finf Uberzeugungen: 1. «Erzie-
hung ist immer moralische Erziehung, so wie
sie immer auch politische Erziehung ist.»

2. «Moralische Erziehung besteht in der
Befahigung des Menschen zu moralischen
Urteilen und Taten.» 3. «Moralische Erzie-
hung ... beruht auf Freiheit. Freiheit schliesst
die Moglichkeit zu unmoralischem Handeln,
zum Bosen ein, und moralische Erziehung in
Freiheit kann scheitern.» 4. «Die Freiheit
haben wir nie ganz und wirklich, aber wir
miussen sie immer und ganz beanspruchen.»
5. Dies alles hat widersprlichliche Konsequen -
zen: Die Selbstverantwortung des jungen
Menschen darf nicht durch die eigene Ethik
zugeschittet werden. Die Menschen setzen
und verantworten ihre Ziele selbst und «alle
Lehre vom Guten Menschen, von der Guten
Gesellschaft, vom Guten Leben ist zu vermei-
den; alle Fragen nach dem Guten Menschen,
der Guten Gesellschaft ... sind dagegen zu
stellen, zu ermutigen, weiterzufGhren, weil
sie die moralische Phantasie und Urteilskraft
fordern.» Vorstellungen vom Guten Leben
sind flir Lehrende, fir Erziehende also zwar
unabdingbar, aber eine Garantie dafir, dass
man Tugend lehren kann, dass das «Gelehrte

schweizer schule 8/88



und Gelernte auch lebt und taugt», gibt es
nicht. Aber — so der Trost von Hentigs — «die
Grenzen der Padagogik machen ihre Mensch-
lichkeit aus».

Wenn die Schule, die Erziehung die 6kologi-
schen Weltprobleme nicht zu [6sen imstande
ist, was kbnnen andere Institutionen — vor-
nehmlich die Politik — tun? Von Hentig pla-
diert daftr, die Entwicklungen so zu verlangsa-
men, dass wir Menschen noch mitlernen
konnen, die Lebenseinheiten so zu verklei-
nern, dass wir sie mitWirkungen noch auszu-
fullen vermogen, sich der zunehmenden
Mediatisierung des Lebens zugunsten von
Unmittelbarkeit zu widersetzen, die Hilfe far
die armen Lander der Welt zu verstarken,
Bescheidung zu tiben und die politischen und
moralischen Erkenntnisse nicht der Marktwirt-
schaft zu opfern. «Skepsis ist das Merkmal der
heutigen Aufklarung — und ein guter Antrieb
zu entschlossener Politik, lebensnaher Philo-
sophie, pfiffiger Padagogik.»

Jurgen Oelkers: Die Padagogik kann sich
Pessimismus nicht leisten

Nach der wohl etwas zu idealistischen Welt-
sicht von Hentigs nahm Jirgen Oelkers die
Grundfrage des Symposiums im Schlussreferat
wieder auf. Erliess sich dabei von 5 Glaubens-
satzen leiten: 1. Wissen verandert das Verhal-
ten, aber nur als Einsicht und wenn es richtig
gelehrt wird. 2. Was wir nicht verstehen,
konnen wir nicht kontrollieren. 3. Okologi-
sches Lernen bedingt eine Schulreform.

4. Man muss Optimist bleiben und sich
bemiihen, realistisch zu sein. 5. Der Gegen-
satz von Luhmann und von Hentig lasst sich
auf die Grundfrage von Determinismus oder
Indeterminismus zurlckfihren. Die Padago-
gik kann sich einen Determinismus nicht
leisten. «Wie will man aber lehren, was sich
selbst erst praktisch entwickelt?» Die erste
Komplikation der Lehrbarkeit von Okologie
ergibt sich fur Oelkers aus der unklaren
Begrifflichkeit: Okologie ist zugleich interdis-
ziplinares Forschungsgebiet zwischen System-
biologie und Theologie der Ganzheit, «Le-

bensform und Hoffnungsprogramm, eine
Praxis und eine Metaphysik». Nimmt man
seinen Ausgangpunkt in einem ganzheitlichen
Verstandnis von Okologie, begibt man sich in
die zweite Schwierigkeit, wie denn «ganzheit-
liche Auffassungen in partikularen Institutio-
nen gelehrt werden konnen». Fir Oelkers
ergeben sich daraus 3 Fragen, auf die er im
Referat eine Antwort sucht: 1. Kann Ganzheit
die Voraussetzung okologischen Lehrens sein
oder «verbirgt sich dahinter ein ... gefahrli-
cher Begriff der Einheit, den keine Lehre
einlésen kann»? 2. Wie kénnen wir Lehren
und und Lernen fir eine Zukunft bewerkstelli-
gen, die nicht absehbar ist, aus 6kologischen
Ueberlegungen aber nicht mehr beliebig sein
darf?

3. «Ist Okologie lehrbar, wenn sie der Verschu-
lung ausgesetzt wird, die bei einer gesell-
schaftlichen Allgemeinbildung unumgdanglich
ist?»

Katastrophenbewusstsein geniigt nicht

1. Gregory Bateson (Geist und Natur. Frank-
furt/M. 1982) bezeichnet Lernen und Evolu-
tion als stochastische Prozesse. Diese Prozes-
se sind dadurch gekennzeichnet, dass die
Abfolge der Ereignisse zwar zufallig ist, durch
Selektion aber nur bestimmte, nicht-zuféllige
Ergebnisse entstehen. Oelkers beschreibt dies
so: «Lernen und Evolution sind keine mecha-
nischen Prozesse, deren Kausalitat wir tat-
sachlich beherrschen, sondern Prozesse,
Gber deren Ergebnis wir immer erst im Nach-
hinein befinden konnen, die wir aber nicht
anders behandeln kénnen, als sie zu vollzie-
hen.» Stochastische Prozesse konnen im
Guten beginnen, missen aber nichtim Guten
enden. Bateson nennt acht fatale Ergebnisse
stochastischer Prozesse als Grinde dafir,
dass solche Prozesse nicht einfach laufenge-
lassen werden sollten. Das Problem der
unbeherrschbaren Veranderungen sollte nach
Oelkers aber nicht moralisch gewertet wer-
den, obwohl uns diese Einsicht «contre coeur>
ist. Die Wahrnehmung der stochastischen
Prozesse Lernen und Evolution bleibt immer
selektiv, ihre Interpretation aber ganzheitlich.

26

schweizer schule 8/88



Ganzheit ist somit ein Deutungsmuster und
nicht eine reale Erfahrung, somit auch nicht
padagogisierbar. «Gerade die 6kologische
Grundvorstellung des Zusammenhangs
scheinbar getrennter Prozesse zwingt zur
grossten Vorsicht gegeniiber einem radikalen
Veranderungsoptimismus, der eine mechani-
sche Kausalitat voraussetzen muss, will er
tatsachlich von Beherrschbarkeit der Prozesse
reden.» Wo Leben durch Differenz bestimmt
wird, wiedas auch Luhmann als Merkmal der
Beziehung von System und Umwelt sieht,
«wo keine Einheit des Seins mehr auszuma-
chen ist, da kann auch keine Ganzheit des
Lebens mehrbeschrieben werden, wenigstens
nicht als Ersatz flr Selektion und Differenz».
Was bleibt ist die Moglichkeit eines geschart-
ten Katastrophenbewusstsein, aber kein
Wissen, wie die Prozesse zu steuern sind mit
dem Ziel eines ganzheitlichen Seins.

Zukunftsverantwortung ohne
Globalzustandigkeit

2. Erziehung muss trotzdem zum Guten
fihren, muss eine optimistische Kategorie
bleiben kénnen, auch wenn die neue Situa-
tion darin besteht, «Zerfall ohne Erlésung
denken zu kénnen und auch wahrscheinlich
zu finden». Padagogischer Pessimismus wdre
eher begriindbar als Optimismus, denn «die
Apokalypse ist realistisch geworden, die
Fortschrittstheorien haben ihre Kraft einge-
bisst und das substantiell Gute ist fraglich
geworden». Dieter Birnbacher (Verantwor-
tung fir zuklnftige Generationen. Stuttgart
1988) bietet aus der Sicht von Oelkers eine
gangbare Losung an: Er fordert eine Zukunfts-
verantwortung ohne Globalzustindigkeit,
denn universelle Zukunftsvorstellungen (vgl.
Hans Jonas, Das Prinzip Verantwortung.
Frankfurt/M. 1984) enden in Ausweglosigkeit,
nehmen dem einzelnen jede Motivation zu
handeln, da er fir alles verantwortlich ist.
Oelkers sieht mit Birnbacher drei motivationa-
le Voraussetzungen, «unter denen wir bereit
sind, fiir die Zukunft Verantwortung zu tber-
nehmen. Es sind dies die tatsachliche oder
vermeintliche (Beeinflussbarkeit der Zu-

kunfts, die tatsachliche oder vermeintliche
«Ahnlichkeit der Betroffenen sowie deren
zeitliche Nahe>». Eine nur pessimistische
Zukunftsvorstellung muss in Resignation
enden, lasst kein Handeln zu. Birnbacher
formuliert deshalb Praxisnormen, die die
motivationalen Voraussetzungen erfallen.
Solche Praxisnormen waren z.B. Wachsam-
keit gegenliber negativen Veranderungen
oder Unterstiitzung anderer bei der Verfol-
gung zukunftsorientierter Ziele usw.

Reformen kommen, ob man will oder nicht

3. «Lernen ist kreativ und folgt damit keiner
Linieder Entwicklung, die wirvon der Gegen-
wart aus in die Zukunft beliebig verlangern
konnten.» Kann man also von einer speziali-
sierten Lehr- und Lerninstitutionen wie z.B.
der Schule einen Beitrag zur Losung der
okologischen Krise erwarten, wenn sie «offen-
bar nichts weniger vertrdgt als Routine im
Lehren und Lernen»? Oelkers beantwortet die
Frage mit einem ja unter der Bedingung von
Schulreform. Denn die Schule ist nach Schul-
fachern und Lernzielen differenziert; gelernt
wird deshalb nicht ein Zusammenhang,
sondern die Vereinzelung. Einen Ausweg
sieht Oelkers in der Bildung des Verstehens,
denn erst dies ist der sinnstiftende Zweck der
Schule. Und erst die «lernende Bearbeitung
von Verstehenszusammenhdngen» erlaubt
eine «vorbeugende Einsicht». «Soll im Rah-
men dieser Bemiihungen Okologie lehrbar
sein, geht dies nicht ohne Reform. Die Erfah-
rung ... zeigt, dass die Reform kommt, auch
wenn sie das Establishment nicht will.»
Lucien Criblez

Das Padagogische Seminar wird samtliche
Referate des Symposiums «Ist Okologie lehrbar?»
in einem kleinen Band gegen Ende des Jahres im
Zytglogge Verlag publizieren.

schweizer schule 8/88

27



	Ist Ökologie lehrbar?

