
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 75 (1988)

Heft: 8: Der Lehrer als Verteidiger des Kindes

Artikel: Ist Ökologie lehrbar?

Autor: Criblez, Lucien

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-533587

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-533587
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ist Ökologie lehrbar?

Bericht über ein Symposium in Bern,
23.-25. Juni 1988

Die Frage scheint angesichts der Umweltsitua-
tion ketzerisch. Dennoch widmete das
Pädagogische Seminar der Universität Bern
dieser Frageein dreitägiges Symposium in der
Berner Schulwarte. Lucien Criblez referiert
die dort vorgetragenen Antworten, die in ihrer
Widersprüchlichkeit zu weiterer Diskussion
herausfordern.

Grundsatzfragen rufen nach grundsatzlichen
Erörterungen, die im Okologiebereich
interdisziplinar angegangen werden sollten. So

nahmen Niklas Luhmann, Hartmut von
Hentigund Jürgen Oelkers aus verschiedenen
Positionen in den drei Hauptreferaten zum
Thema Stellung.

In vier Arbeitsgruppen wurden zudem die institutionellen
Möglichkeiten der Schule (Referate von Karl-Horst
Dieckhoff, München und Rudolf Ruegsegger, Stein), der
Erwachsenenbildung [Barbara Gehring, Schatthausen
und Matthias Finger, Genf), der Ökologischen
Alternativinstitutionen {PierreFornallaz, Okozentrum Langenbruck
und Heinrich Widmer, Büro 84 Bern) und der Medien
{Otmar Hersche, Radio DRS Bern) hinsichtlich Ökologischer

Lehr- und Lernprozesse thematisiert

Der unerwartet grosse Andrang Interessierter
lasst vermuten, dass die Grundsatzfrage eine
ernsthafte ist. Referate und Diskussionen am
Symposium haben vor allem gezeigt, wie
wichtig es ist, sich der Grenzen und des

Tempos des ökologischen Umdenkens be-
wusst zu werden. Dieses Umdenken bleibt
ein pädagogisches Thema: Wie können wir
die Bedingungen für ökologisches Lehren und
Lernen verbessern? Wie können Lehr- und

Lernprozesse im ökologischen Bereich so

gestaltet werden, dass Veränderungen vor
einer ökologischen Katastrophe möglich
werden?

Defizite des ökologischen Lernens

«Ist Ökologie lehrbar» fragte Jürgen Oelkers,
Professor für Allgemeine Pädagogik in Bern
denn auch die Teilnehmenden zur Eröffnung.
Denn wie wir uns auf die Herausforderung
der Umweltkrise einstellen ist für ihn eine
eminent pädagogische Präge Er stellt dabei
eine Differenz zwischen dem bisherigen
Lernen und der neuen Situation, die ökologisches

Lernen erfordere, fest. Anregungen, wie
die Defizite des ökologischen Lernens behoben

werden konnten, erwartet Oelkers vom
Symposium.

Trotz eines grossen Interesses an Fragen des
Umweltschutzes und der Umwelterziehung
konstatiert Hardt Gystn vom Bundesamt fur
Umweltschutz derzeit eine grosse Diskrepanz
zwischen Einstellung und Handlungsweisen.
Informationen stünden dem einzelnen genügend

zur Verfügung, die selektive Wahrnehmung

wurde eine Informationsverarbeitung
bis hin zu Verhaltensanderungen abertenden-
ziell verhindern. Gysin spricht von «Informa-
tionsaquaplanmg». Trotzdem müsse Ökologie
in Anbetracht der Situation lehrbar sein.
Wissensvermittlung bleibt deshalbtrotz allem
eines der wichtigsten Mittel des Umweltschutzes.

Niklas Luhmann: Ökologische Bemühungen
stossen rasch an die Grenzen des Systems

Das erste Hauptreferat von Niklas Luhmann,
Professor fur Soziologie in Bielefeld, trug den
Titel «Ökologie und Kommunikation». In

Begriffen seiner funktionalistischen Systemtheorie

verwies er ökologische Bemühungen
in die Grenzen des Systems. Luhmann definiert

m auch bei Soziologen nicht unbestrittener

Weise die Gesellschaft durch Kommunikation.

Alles, was nicht Kommunikation ist,
zählt zur Umwelt. Ökologie ist somit nicht
etwa eine Theorie nicht-linearer Systeme, die

schweizer schule 8/88 23



Umwelt nicht etwa ein Ökosystem, sondern
Ökologie istwie UmwelterziehungeinThema
innerhalb der gesellschaftlichen Kommunikation

Ökologie thematisiert in diesem Sinne
che Differenz zwischen System und Umwelt
Die zentrale Frage besteht nun darin, ob
dieses Thema in der Gesellschaft, im System
Resonanz findet, das meint ob und in welcher
Artdie Gesellschaftauf dieses Thema reagiert
Die Resonanztahigkeit des Systems wurde
aber bisher durch zwei grundlegende Semantiken

verhindert Einerseits besagt das
Marktmodell, dass alles produziert werden kann,
was der Markt abnimmt, die einzige Grenze
tur Produktion und Ausbeutung ist der Markt
Anderseits qualifiziert das Höherwertige — in
der Sichtweise der Evolutionstheorie - sich
selbst durch bessere Anpassung an die Umwelt

Beisst sich die Katze in den Schwanz:
Ökologie durch Wachstum und
Kapitalbildung?

Da die Gesellschaft sich in einer Situation
befindet, wo die eigene Zukunft problematisch

geworden ist, scheint eine Neuorientierung

unumgänglich Dass diese Neuorientierung

wiederum auf Grenzen des Systems
stosst, macht Luhmann an weiteren Elementen

seiner Systemtheorie deutlich Da die
Gesellschaft immer komplexerwird, differenziert

sie sich in verschiedene Funktionssysteme,

z B Wirtschaft, Politik, Religion, Recht,
Wissenschaft, Erziehung usw Diese
Funktionssysteme haben ein hohes Mass an
Autonomie, sind geschlossene, aut sich selbst

bezogene Systeme (Selbstreferenz) Die
Leistungsfähigkeit der Gesellschaft liegt in
dieser Differenzierung in Funktionssysteme
Sie losen die früher kompakten Einheiten aut
und kombinieren sie neu Dabei existiert
keine teststehende Ordnung zwischen den
Funktionssystemen (keine Hierarchie) Kein
System kann die Funktionen des andern
ubernehmen Jedes System behandelt die
andern als Umwelt Da es weder einen
generellen Koordinationsmechanismus
zwischen den Funktionssystemen noch ein
«oberstes» System gibt, kann das Gesell¬

schaftssystem als ganzes gar nicht auf die
Umwelt reagieren So können sich bestenfalls
die einzelnen Funktionssysteme auf die
ökologischen Probleme einstellen Die erste
Grenze des Systems besteht also darin, dass
die Funktionssysteme nur Bagatellen verandern

können, dass aber auch eine Vielzahl
von BagatelVeränderungen die ökologischen
Probleme nicht losen können Eine zweite
Grenze besteht in der grossen Komplexität
und der daraus folgenden Differenzierungder
gesamten Gesellschaft Unter der Voraussetzung

von 5 Milliarden Erdenbürgern und
immensen Differenzen zwischen ihnen,
scheint es ausserordentlich schwierig,
ökologisches Bewusstsein zu etablieren Die dritte
Grenze liegt fur Luhmann in der sogenannten
Autopoiesis der Funktionssysteme Die einzelnen

Funktionssysteme haben die Tendenz,
sich tortzusetzen, sich zu erhalten und sich zu
reproduzieren Dies ist zugleich Luhmanns
Kritik und Erweiterung der Evolutionstheorie
Anpassung ist nichtdereinzige Mechanismus
des «survival», sondern wird ergänzt durch
den Mechanismus der Autopoiesis So losen
die Funktionssysteme bei Luhmann ihre
Probleme selbstreferentiell, auf sich selbst
bezogen, sie werden zu Reparaturwerkstätten
ihrer selbst Problemlosung auch im ökologischen

Bereich ist deshalb nur mit bisherigen
Mechanismen möglich durch wirtschaftliches

Wachstum und Kapitalbildung Die
Losung ist zirkulär, da diese Programme che

Probleme ja erst geschaffen haben Mehr
Forschung als Losungsvorschlag bleibt
deshalb problematisch, weil mehr Forschung
auch erst zur Schattung der ökologischen
Krise beigetragen hat Wenn derselbe
Mechanismus, der erst in die Probleme führte,
benutzt werden soll, um die Probleme zu
losen fuhrt das nicht zum Kollaps? Luhmann
weissdas nicht, seine Frage ist nur Was ist dle
Alternative? - Luhmanns Hinweise aut die
Grenzen ökologischer Bemühungen sind
ebenso interessant wie seine Losungsvorschlage

durttig sind Wenn es nur darum geht, dem
Individuum die Gesellschaft, in der es lebt,
verständlich zu machen, bleiben immerhin
zwei Fragen Welchen Platz hat denn das

24 schweizer schule 8'88



Individuum in einer soziologischen Systemtheorie

und wie soll denn dieses Verstandl
ichmachen vorsieh gehen?

Leni Robert: Ökologische Schulkritik

In «Erwartungen an die Umwelterziehung»
formulierte die Berner Erziehungsdirektorin
Lern Robert ihre Ansätze zu einer Schulkritik
unter ökologischen Gesichtspunkten als

politisch-padagogisches Credo Wenn
Umwelterziehung etwas bewirken solle, müsse
sie von Kindern als sinnvoll erlebt werden
können und interdisziplinär erfolgen Eine

ökologische Zeiteinteilung müsse die «Drei-
viertelstunden-Taktmaschine» ersetzen - so

nureinige ihrer Forderungen Dabei brauchen
die Lehrenden und Erziehenden nicht erst auf
eine Schulreform zu warten Die Berner
Schule biete schon jetzt einen grossen
Freiraum, um Anliegen derSchulkritikzu verwirklichen

Lern Robert hotft aut einen Frühling,
bei dem alles, was bisher unter dem Boden
keimte, grun an die Oberfläche spi lesst Im

rauen Klima sind allerdings w iderstandstahige
Pflanzen, Unkräuter, getragt

Hartmut von Hentig: Die Werte sind auch in
der okologisch bedrohten Gesellschaft
geblieben

Im zweiten Hauptreterat ging der Bielefelder
Pädagoge (und Altphilologe) Hartmut von
Hentig von der These aus, dass die Zahl der
Werte klein ist «Werte und Erziehung» tragt
deshalb danach, ab denn diese Werte durch
Erziehung gelehrt werden können

Das Bedürfnis nach Sinn bleibt «nach einem
Vierteljahrtausend der Aufklärung» dreifach
unbefriedigt «Die traditionellen Vorstellungen

des Glaubens sind angefochten,
geschwächt, beseitigt, die Erwartung, Aufklärung

könne die Religion restlos ersetzen, ist

notwendig enttauscht, die entfesselte Ratio
hat selber zu neuen Lebensschwierigkeiten
gefuhrt, furdiediealten Religionen Antworten
gar nicht haben konnten Nun greift man zu
den Werten» Auf diesem Hintergrund zeigt

von Hentig, dass die Werte auch in einer
okologisch bedrohten Gesellschaft nicht
andere geworden sind dass vielmehr die
Gesellschaft diesen Werten nicht mehr
genügt Die These vom Wertwandel halt von
Hentig fur eine falsche Diagnose Aber auch
die Diagnosen des Wertezerfalls und der
Notwendigkeit einer neuen Ethik scheint ihm
nicht angebracht, da sie entv\eder zu moralisierend

seien oder wenig hilfreich die geforderte

Verantwortung tatsächlich ubernehmen
zu können Den vierten, oft diskutierten
Ausweg, «die Frage nach einem guten Sinn
unseres Lebens», verweist von Hentig an die
Religion Denn die Werte der bürgerlichen
Gesellschaft sind dem Christentum gleichgültig

«Diechristliche <Moral> sprengt unsere
Gesellschaft»

(Moralische) Erziehung kann scheitern...

Was denn Erziehung trotzdem tun kann, tasst
von Hentig in tunt Uberzeugungen 1 (Erziehung

ist immer moralische Erziehung, so wie
sie immer auch politische Erziehung ist »

2 «Moralische Erziehung besteht in der
Befähigung des Menschen zu moralischen
Urteilen und Taten >3 «Moralische Erziehung

beruht aut Freiheit Freiheit schliesst
die Möglichkeit zu unmoralischem Handeln,
zum Bosen ein, und moralische Erziehung in
Freiheit kann scheitern » 4 «Die Freiheit
haben wir nie ganz und wirklich, aber wir
müssen sie immer und ganz beanspruchen.»
5 Diesalles hat widersprüchliche Konsequenzen

Die Selbstverantwortung des jungen
Menschen darf nicht durch die eigene Ethik
zugeschüttet werden Die Menschen setzen
und verantworten ihre Ziele selbst und «alle
Lehre vom Guten Menschen, von der Guten
Gesellschaft, vom Guten Leben ist zu vermeiden,

alle Fragen nach dem Guten Menschen,
der Guten Gesellschaft sind dagegen zu
stellen, zu ermutigen, weiterzuführen weil
sie die moralische Phantasie und Urteilskraft
tordern » Vorstellungen vom Guten Leben
sind tur Lehrende, tur Erziehende also zwar
unabdingbar, aber eine Garantie datur, dass

man Tugend lehren kann dass das «Gelehrte

schweizer sc hule 8 88 25



und Gelernte auch lebt und taugt», gibt es
nicht Aber — so der Trost von Hentigs — «die
Grenzen der Pädagogik machen ihre Menschlichkeit

aus»

Wenn die Schule, die Erziehung die ökologischen

Weltprobleme nicht zu losen imstande
ist, was können andere Institutionen -
vornehmlich die Politik — tun? Von Hentig
plädiert dafür, die Entwicklungen so zu verlangsamen,

dass wir Menschen noch mitlernen
können, die Lebenseinheiten so zu verkleinern,

dass wir sie mit Wirkungen noch auszufüllen

vermögen, sich der zunehmenden
Mediatisierung des Lebens zugunsten von
Unmittelbarkeit zu widersetzen, die Hilfe fur
die armen Lander der Welt zu verstarken,
Bescheidung zu üben und die politischen und
moralischen Erkenntnisse nicht der Marktwirtschaft

zu opfern «Skepsis ist das Merkmal der
heutigen Aufklarung — und ein guter Antrieb
zu entschlossener Politik, lebensnaher
Philosophie, pfiffiger Pädagogik »

Jürgen Oelkers: Die Pädagogik kann sich
Pessimismus nicht leisten

Nach der wohl etwas zu idealistischen Weltsicht

von Hentigs nahm Jürgen Oelkers die
Grundfrage des Symposiums im Schlussreferat
wiederaut Er liess sich dabei von 5 Glaubenssätzen

leiten 1 Wissen verändert das Verhalten

aber nur als Einsicht und wenn es richtig
gelehrt wird 2 Was wir nicht verstehen,
können wir nicht kontrollieren 3 Ökologisches

Lernen bedingt eine Schulreform
4 Man muss Optimist bleiben und sich
bemuhen, realistisch zu sein 5 Der Gegensatz

von Luhmann und von Hentig lasst sich
aut die Grundfrage von Determinismus oder
Indeterminismus zurückfuhren Die Pädagogik

kann sich einen Determinismus nicht
leisten «Wie will man aber lehren, was sich
selbst erst praktisch entwickelt'1» Die erste
Komplikation der Lehrbarkeit von Ökologie
ergibt sich fur Oelkers aus der unklaren
Begritflichkeit Ökologie ist zugleich interdis
ziplinares Forschungsgebiet zwischen
Systembiologie und Theologie der Ganzheit, «Le¬

bensform und Hoffnungsprogramm, eine
Praxis und eine Metaphysik» Nimmt man
seinen Ausgangpunkt in einem ganzheitlichen
Verständnis von Ökologie, begibt man sich in
die zweite Schwierigkeit, wiedenn «ganzheit-
liche Auffassungen in partikularen Institutio
nen gelehrt werden können» Fur Oelkers
ergeben sich daraus 3 Fragen, auf die er im
Referat eine Antwort sucht 1 Kann Ganzheit
die Voraussetzung ökologischen Lehrens sein
oder «verbirgt sich dahinter ein gefährlicher

Begriff der Einheit, den keine Lehre
einlösen kann»? 2 Wie können wir Lehren
und und Lernen fureine Zukunft bewerkstelligen,

die nicht absehbar ist, aus ökologischen
Ueberlegungen aber nicht mehr beliebig sein
darf?
3 «IstOkologie lehrbar, wenn sieder Verschu-
lung ausgesetzt wird, die bei einer
gesellschaftlichen Allgemeinbildung unumgänglich
ist?»

Katastrophenbewusstsein genügt nicht

1 Gregory Bateson (Geist und Natur
Frankfurt/M 1982) bezeichnet Lernen und Evolution

als stochastische Prozesse Diese Prozesse

sind dadurch gekennzeichnet, dass die
Abfolge der Ereignisse zwar zufällig ist, durch
Selektion aber nur bestimmte, mcht-zutallige
Ergebnisse entstehen Oelkers beschreibt dies
so «Lernen und Evolution sind keine
mechanischen Prozesse, deren Kausalität wir
tatsächlich beherrschen, sondern Prozesse,
über deren Ergebnis wir immer erst im
Nachhinein befinden können, die wir aber nicht
anders behandeln können, als sie zu vollziehen

» Stochastische Prozesse können im
Guten beginnen, müssen aber nicht im Guten
enden Bateson nennt acht fatale Ergebnisse
stochastischer Prozesse als Grunde dafür,
dass solche Prozesse nicht einfach laufengelassen

werden sollten Das Problem der
unbeherrschbaren Veränderungen sollte nach
Oelkers aber nicht moralisch gewertet werden,

obwohl uns diese Einsicht <contre coeur»
ist Die Wahrnehmung der stochastischen
Prozesse Lernen und Evolution bleibt immer
selektiv, ihre Interpretation aber ganzheitlich

26 schweizer schule 8/88



Ganzheit ist somit ein Deutungsmuster und
nicht eine reale Erfahrung, somit auch nicht
padagogisierbar «Gerade die ökologische
GrundVorstellung des Zusammenhangs
scheinbar getrennter Prozesse zwingt zur
grossten Vorsicht gegenüber einem radikalen
Veranderungsoptimismus, dereine mechanische

Kausalität voraussetzen muss, will er
tatsächlich von Beherrschbarkeitder Prozesse
reden » Wo Leben durch Differenz bestimmt
wird, Wiedas auch Luhmann als Merkmal der
Beziehung von System und Umwelt sieht,
«wo keine Einheit des Seins mehr auszumachen

ist, da kann auch keine Ganzheit des
Lebens mehr beschrieben werden, wenigstens
nicht als Ersatz fur Selektion und Differenz»
Was bleibt ist die Möglichkeit eines geschärften

Katastrophenbewusstsein, aber kein
Wissen, wie die Prozesse zu steuern sind mit
dem Ziel eines ganzheitlichen Seins

Zukunftsverantwortung ohne
Globalzustandigkeit

2 Erziehung muss trotzdem zum Guten
tuhren, muss eine optimistische Kategorie
bleiben können, auch wenn die neue Situation

darin besteht, «Zerfall ohne Erlösung
denken zu können und auch wahrscheinlich
zu finden» Pädagogischer Pessimismus ware
eher begrundbar als Optimismus, denn «die
Apokalypse ist realistisch geworden, die
Fortschrittstheorien haben ihre Kraft einge-
busst und das substantiell Gute ist fraglich
geworden» Dieter Birnbacher (Verantwortung

fur zukunftige Generationen Stuttgart
1988) bietet aus der Sicht von Oelkers eine
gangbare Losung an Er fordert eine Zukuntts-
verantwortung ohne Globalzustandigkeit,
denn universelle Zukunftsvorstellungen (vgl
Hans Jonas, Das Prinzip Verantwortung
Frankturt/M 1984) enden in Ausweglosigkeit,
nehmen dem einzelnen jede Motivation zu
handeln, da er fur alles verantwortlich ist

Oelkers sieht mit Birnbacherdrei motivationa-
le Voraussetzungen, «unter denen wir bereit
sind, fur die Zukunft Verantwortung zu
ubernehmen Es sind dies die tatsächliche oder
vermeintliche <Beeinflussbarkeit der Zu¬

kunft), die tatsächliche oder vermeintliche
(Ähnlichkeitder Betroffenen sowie deren
zeitliche Nahe>» Eine nur pessimistische
Zukunftsvorstellung muss in Resignation
enden, lasst kein Handeln zu Birnbacher
formuliert deshalb Praxisnormen, die die
motivationalen Voraussetzungen erfüllen
Solche Praxisnormen waren z B Wachsamkeit

gegenüber negativen Veränderungen
oder Unterstützung anderer bei der Verfolgung

zukunftsorientierter Ziele usw

Reformen kommen, ob man will oder nicht

3 «Lernen ist kreativ und folgt damit keiner
Linie der Entwicklung, die wir von der Gegenwart

aus in die Zukunft beliebig verlangern
konnten » Kann man also von einer spezialisierten

Lehr- und Lerninstitutionen wie z B

der Schule einen Beitrag zur Losung der
ökologischen Krise erwarten, wenn sie «offenbar

nichts weniger vertragt als Routine im
Lehren und Lernen»? Oelkers beantwortet die
Frage mit einem ja unter der Bedingung von
Schulreform Denn die Schule ist nach Schul-
tachern und Lernzielen differenziert, gelernt
wird deshalb nicht ein Zusammenhang,
sondern die Vereinzelung Einen Ausweg
sieht Oelkers in der Bildung des Verstehens,
denn erst dies ist der sinnstiftende Zweck der
Schule Und erst die «lernende Bearbeitung
von Verstehenszusammenhangen» erlaubt
eine «vorbeugende Einsicht» «Soll im Rahmen

dieser Bemühungen Ökologie lehrbar
sein, geht dies nicht ohne Reform Die Erfahrung

zeigt, dass die Reform kommt, auch
wenn sie das Establishment nicht will »

Lucien Criblez

Das Pädagogische Seminar wird samtliche
Referate des Symposiums «Ist Ökologie lehrbarO:
in einem kleinen Band gegen Ende des Jahres im
Zytglogge Verlag publizieren

st. hweizer sc hule 8 88 27


	Ist Ökologie lehrbar?

