Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 74 (1987)

Heft: 11: Meditation im Unterricht

Artikel: Meditation im Unterricht der 1.-6. Klasse
Autor: Muller-Bardorff, Helga

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-534762

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-534762
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Meditation im Unterricht
der 1.—6. Klasse

Helga Miiller-Bardorff

Die Meditation — ein weithin unbekanntes
Land, wie Helga Miiller-Bardorff meint —
muss eigebettet sein in seelische Tiefenschich-

ten und darf nicht zur praktikablen Seelen-
technik werden. Die folgende Hinflihrung zur
«naturalen Meditation» mit Primarschiilern
wird anschaulich durch viele anregende

Beispiele.

Ein reifes Kornfeld! Die Ahren schwer, die
Halme von der Frucht geneigt, leises Ra-
scheln, sachte Bewegung in der heissen
Augustluft, letztes Warten vor dem Schnitt —
der Duft: zart nach Brot, Erde und Sonne —,
Farben: ein Fest fur die Augen, goldgelbe
Falle in allen Schattierungen, ein sattes,
leuchtendes Weizenmeer zum blauen Him-
mel —, Sinnbild des Sommers. .. Ernte, Reich-
tum, Lebensftlle!

Aus der Erinnerung steigt ein anderes Bild:
Graugrine, lang aufgeschossene Halme
wiegen sich tanzerisch und spielend-leicht im
Wind, heranreifende Ahren mit zarten, hellen
Grannen neigen sich jedem Lufthauch entge-
gen —, wogendes Spiel imWind... Anmut,
Verheissung, Lebensfreude! Die Sinne 6ffnen
sich, Farben und Bewegung formen sich zum
Bild, Empfindungen schlagen Wurzeln,
Gedankenassoziationen steigen auf, «fallen
ein», das Erlebnis erfillt Herz und Sinn, eine
Erfahrung bereichert unser Inneres.

Ist das Meditation?

«Was mir widerfahrt, ist Anrede an mich. Als
das, was mir widerfahrt, ist das Weltgesche-
hen Anrede an mich.»'

Sucht der Meditierende Wirklichkeitsbegeg-
nung, Intensitatdes Erlebnisses, innere Betrof-
fenheit, ist er auf der Sinnsuche?

«Meditation hat keinen Zweck, aber
Sinn...»?°

«Ich glaube, dass sich einem Meditieren-
den... das ganze Leben als Meditation
darstellt, so wie die Meditation selbst eine
Form des Lebens ist.»?

Meditation, ein weites Feld —
Standortgewinnung

Die hier angedeutete Einbettung der Medita-
tion in eine bestimmte religiose Grundhaltung
des Lebens, ihre Verwurzelung in seelischen
Tiefenschichten grenzt das Missverstandnis
aus, es handle sich hierbei um eine praktika-
ble Seelentechnik, die aus der uns so vertrau-
ten Haltung des Konsumenten heraus, in
einem «Trainingsprogramm» adaptiert werden
kénne.

Andererseits eroffnet diese umfassende Sicht
jedem, der sich fragend, suchend, nachdenk-
lich* auf das Phdnomen einlassen méchte,
einen Zugang, da es um «den Menschen
selbst. .. geht, um das Allermenschlichste in
ihm, um das, woraus er zu leben begonnen
hat.»> Jeder muss seinen eigenen Weg suchen,
seinen personlichen Standort finden —, viel-
leicht in einer vertrauten, ganz einfachen und
bescheidenen Form. Nicht die komplizierte
Meditationstechnik entscheidet Gber die
innere Sensibilisierung und Erlebnisintensitat!

Damit ist der Rahmen fir einen personlichen
Standort gesetzt, sind Ankniipfungspunkte fir
einen didaktischen Begriindungszusammen-
hang angedeutet. Freilich fiir den pidagogisch
interessierten Leser zu allgemein, zu wenig
konkret! Das hat seinen Grund in der Tatsa-
che, dass das so vielschichtige und nicht in
rationalen, sondern emotional-religitsen
Bereichen verwurzelte Phanomen Medita-
tion:

schweizer schule 11/87

17



— sich einer begrifflichen Definition entzieht,

— allen Religionen in Ost und West zu eigen,
in den verschiedensten, bis ins Archaische®
reichenden Formen und Auspragungen
vertreten ist,

— damit integrierender Aspekt verschieden-
ster religioser Handlungen, sei es im Kult
und Ritus im sakramentalen Vollzug, im
Gebet, in Frommigkeitsiibungen, im
Musizieren, in Wort- und Bildgestaltung
und -betrachtung,

— Ausdruck innerster, meist spontaner,
immer individuell gefarbter Erfahrung ist,
die sich in Bildern, Symbolen, Assoziatio-
nen und in einer dichterischen, oft hinter-
grindigen Sprache aussert.

Konsequenzen — nicht nur fiir den Lehrer

Wer, wie der Padagoge, sein Reden und
Handeln nicht nur vor sich selbst, sondern vor
den ihm anvertrauten Kindern verantworten
muss, kann nicht umhin, sich Folgendem zu
stellen:

— Geduldige Orientierung tiber Ursprung,
Ziele, Methoden, inhaltliche Unterschie-
de und Abgrenzungen der Meditationsfor-
men.’

— Ernstnehmen des theologischen Gesamtzu-
sammenhanges und des soziologischen
und historischen Hintergrundes, in dem
diese wurzeln.

— Fragen einerseits nach der existentiellen
Situation der ihm anvertrauten Kinder und
andererseits nach sinnvollen, flr sie geeig-
neten Meditationsangeboten.

— Fur den Unterricht in der Schule zudem:
Respektieren der Bedingungen schulischen
Lernens und der Zielvorstellungen des
jeweilig verbindlichen Lehrplans, die in
unserer abendlandischen Kultur an christli-
cher Tradition orientiert sind.

Offenheit und innere Bereitschaft, sich einzu-
lassen, neue Wege zu wagen, eigene Empfin-
dungen und Erlebnisse mitzuteilen: diese
Grundhaltung des Lehrers/Erziehers als
Voraussetzung fiir die von ihm intendierten
Lernprozesse, besonders in den hier angespro-
chenen geflihlsbetonten und religiGsen

Bereichen, bedarf wohl keiner extra Beto-
nung: «In die Nahe solcher Erfahrungen
konnen wir nur fihren, wenn wir nicht den
denkenden, logischen, abstrahierenden
Verstand ansprechen, sondern jene tieferen
innerlicheren Schichten, in denen sich Erleb-
nis, Begegnung, Betroffenheit, Angerihrtsein
ereignet, also die meditativen Schichten. Das
bedeutet. . ., dass wir nicht etwas inhaltlich
mitteilen, sondern ein in uns Vollzogenes
dem anderen so vermitteln, dass es auch fur
ihn vollziehbar wird. »®

Kinder und Meditation?

Kinder bringen in ihrer spontanen Neugierde
an der Umwelt, in ihrer natirlichen Fahigkeit,
sich auf Menschen und Dinge ihrer Umge-
bung unmittelbar einzulassen, sich von allen
moglichen Eindriicken anrihren zu lassen,
aber auch in ihrer Freude an der unendlichen
Wiederholung liebgewordener Geschichten,
Reime, Lieder, Spiele und ihrem Bedirfnis
nach Zeithaben und Zeitlassen, Trodeln,
bei-sich-Sein, vor-sich-hin-Traumen? selbst-
verstandliche Voraussetzungen zu einer
Lebenshaltung mit, die bei uns Erwachsenen
oft verschittet und verkrustet, durch meditati-
ve Ubungen neu belebt werden muss."

Aber welche Lebensumwelt muten wir heute
unseren Kindern zu? Wo — soweit sie nicht das
seltene Gluck haben, hautnah mit Tieren,
Blumen, Erde, Wasser, Wind und Wetter zu
leben, zusammen mit Geschwistern und
Altersgenossen — begegnet ihnen noch das
Unmittelbare, die Sinne Betreffende und
Fordernde? Konfrontieren wir sie nicht von
klein auf mit unserer restriktiven Zivilisations-
welt, verbildet durch Handlungsarmut,
einseitiges Leistungsdenken, Materialismus,
Gefiihlsarmut und die durch Medienflut
bedingte Kiinstlichkeit?

Uber die Schiden dieses verbildeten Lebens-
raumes, der keine «Kinderheimat» mehr ist
und die natirliche Begabung der Kinder nicht
zur Entfaltung kommen lasst, klagen Eltern,
Erzieher und Lehrer:

18

schweizer schule 11/87



Unkonzentriertheit, Unfahigkeit bei einer
Sache zu verweilen, Langeweile, Desinteres-
se, bestandige, aufreibende Aktivitat, Leseun-
lust, Kontaktschwierigkeiten . .. spatere
Orientierungslosigkeit. Genau in diesem
Dilemma kommt uns eine Meditationsform
zu Hilfe, nicht eine fremde, komplizierte
Technik, sondern eine meditative Ubung, die
andie urspringlichen Fihigkeiten und Bediirf-
nisse der Kinder anknipft, bescheidener
Mittel bedarf, sich in kindgemassen, padago-
gisch verantwortbaren Handlungen vollzieht
und sinnvollin den Unterricht integrierbar ist:
die sogenannte naturale Meditation. Der
Begriff stammt von Ph. Dessauer. Religions-
padagogen und Theologen, wie Dessauer,
Tilmann, Gruber, Betz, Melzer, Sartory,
Steinwede u.a." machten diese Meditations-
form fir die Padagogik fruchtbar. Was wird
damit intendiert?

Naturale Meditation

«Diese Meditation heisst naturale, weil sie bei
Erscheinungen der Vorlaufigkeit ansetzt, bei
Erscheinungen, die diese Welt erfiillen, und
die doch das Wesentliche des Daseins hin-
durchscheinen lassen.»' Der Pidagoge, der
in der Grundschule und den angrenzenden
Altersstufen erzieht und unterrichtet, fihlt
sich angesprochen. «Erscheinungen, die
diese Welt erfullen. . .»: das Kind selbst, die
nihere und weitere Umwelt, in die es gestellt
ist, deren Phanomene in ihrem So-sein und
ihrer Vielgestaltigkeit, Menschen, die zu ihm
gehoren, Gefiihle, Erlebnisse, die sein Leben
bestimmen, wie Freude, Angst, Einsamkeit,
Schuld, die Frage nach der Zukunft und
Vergangenheit, die Suche nach Wahrheit,
Sinn und Orientierung, kurzum alles, «was
diese Welt erfiillt», wozu wir in der Schule
Augen, Ohren, Herz und Verstand zu 6ffnen
die Aufgabe haben, so zu sensibilisieren, dass
Antennen fiir «<das Wesentliche» wachsen
kénnen. Naturale Meditation zeigt somit den
Weg, die Wirklichkeit nicht nur materiali-
stisch und technisch zu erfassen, sondern

— staunen zu lernen

— Hintergriindigkeit zu entdecken

— Verantwortung zu ersplren

und in diesem ganzheitlichen Erlebnis des
Greif- und Sichtbaren die Dimension der
Transzendenz zu erahnen: «Der Mensch muss
mit der Ganzheit seines leib-seelischen
Wesens, mit Augen, Atem, greifenden Han-
den, Hunger und Sattigung erfahren: Da ist
etwas auf mich gerichtet, wovon ich lebe,
dahinter steht Aufmerksamkeit auf mich,
Zuwendung, Giite, spendende Lebensmacht,
Ubermachtigkeit, von der ich abhinge.»™

Wer davon (iberzeugt ist, dass die padagogi-
sche Aufgabe heute in unseren Schulen nicht
geringer sein kann, wird sich dankbar —
zusammen mit den Kindern — auf diese
Meditationsform einlassen.

Realisation im Unterricht — Wann und wo?

Naturale Meditationsibungen bediirfen

keines besonderen Raumes und sind in

verschiedensten schulischen Situationen zu

realisieren:

— zum Unterrichtsbeginn

— bei Klassen- und Schulfeiern

— integriert in alle Facher, vor allem Kunst,
Musik, Deutsch und Sachunterricht

— als besondere Aufgabe des Religionsunter-
richts.

Ein wohnliches Klassenzimmer mit warmen
Farben, guten Lichtverhaltnissen, Bildern,
Blumen, einer durchdachten dusseren Ord-
nung, der Moglichkeit zum Gesprachskreis,
dem Angebot einer Ecke zum Zuriickziehen,
Lesen, Spielen, am besten mit einem grossen,
weichen Teppich ausgestattet, dazu ein
Ausstellungstisch oder Regal fiir personlich
liebgewonnene Dinge, wie schine Steine,
gepresste Blumen, Graser, Friichte, Zapfen,
Bildbinde. .." spricht die Sinne positiv an,
schafft seelisches Gleichgewicht, beruhigt
und sammelt. In einem solchen Raum l&sst
sich besser lernen, in einem solchen Raum
lassen sich meditative Ubungen selbstver-
standlicher initiieren und durchfthren. Je
janger ein Kind ist, umso bestimmender wirkt
die Atmosphare, in der es lernt und lebt auf

schweizer schule 11/87

19



seine geistige und seelische Entfaltung — weit
mehr als Worte dies vermdgen. Aber tduschen
wir uns nicht, lieblose, erntichternde und
ungeordnete Raume belasten die psychische
und physische Verfassung auch Kinder und
Jugendliche dlterer Altersstufen. Sich fr
Meditation zu interessieren, heisst also in
dieser konkreten Frage des Raumes, nach
dem Kindgemassen, nach dem Wohltuenden
zu fragen. Hier massen die ersten Schritte zur
Veranderung der Lebensumwelt — Klassenzim-
mer und Schule sind wichtige Bausteine in ihr
— getan werden. Vielleicht konnten Lehrer
und Eltern zusammenhelfen?

Da die naturale Meditation auf die hautnahe,
erlebnisintensive Begegnung mit der Umwelt
zielt, wirkt sie besonders sinnfallig, wenn wir
die Gelegenheit bei Unterrichtsgéngen,
Exkursionen und Wanderungen niitzen,
Kinder «vor Ort» zum Schauen, Horen,
Atmen, Fiuhlen, Stillsein und Nachdenken
hinzufiihren.” Am selbstverstandlichsten
sind — vor allem ftir Grundschulkinder — alle
diejenigen Erlebnis- und Lernsituationen im
Ablauf des Unterrichts, sowoh! draussen im
Freien, wie drinnen in der Schule, die die
Motivation zur Sammlung, zum Ruhigwer-
den, zur intensiven Aufnahme sachimmanent
in sich tragen. Die Aufgabe des Lehrers in
dieser Altersstufe der 6—12jahrigen besteht
alsodarin, ein Gespdr fur meditationsrelevan-
te Phasen im Unterrichtsalltag zu entwickeln
und nach geeigneten Meditationsmitteln zu
suchen, die ihm dabei helfen, Kinder fur
emotionale, kreative und Stille-Erfahrungen
zu oOffnen.

Situationen entdecken oder schaffen

Der Unterrichtsbeginn bietet sich wie von
selbst fur eine meditative Gestaltung an. Es
gilt, die Kinder, die aus den verschiedensten
hauslichen Erfahrungen in die Schule kom-
men, jeden Tag von neuem innerlich «abzuho-
len» und zu einer Lerngemeinschaft zusam-
menzufiihren. Haben die Kinder die Moglich-
keit, in einem — wie oben beschriebenen —
Klassenraum den Tag mit Tatigkeiten ihrer

Wabhl, lesend, spielend, plaudernd, tibend,
kleine Klassendienste oder Beobachtungen
an Pflanzen und Tieren durchfihrend, allein
oder inder Gruppe zu beginnen, so ist hiermit
ein erster wichtiger Akzent zur Sammlung,
zur emotionalen Ausgeglichenheit und zum
inneren Beteiligtsein gesetzt. Der Ubergang
zum gemeinsamen Lernen kann fliessend
sein, ein die anschliessende Phase einleiten-
des Musikstiick'® «ruft» die Kinder ohne laute
Worte an ihren Platz, in einen Sitz- oder
Gesprachskreis, je nachdem, was der Lehrer
vorbereitet hat:

Die Kinder hocken im Kreis, der Lehrer mitten
unter ihnen. Er beginnt mit leisen, ruhigen
Worten zu erzahlen, von einem pesonlichen,
kleinen Erlebnis auf dem Weg zur Schule,
einem Geftihl, einem Traum, einer Stim-
mung. .. — die Kinder fihlen sich erinnert,
ermuntert, erzdhlen weiter. Vielleicht hat der
Lehrer ein buntes Blatt vom Weg aufgehoben
und mitgebracht, damit die Kinder die Farben
bewundern konnen oder einen bunten Stein,
einen blihenden Zweig, ein Vogelnest. ..
«Die sinnenhafte Ganzheit des Phanomens
muss dem Menschen begegnen. Er muss das
Ei vor der Nase haben; das Schneckenhaus
muss er in die Hand nehmen, herumdrehen
und von allen Seiten betasten kénnen. . .»"

Vielleichterinnert erdie Kinder an ein bestim-
mendes Tagesereignis: Wer hat heute Geburts-
tag? Istein Kind krank? Steht auf dem Kalender
Winter- oder Sommeranfang, Barbara- oder
Martinstag? Wer kennt ein Lied, ein Gedicht,
die Legende, die zu diesem Tag gehort?
Vielleicht steht ein Buch im Klassenzimmer,
das Auskunft gibt?"® Oder hat der Lehrer eine
kleine Geschichte mitgebracht?'® Wirklich
eine kleine Geschichte, die nicht alle Gedan-
ken und Gefuhle fir lange fesselt und in
Beschlag nimmt, eine Geschichte, die ein
Bild, ein Gefuihl, einEreignis vor Augen stellt,
zum Besinnen anregt: «Binich auch so? Oder
empfinde ich anders? Genauso wie diesem
Kind war mir auch schon zumute. Gut, dass
es Menschen gibt, die so wie in dieser Ge-
schichte handeln. . .»

20

schweizer schule 11/87



«Der Mensch ist immer in die Bewegung von
Ereignissen hineingestellt, sein Leben ist
ereignishaft. Von daher zeigt sich, was ihn
angeht und was zu ihm gehért.»*° Die Kinder
fihlen sich angesprochen, ernst genommen,
verstanden. «Ich brauche den andern, dass er
mir hilft, und der andere braucht mich, damit
er zu sich kommt, damiter sich selbst bejahen
und annehmen kann.»?'

Ungeklarte Gefuihle [6sen sich im Zuhoren,
Nachsinnen, durch Identifizieren, im Erzdh-
len und Offnen fiir Fragen und Antworten.
Den «Ton» des Gesprachs setzt der Lehrer, mit
dem ersten Gedanken, den er in die Runde
stellt, mit seiner Stimme und Gestik. Das ist
seine Chance — die Chance, eine alltagliche
Situation zu einer meditativen Phase werden
zu lassen — und seine Verantwortung. . 5
Unterstatzend wirkt der Sitzkreis, die Ge-
schlossenheit der Runde, der Kérperkontakt,
die spurbare Zuwendung, auch einige einfa-
che, miteinander abgesprochene Regeln:
— Erstzuhéren, ein wenig nachdenken, dann
zu Wort melden
— Miteinander geduldig sein — ausreden
lassen
— Wenige ruhige Worte sind mehr als viele
schnelle
— Abbrechen, wenn das Ruhigsein schwer-
fallt.

Bilder betrachten

Eine andere Moglichkeit fir den Unterrichts-
beginn ist das stille Betrachten eines Bildes,
eines Dias oder einer Diareihe,?* die im Sinne
der naturalen Meditation, Phanomene aus der
Umwelt in ihrer Aussagekraft und in ihrem
Symbolwert fiir die Transzendenz unserer
Wirklichkeit ausschnittweise darstellen: Eine
Ahre, eine Ackerfurche, ein keimender Spross
zwischen Steinen und Geréll, ein taubesetztes
Spinnwebnetz, sprudelndes Wasser, ein
Gewitterhimmel, eine Strasse, die sich im
Sand verliert, Spuren im Schnee, ein offenes
Tor, ein Licht im Dunkeln.. ., aber auch
Gesichter, Szenen, die ein Stick Leben
ausdriicken, Einsamkeit, Angst, Sehnsucht,
Zartlichkeit, Liebe. Kindern, die dafiir sensibi-

Helga Miller-Bardorff, M.A., geboren 1939,
Zweit-Studium Lehramt an Volksschulen, Magister
in Grundschuldidaktik, Theologie und Religions-
padagogik, viele Jahre Lehrerin an der Grundschu-
le, Lehrauftrag an der Universitit Minchen,
Mitarbeit in der 1. und 2. Phase der Lehrerbildung,
zurzeit Konrektorin an einer Grundschule im
Raum Midnchen/Bayern, Mitarbeit im Vorstand
Arbeitskreis Grundschule.

lisiert sind, sich in die Symbolsprache des
Bildes zu vertiefen, kann man anspruchsvolle
Kunst anbieten, Bilder von Marc Chagall**
sprechen wegen ihrer traumverwobenen
Farben und marchenhaften, archetypischen
Darstellungen Kinder sehr an, aber auch
Kiinstler des Expressionismus, abstrakte
Kunst, Farbkompositionen, religigse Darstel-
lungen,?® Mandalas.

Beider Betrachtung eines Dias unterstitzt das
Dunkel des Raumes das meditative Gesche-
hen, das eine farbige Diabild an der Wand
konzentriert, betrifft und motiviert, eigene
Assoziationen und Gefiihle zu artikulieren.
Auch hier helfen einige einfache Regeln.

— Entspannt sitzen, ruhig atmen, vielleicht
den Kopf auf die Arme legen

— Erst einige Minuten still schauen

— Nichterzahlen, was auf dem Bild zu sehen
ist, sondern Gedanken, Erinnerungen,
Vermutungen mitteilen, die beim Anschau-
en hochsteigen

— Ein Richtig oder Falsch gibt es nicht

— Der Lehrer schaltet sich bis auf vorsichtige
Impulse moglichst aus

— DieKinderdurfen sich gegenseitig aufrufen

schweizer schule 11/87

21




— Aussagen der Kinder ohne Kommentar im
Raum stehen lassen

— Abbrechen, bevor das Gesprach «aus-
lauft».

Ist das Kind durch Zuhoren und Schauen,
durch das Erlebnis der eigenen Gefiihle, das
Heranflihren an Sinnenhaftes, Hintergriindi-
ges aufgeschlossen, innerlich sensibilisiert,
vermag ein Lied, ein Gebet, ein Wort aus der
Bibel den Tagesbeginn «aufgehoben» sein
lassen.

Die hier skizzierten meditativen Gestaltungs-
moglichkeiten des Unterrichtsbeginns kon-
nen jederzeit als Meditationsbaustein in ein
Unterrichtsfach 2 oder in den Ablauf eines
besinnlichen Klassen- oder Schulfestes?”
eingefagt werden, genauso, wie die im
Folgenden gezeigten Meditationsmaoglichkei-
ten z.B. in Musik umgekehrt auch als thema-
tisch gebundener Tagesbeginn gestaltet
werden konnen, der nahtlos in die folgende
Stunde miindet. Meditationsvorschlage sind —
das liegt in der Natur der Sache — immer
beispielhaft, person- und situationsabhangig
und kénnen nur als Anregung zu eigenen
Versuchen verstanden werden.

Meditation mit Musik

«Von allen Kiinsten. . . ist die Musik am
besten geeignet, unsere Sehnsucht nach
innerer Ruhe zu erfiillen. .. Das innere
Schweigen, in das man beim Anhéren von
Musik versinkt, das Vergessen der taglichen
Sorgen, die innere Aufgeschlossenheit — all
dieses, was beim Anhdren der Musik sich
vollzieht, ist im Grunde genommen die
unerlassliche Voraussetzung jeder Medita-
tion.»?® Die Wirklichkeit unserer Kinder sieht
jedoch meist so aus, dass sie durch permanen-
ten, unkontrollierten Musikkonsum in ihrer
Horfahigkeit und in ihrer Bereitschaft, sich
auf ein verinnerlichendes Musikerlebnis
einzulassen, verbildet sind. Welche Moglich-
keiten bote der Musikunterricht, die Sensibili-
tatneu aufzubauen? Fir die hier angesproche-
ne Altersgruppe scheint mir wichtig:

1) Kinder bedirfen der Hérhilfen, sonst
verkehrt sich die als Meditation gedachte
Situation ins Gegenteil: Anstatt eines wohltu-
enden Erlebnisses bereitet sich Langeweile
aus, die schnell in innere und dussere Unruhe
umschlagen kann. Gute Erfahrungen wurden
von mir mit Folgendem gemacht:

— Kinder machen es sich in einem leicht
abgedunkelten Raum bequem: Kopf auf
die Arme legen, Augen schliessen; auf dem
Teppich, auf einem Kissen hocken oder
liegen. 4 ,

— Durch eine kleine Erzahlung das Musikho-
ren vorbereiten (woher stammt die Musik —
wer spielt — wie sehen die Instrumente
aus), Hinweise auf besonders schone
Klangfarben, herauszuhérende Instrumen-
te geben, eventuell Horaufgaben stellen,
im Anschluss Empfindungen den andern
Kindern mitteilen lassen, Farbkompositio-
nen zu Musikeindricken, Horerlebnisse in
Bilder malen.?

— Im weiteren Sinne ist das selber Musizieren
und sich Bewegen zur Musik: *° Horhilfe
und meditative Horschulung. Das Orff-In-
strumentarium, mit pentatonischen Klang-
folgen auf den Xylophonen, bietet fir
Grundschulkinder ohne grosse Ubung und
Vorbereitung ausgezeichnete Moglichkei-
ten, um Empfindungen, Eindriicke, Szenen
(z.B. dunkler Wald —Wind und Sturm —
leises Rauschen des Regens — Rieseln des
Schnees — Quelle — Vogelgezwitscher —
sternklarer Nachthimmel — Freude — Angst
— Trauer) auszudriicken bzw. vertiefend
umzusetzen.

2) Da Grundschulkinder erfahrungsgemass
leichter einen Zugang zur Bild- als zur Musik-
meditation finden, kann man am Anfang
versuchen, durch ein Bild oder Dia das
Horerlebnis zu unterstiitzen und zu intensivie-
ren. Freilich ist zu beachten, dass das eine
Medium das andere nicht beeintrachtigt oder
«zudeckt».

3) Die ausgewahlte Musik sollte nicht zu
anspruchsvoll und fiir ungeschulte Kinderoh-
ren noch fassbar sein. Warme, weiche Instru-
mente, ruhige Rhythmen, wohltuende Har-
monien, aber auch leise, zarte «verschweben-
de» Kliange *' sprechen das Gemiit an und

22

schweizer schule 11/87



ermoglichen innere Teilnahme. Flache Musik
bertihrt nicht die seelischen und geistigen
Bereiche, zu differenzierte und komplizierte
Musik — so lieb sie dem Lehrer sein mag —
Ubersteigt das Auffassungsvermaogen der
Kinder und «rauscht» an den Ohren ohne
Eindruck vorbei.

Wie bei allen Meditationsiibungen mit Kin-
dern gilt auch hier: Die innere Bereitschaft,
sich mit ihnen zusammen auf neue Wege
einzulassen tragt den Beginn, lasst eigene
Ideen reifen und istimmer wieder von neuem
Motivation zu eigenen Erfahrungen, die
anregender und tragfahiger sind als alles, was
man Gber Meditation lesen kann.

Anmerkungen

" Martin Buber, Einsichten, Wiesbaden 1953, S. 23 f.

* Friso Melzer, zitiert bei L. Steifeld, Autogene Meditation,
Dusseldorf 1978, S. 96.

3 Naranjo/Ornstein, Psychologie der Meditation,
Frankfurt 1976, S. 10.

* meditari = nachsinnen, nachdenken.

> Ph. Dessauer, Die naturale Meditation, Miinchen 1961,
S.11.

® Information in Liselotte M. Boden, Meditation und
padagogische Praxis, Miinchen 1978.

7 Siehe Literaturverzeichnis.

8 Tilmann, S. 98.

?dazu: L. Boden, S. 154.

F. Betz, Erfahrung vorbereiten, Miinchen 1976;

Inge Behr, Mit Staunen fangt es an, Gottingen 1977;

K. Burk, hrsg. Kinder finden zu sich selbst, Disziplin,
Stille und Erfahrung im U. AKG Frankfurt 1984;
Montessori, Kinder sind anders, zitiertbei Boden, a.a.O.
S. 156.

0 Siehe hierzu auch: Mt. 18,2 f.

' Siehe hierzu die Literaturangaben.

12 Dessauer, S. 27.

3K, Tilmann, S. 14.

* Siehe hierzu: Helga Miiller-Bardorff, Grundschiiler auf
dem Weg zur Freien Arbeit, Weinheim, Basel 1986.
Geeignete Bildbande z.B. bei Arena, Herder, Kosmos
Verlag oder Kinderbuch Verlag Luzern, u.a.

'> Anregungen und Hilfen in: L. Boden, S. 97 und

K. Tilmann, S. 18 und 19.

16 Gute Erfahrungen mit Schallplatten von Jean Christian
Michel, mit Musik aus Taizé, Flotenmusik von Gheorge
Zamfir oder auch Gregorianik und Barock.

7 Tilmann, S. 17.

18 Geschichten von Hirten, Heiligen und Narren, hrsg.
von Erich Jooss, Freiburg 1983 sowie Gertrude und
Thomas Sartory, Wenn Himmel und Erde sich begegnen,
Freiburg 1979, u.a.

9 Gute Texte in: Steinwede, Vorlesebuch, Band I-1Il,
Lahr/Schwarzwald 1978 und Steinwede, Das Hemd des
Clicklichen, Giiterloh 1976, u.a.

20 Dessauer, S. 113.

1 Th. Sartory, S. 61.

22 Siehe Abschnitt «Konsequenzen. . .»

3 Bilder in: Fotomappen, Mit offenen Augen, hrsg.
Longardt, 1976—79, verschiedene Themenkreise,
Gitersloh und Hanns Reich, Kinder aus aller Welt,
Luzern 1958; Kurt Pahlen, Kinder der Welt und ihre
Lieder, Luzern 1979, Dia-Reihen im Impuls Studio,
Minchen von E. Gruber, mit Texthilfen, jeweils 6—8 Dias
in einer Mappe, zu vielen Themen naturaler M. und
eigene Fotos, siehe Anfang.

>4 Ch. Goldmann, Kinder entdecken Gott mit Marc
Chagall, Gottingen 1978.

257 .B. Holzschnitte von Zacharias oder Schmidt-Rottluff.
26 Wieviel lebendiger konnen z.B. in Deutsch, im
Literaturunterricht, ein Gedicht oder Textformen, wie
Marchen, Sage, Legende erschlossen werden, wenn
durch eine Bildmeditation oder eine meditative Empa-
thie- und Assoziationsiibung im ersten Schritt der
Erarbeitung die Kinder fur die Hintergriindigkeit der
Sprache sensibilisiert sind!

7 Anregungen in Helga Miiller-Bardorff, Schulfeste und
Klassenfeiern, Regensburg 1987.

28 George Balan, Vorspiel Musikmeditation in: «Medita-
tion», 5. Jahrg., 1979, 4.

29 Guido Martini, Malen als Erfahrung, Stuttgart 1977 mit
vielen Anregungen und Hinweisen zum meditativen
Malen. Eigene gute Erfahrung mit sog. Lampenlackfarben
auf Diaglaser oder Folien fir den Projektor.

30 Liselotte Boden, S. 98.

¥ Siehe Anmerkung in Abschnitt «Situationen entdecken
oder schaffen» und L. Boden, S. 201.

Literaturverzeichnis

Boden Liselotte M., Meditation und padagogische Praxis,
Minchen 1978.

Dessauer Ph., Die naturale Meditation, Minchen 1961.
Haendler O., Meditation als Lebenspraxis, Géttingen
1977.

Lassalle H.M.E., Zen Meditation, Zurich-Einsiedeln-Koln
1977.

Mangoldt U., Ostliche und westliche Meditation,
Minchen 1977,

Melzer F., Konzentration, Meditation, Kontemplaltion,
Kassel 1974.

Mudller F., Meditation im Unterricht, Gottingen 1977.
Miiller-Bardorff H., Meditation in der Schule?

Wolf Verlag, Regensburg, in Vorbereitung.

Naranjo C.C. und Ornstein R.E., Psychologie der
Meditation, Frankfurt 1976,

Rosenberg A., Christliche Bildmeditation, Minchen
1975.

Sartory Th. und G., Erfahrungen mit Meditationen,
Freiburg 1976.

Steinfeld L., Autogene Meditation, Disseldorf 1978.
Sudbrack J., Herausgefordert zur Meditation, Freiburg
1977.

Thomas K., Meditation in Forschung und Erfahrung in
weltweiter Beobachtung und praktischer Anleitung,
Stuttgart 1973.

Tilmann K., Staunen und Erfahren als Wege zu Gott,
Einsiedeln-Zirich-Koln 1968.

schweizer schule 11/87

23



	Meditation im Unterricht der 1.-6. Klasse

