
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 74 (1987)

Heft: 11: Meditation im Unterricht

Artikel: Meditation im Unterricht der 1.-6. Klasse

Autor: Müller-Bardorff, Helga

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-534762

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-534762
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Meditation im Unterricht
der 1.—6. Klasse

Helga Muller-Bardorff

Die Meditation - ein weithin unbekanntes
Land, wie Helga Muller-Bardorff meint -
musseigebettet sein in seelischeTiefenschich-
ten und darf nicht zur praktikablen
Seelentechnik werden. Die folgende Hinfuhrungzur
«naturalen Meditation» mit Primarschülern
wird anschaulich durch viele anregende
Beispiele

Ein reifes Kornfeld! Die Ähren schwer, die
Halme von der Frucht geneigt, leises
Rascheln, sachte Bewegung in der heissen
Augustluft, letztes Warten vor dem Schnitt -
der Duft- zart nach Brot, Erde und Sonne—,
Farben- ein Fest fur die Augen, goldgelbe
Fülle in allen Schattierungen, ein sattes,
leuchtendes Weizenmeer zum blauen
Himmel—, Sinnbild des Sommers.. Ernte, Reichtum,

Lebensfulle!

Aus der Erinnerung steigt ein anderes Bild.
Graugrüne, lang aufgeschossene Halme
wiegen sich tänzerisch und spielend-leicht im
Wind, heranreifende Ähren mit zarten, hellen
Grannen neigen sich jedem Lufthauch entgegen-,

wogendes Spiel im Wind Anmut,
Verheissung, Lebensfreude! Die Sinne offnen
sich, Farben und Bewegung formen sich zum
Bild, Empfindungen schlagen Wurzeln,
Gedankenassoziationen steigen auf, «fallen
ein», das Erlebnis erfüllt Herz und Sinn, eine
Erfahrung bereichert unser Inneres.
Ist das Meditation?

«Was mir widerfahrt, ist Anrede an mich Als
das, was mir widerfahrt, ist das Weltgeschehen

Anrede an mich »'

Sucht der Meditierende Wirklichkeitsbegeg-
nung, Intensität des Erlebnisses, innere
Betroffenheit, ist er auf der Sinnsuche?

«Meditation hat keinen Zweck, aber
Sinn .»2

«Ich glaube, dass sich einem Meditierenden

das ganze Leben als Meditation
darstellt, so wie die Meditation selbst eine
Form des Lebens ist. »3

Meditation, ein weites Feld -
Standortgewinnung

Die hier angedeutete Einbettung der Meditation

in eine bestimmte religiose Grundhaltung
des Lebens, ihre Verwurzelung in seelischen
Tiefenschichten grenzt das Missverstandms
aus, es handle sich hierbei um eine praktikable

Seelentechnik, die aus der uns so vertrauten

Haltung des Konsumenten heraus, in
einem «Trainingsprogramm» adaptiert werden
könne

Andererseits eröffnet diese umfassende Sicht
jedem, der sich fragend, suchend, nachdenklich4

auf das Phänomen einlassen mochte,
einen Zugang, da es um «den Menschen
selbst.. geht, um das Allermenschlichste in
ihm, um das, woraus er zu leben begonnen
hat »3 jeder muss seinen eigenen Weg suchen,
seinen personlichen Standort finden -,
vielleicht in einer vertrauten, ganz einfachen und
bescheidenen Form Nicht die komplizierte
Meditationstechnik entscheidet über die
innere Sensibilisierung und Erlebnisintensitat'

Damit ist der Rahmen fur einen persönlichen
Standort gesetzt, sind Anknüpfungspunkte fur
einen didaktischen Begrundungszusammen-
hang angedeutet Freilich fur den pädagogisch
interessierten Leser zu allgemein, zu wenig
konkret' Das hat seinen Grund in der Tatsache,

dass das so vielschichtige und nicht in
rationalen, sondern emotional-rehgiosen
Bereichen verwurzelte Phänomen Meditation:

schweizer schule 11/87 17



— sich einer begrifflichen Definition entzieht,
— allen Religionen in Ost und West zu eigen,

i n den verschiedensten, bis ins Archaische6
reichenden Formen und Ausprägungen
vertreten ist,

— damit integrierender Aspekt verschiedenster

religiöser Handlungen, sei es im Kult
und Ritus im sakramentalen Vollzug, im
Gebet, in Frommigkeitsubungen, im
Musizieren, in Wort- und Bildgestaltung
und -betrachtung,

— Ausdruck innerster, meist spontaner,
immer individuell gefärbter Erfahrung ist,
die sich in Bildern, Symbolen, Assoziationen

und in einer dichterischen, oft
hintergrundigen Sprache äussert

Konsequenzen - nicht nur fur den Lehrer

Wer, wie der Pädagoge, sein Reden und
Handeln mchtnurvorsich selbst, sondern vor
den ihm anvertrauten Kindern verantworten
muss, kann nicht umhin, sich Folgendem zu
stellen
— Geduldige Orientierung über Ursprung,

Ziele, Methoden, inhaltliche Unterschiede
und Abgrenzungen der Meditationsformen

7

— Ernstnehmen des theologischen
Gesamtzusammenhanges und des soziologischen
und historischen Hintergrundes, in dem
diese wurzeln

— Fragen einerseits nach der existentiellen
Situation der ihm anvertrauten Kinder und
andererseits nach sinnvollen, fur sie geeigneten

Meditationsangeboten.
— Fur den Unterricht in der Schule zudem:

Respektieren der Bedingungen schulischen
Lernens und der Zielvorstellungen des

jeweilig verbindlichen Lehrplans, die in
unserer abend land ischen Kultur an christlicher

Tradition orientiert sind.

Offenheitund innere Bereitschaft, sich
einzulassen, neue Wege zu wagen, eigene Empfindungen

und Erlebnisse mitzuteilen diese
Grundhaltung des Lehrers/Erziehers als

Voraussetzung fur die von ihm intendierten
Lernprozesse, besonders inden hier angesprochenen

gefühlsbetonten und religiösen

Bereichen, bedarf wohl keiner extra
Betonung «In die Nahe solcher Erfahrungen
können wir nur fuhren, wenn wir nicht den
denkenden, logischen, abstrahierenden
Verstand ansprechen, sondern jene tieferen
innerlicheren Schichten, in denen sich Erlebnis,

Begegnung, Betroffenheit, Angeruhrtsein
ereignet, also die meditativen Schichten Das
bedeutet dass wir nicht etwas inhaltlich
mitteilen, sondern ein in uns Vollzogenes
dem anderen so vermitteln, dass es auch fur
ihn vollziehbar wird »8

Kinder und Meditation?

Kinderbringen in ihrer spontanen Neugierde
an der Umwelt, in ihrer natürlichen Fähigkeit,
sich auf Menschen und Dinge ihrer Umgebung

unmittelbar einzulassen, sich von allen
möglichen Eindrucken anrühren zu lassen,
aber auch in ihrer Freude an der unendlichen
Wiederholung hebgewordener Geschichten,
Reime, Lieder, Spiele und ihrem Bedürfnis
nach Zeithaben und Zeitlassen, Trödeln,
bei-sich-Sein, vor-sich-hin-Traumen9
selbstverständliche Voraussetzungen zu einer
Lebenshaltung mit, die bei uns Erwachsenen
oft verschüttet und verkrustet, durch meditative

Übungen neu belebt werden muss
10

Aber welche Lebensumwelt muten wir heute
unseren Kindernzu? Wo — soweitsie nicht das
seltene Gluck haben, hautnah mit Tieren,
Blumen, Erde, Wasser, Wind und Wetter zu
leben, zusammen mit Geschwistern und
Altersgenossen - begegnet ihnen noch das

Unmittelbare, die Sinne Betreffende und
Fordernde? Konfrontieren wir sie nicht von
klein auf mit unserer restriktiven Zivilisations-
welt, verbildet durch Handlungsarmut,
einseitiges Leistungsdenken, Materialismus,
Gefuhlsarmut und die durch Medienflut
bedingte Kunstlichkeit?

Uber die Schaden dieses verbildeten
Lebensraumes, der keine «Kinderheimat» mehr ist
und die natürliche Begabungder Kinder nicht
zur Entfaltung kommen lasst, klagen Eltern,
Erzieher und Lehrer

18 schweizer schule 11/87



Unkonzentriertheit, Unfähigkeit bei einer
Sache zu verweilen, Langeweile, Desinteresse,

beständige, aufreibende Aktivität, Leseunlust,

Kontaktschwierigkeiten... spätere
Orientierungslosigkeit. Genau in diesem
Dilemma kommt uns eine Meditationsform
zu Hilfe, nichteine fremde, komplizierte
Technik, sondern eine meditative Übung, die
andie ursprünglichen Fähigkeiten und Bedürfnisse

der Kinder anknüpft, bescheidener
Mittel bedarf, sich in kindgemässen, pädagogisch

verantwortbaren Handlungen vollzieht
und sinnvoll in den Unterricht integrierbar ist:
die sogenannte naturale Meditation. Der
Begriff stammt von Ph. Dessauer.
Religionspädagogen und Theologen, wie Dessauer,
Tilmann, Gruber, Betz, Melzer, Sartory,
Steinwede u.a.11 machten diese Meditationsform

für die Pädagogik fruchtbar. Was wird
damit intendiert?

Naturale Meditation

«Diese Meditation heisst naturale, weil sie bei
Erscheinungen der Vorläufigkeit ansetzt, bei
Erscheinungen, die diese Welt erfüllen, und
die doch das Wesentliche des Daseins
hindurchscheinen lassen.»12 Der Pädagoge, der
in der Grundschule und den angrenzenden
Altersstufen erzieht und unterrichtet, fühlt
sich angesprochen. «Erscheinungen, die
diese Welt erfüllen...»: das Kind selbst, die
nähere und weitere Umwelt, in die es gestellt
ist, deren Phänomene in ihrem So-sein und
ihrer Vielgestaltigkeit, Menschen, die zu ihm
gehören, Gefühle, Erlebnisse, die sein Leben

bestimmen, wie Freude, Angst, Einsamkeit,
Schuld, die Frage nach der Zukunft und
Vergangenheit, die Suche nach Wahrheit,
Sinn und Orientierung, kurzum alles, «was
diese Welt erfüllt», wozu wir in der Schule

Augen, Ohren, Herz und Verstand zu öffnen
die Aufgabe haben, so zu sensibilisieren, dass

Antennen für «das Wesentliche» wachsen
können. Naturale Meditation zeigt somit den

Weg, die Wirklichkeit nicht nur materialistisch

und technisch zu erfassen, sondern

- staunen zu lernen

- Hintergründigkeit zu entdecken

- Verantwortung zu erspüren

und in diesem ganzheitlichen Erlebnis des
Greif- und Sichtbaren die Dimension der
Transzendenz zu erahnen: « Der Mensch muss
mit der Ganzheit seines leib-seelischen
Wesens, mit Augen, Atem, greifenden Händen,

Hunger und Sättigung erfahren: Da ist
etwas auf mich gerichtet, wovon ich lebe,
dahinter steht Aufmerksamkeit auf mich,
Zuwendung, Güte, spendende Lebensmacht,
Übermächtigkeit, von der ich abhänge.»13

Wer davon überzeugt ist, dass die pädagogische

Aufgabe heute in unseren Schulen nicht
geringer sein kann, wird sich dankbar-
zusammen mit den Kindern - auf diese
Meditationsform einlassen.

Realisation im Unterricht - Wann und wo?

Naturale Meditationsübungen bedürfen
keines besonderen Raumes und sind in
verschiedensten schulischen Situationen zu
realisieren:
— zum Unterrichtsbeginn
— bei Klassen- und Schulfeiern
— integriert in alle Fächer, vor allem Kunst,

Musik, Deutsch und Sachunterricht
— als besondere Aufgabe des Religionsunterrichts.

Ein wohnliches Klassenzimmer mit warmen
Farben, guten Lichtverhältnissen, Bildern,
Blumen, einer durchdachten äusseren
Ordnung, der Möglichkeit zum Gesprächskreis,
dem Angebot einer Ecke zum Zurückziehen,
Lesen, Spielen, am besten mit einem grossen,
weichen Teppich ausgestattet, dazu ein
Ausstellungstisch oder Regal für persönlich
liebgewonnene Dinge, wie schöne Steine,
gepresste Blumen, Gräser, Früchte, Zapfen,
Bildbände.. .14 spricht die Sinne positiv an,
schafft seelisches Gleichgewicht, beruhigt
und sammelt. In einem solchen Raum lässt
sich besser lernen, in einem solchen Raum
lassen sich meditative Übungen
selbstverständlicher initiieren und durchführen. Je

jünger ein Kind ist, umso bestimmenderwirkt
die Atmosphäre, in der es lernt und lebt auf

schweizer schule 11/87 19



seine geistige und seelische Entfaltung —weit
mehr als Worte dies vermögen Aber tauschen

wir uns nicht, lieblose, ernüchternde und
ungeordnete Räume belasten die psychische
und physische Verfassung auch Kinder und
Jugendliche alterer Altersstufen Sich fur
Meditation zu interessieren, heisst also in
dieser konkreten Frage des Raumes, nach
dem Kindgemassen, nach dem Wohltuenden
zu fragen Hier müssen die ersten Schritte zur
Veränderung der Lebensumwelt— Klassenzimmer

und Schule sind wichtige Bausteine in ihr
— getan werden Vielleicht konnten Lehrer
und Eltern zusammenhelfen?

Da die naturale Meditation auf die hautnahe,
erlebnisintensive Begegnung mit der Umwelt
zielt, wirkt sie besonders sinnfällig, wenn wir
die Gelegenheit bei Unterrichtsgangen,
Exkursionen und Wanderungen nutzen,
Kinder «vor Ort» zum Schauen, Hören,
Atmen, Fuhlen, Stillsein und Nachdenken
hinzufuhren 15 Am selbstverständlichsten
sind — vor allem fur Grundschulkinder — alle
diejenigen Erlebnis- und Lernsituationen im
Ablauf des Unterrichts, sowohl draussen im
Freien, wie drinnen in der Schule, die die
Motivation zur Sammlung, zum Ruhigwerden,

zur intensiven Aufnahme sachimmanent
in sich tragen Die Aufgabe des Lehrers in
dieser Altersstufe der 6— 12jahrigen besteht
also darin, ein Gespür fur meditationsrelevante

Phasen im Unterrichtsalltag zu entwickeln
und nach geeigneten Meditationsmitteln zu
suchen, die ihm dabei helfen, Kinder fur
emotionale, kreative und Stille-Erfahrungen
zu offnen

Situationen entdecken oder schaffen

Der Unterrichtsbeginn bietet sich wie von
selbst fur eine meditative Gestaltung an Es

gilt, die Kinder, die aus den verschiedensten
häuslichen Erfahrungen in die Schule kommen,

jeden Tag von neuem innerlich «abzuholen»

und zu einer Lerngemeinschaft
zusammenzufuhren Haben die Kinderdie Möglichkeit,

in einem — wie oben beschriebenen -
Klassenraum den Tag mit Tätigkeiten ihrer

Wahl, lesend, spielend, plaudernd, übend,
kleine Klassendienste oder Beobachtungen
an Pflanzen und Tieren durchführend, allein
oder in derGruppezu beginnen, so ist hiermit
ein erster wichtiger Akzent zur Sammlung,
zur emotionalen Ausgeglichenheit und zum
inneren Beteiligtsein gesetzt Der Ubergang
zum gemeinsamen Lernen kann fhessend

sein, ein die anschliessende Phase einleitendes

Musikstück'6 «ruft» die Kinder ohne laute
Worte an ihren Platz, in einen Sitz- oder
Gesprachskreis, je nachdem, was der Lehrer
vorbereitet hat

Die Kinder hocken im Kreis, der Lehrer mitten
unter ihnen Er beginnt mit leisen, ruhigen
Worten zu erzählen, von einem pesonlichen,
kleinen Erlebnis auf dem Weg zur Schule,
einem Gefühl, einem Traum, einer Stirn

mung - die Kinder fühlen sich erinnert,
ermuntert, erzählen weiter Vielleicht hat der
Lehrer ein buntes Blatt vom Weg aufgehoben
und mitgebracht, damitdie Kinderdie Farben
bewundern können oder einen bunten Stein,
einen blühenden Zweig, ein Vogelnest
«Die sinnenhafte Ganzheit des Phänomens
muss dem Menschen begegnen Er muss das
Ei vor der Nase haben, das Schneckenhaus
muss er in die Hand nehmen, herumdrehen
und von allen Seiten betasten können »17

Viel leicht erinnert er die Kinder an ein
bestimmendes Tagesereignis Wer hat heute Geburtstag?

Istein Kind krank? Stehtauf dem Kalender
Winter- oder Sommeranfang, Barbara- oder
Martinstag? Wer kennt ein Lied, ein Gedicht,
die Legende, die zu diesem Tag gehört?
Vielleicht steht ein Buch im Klassenzimmer,
das Auskunft gibt?18 Oder hat der Lehrer eine
kleine Geschichte mitgebracht?19 Wirklich
eine kleine Geschichte, die nicht alle Gedanken

und Gefühle fur lange fesselt und in
Beschlag nimmt, eine Geschichte, die ein
Bild, einGefuhl, e/nEreigms vor Augen stellt,
zum Besinnen anregt «Bin ich auch so? Oder
empfinde ich anders? Genauso wie diesem
Kind war mir auch schon zumute Gut, dass

es Menschen gibt, die so wie in dieser
Geschichte handeln »

20 schweizer schule 11/87



«Der Mensch ist immer in die Bewegung von
Ereignissen hineingestellt, sein Leben ist

ereignishaft. Von daher zeigt sich, was ihn
angeht und was zu ihm gehört.»20 Die Kinder
fühlen sich angesprochen, ernst genommen,
verstanden. «Ich brauche den andern, dass er
mir hilft, und der andere braucht mich, damit
erzu sich kommt, damit er sich selbst bejahen
und annehmen kann.»21

Ungeklärte Gefühle lösen sich im Zuhören,
Nachsinnen, durch Identifizieren, im Erzählen

und Öffnen für Fragen und Antworten.
Den «Ton» des Gesprächs setzt der Lehrer, mit
dem ersten Gedanken, den er in die Runde
stellt, mit seiner Stimme und Gestik. Das ist
seine Chance - die Chance, eine alltägliche
Situation zu einer meditativen Phase werden
zu lassen - und seine Verantwortung.. ,22

Unterstützend wirkt der Sitzkreis, die
Geschlossenheit der Runde, der Körperkontakt,
die spürbare Zuwendung, auch einige einfache,

miteinander abgesprochene Regeln:

- Erst zuhören, ein wenig nachdenken, dann
zu Wort melden

- Miteinander geduldig sein - ausreden
lassen

- Wenige ruhige Worte sind mehr als viele
schnelle

- Abbrechen, wenn das Ruhigsein schwerfällt.

Bilder betrachten

Eine andere Möglichkeit für den Unterrichtsbeginn

ist das stille Betrachten eines Bildes,
eines Dias oder einer Diareihe, 23die im Sinne
der naturalen Meditation, Phänomene aus der
Umwelt in ihrer Aussagekraft und in ihrem
Symbolwert für die Transzendenz unserer
Wirklichkeit ausschnittweise darstellen: Eine
Ähre, eine Ackerfurche, ein keimender Spross
zwischen Steinen und Geröll, ein taubesetztes
Spinnwebnetz, sprudelndes Wasser, ein
Gewitterhimmel, eine Strasse, die sich im
Sand verliert, Spuren im Schnee, ein offenes
Tor, ein Licht im Dunkeln..., aber auch
Gesichter, Szenen, die ein Stück Leben

ausdrücken, Einsamkeit, Angst, Sehnsucht,
Zärtlichkeit, Liebe. Kindern, diedafürsensibi-

Helga Müller-Bardorff, M.A., geboren 1939,
Zweit-Studium Lehramt an Volksschulen, Magister
in Grundschuldidaktik, Theologie und
Religionspädagogik, vieleJahre Lehrerin an der Grundschule,

Lehrauftrag an der Universität München,
Mitarbeit in der 1. und2. Phase der Lehrerbildung,
zurzeit Konrektorin an einer Grundschule im
Raum München/Bayern, Mitarbeit im Vorstand
Arbeitskreis Grundschule.

lisiert sind, sich in die Symbolsprache des
Bildes zu vertiefen, kann man anspruchsvolle
Kunst anbieten, Bilder von Marc Chagall24
sprechen wegen ihrer traumverwobenen
Farben und märchenhaften, archetypischen
Darstellungen Kinder sehr an, aber auch
Künstler des Expressionismus, abstrakte
Kunst, Farbkompositionen, religiöse
Darstellungen,25 Mandalas.

Bei der Betrachtung eines Dias unterstützt das
Dunkel des Raumes das meditative Geschehen,

das eine farbige Diabild an der Wand
konzentriert, betrifft und motiviert, eigene
Assoziationen und Gefühle zu artikulieren.
Auch hier helfen einige einfache Regeln.

— Entspannt sitzen, ruhig atmen, vielleicht
den Kopf auf die Arme legen

— Erst einige Minuten still schauen
— Nichterzählen, was auf dem Bild zu sehen

ist, sondern Gedanken, Erinnerungen,
Vermutungen mitteilen, die beim Anschauen

hochsteigen
-Ein Richtig oder Falsch gibt es nicht
— Der Lehrer schaltet sich bis auf vorsichtige

Impulse möglichst aus
— Die Kinder dürfen sich gegenseitig aufrufen

schweizer schule 11/87 21



- Aussagen der Kinder ohne Kommentar im
Raum stehen lassen

- Abbrechen, bevor das Gesprach
«ausläuft».

Ist das Kind durch Zuhören und Schauen,
durch das Erlebnis der eigenen Gefühle, das
Heranführen an Sinnenhaftes, Hintergrundiges

aufgeschlossen, innerlich sensibilisiert,
vermag ein Lied, ein Gebet, ein Wort aus der
Bibel den Tagesbeginn «aufgehoben» sein
lassen.

Die hier skizzierten meditativen Gestaltungs-
moglichkeiten des Unterrichtsbeginns können

jederzeit als Meditationsbaustein in ein
Unterrichtsfach 26 oder in den Ablaufeines
besinnlichen Klassen- oder Schulfestes27

eingefugt werden, genauso, wie die im
Folgenden gezeigten Meditationsmöglichkeiten

z.B. in Musik umgekehrt auch als thematisch

gebundener Tagesbeginn gestaltet
werden können, der nahtlos in die folgende
Stunde mundet. Meditationsvorschläge sind -
das liegt in der Natur der Sache - immer
beispielhaft, person- und situationsabhängig
und können nur als Anregung zu eigenen
Versuchen verstanden werden.

Meditation mit Musik

«Von allen Künsten... ist die Musik am
besten geeignet, unsere Sehnsucht nach

innerer Ruhe zu erfüllen. Das innere
Schweigen, in das man beim Anhören von
Musik versinkt, das Vergessen der täglichen
Sorgen, die innere Aufgeschlossenheit —all
dieses, was beim Anhören der Musik sich
vollzieht, ist im Grunde genommen die
unerlässliche Voraussetzung jeder Meditation.»28

Die Wirklichkeit unserer Kinder sieht
jedoch meist so aus, dass sie durch permanenten,

unkontrollierten Musikkonsum in ihrer
Horfähigkeit und in ihrer Bereitschaft, sich
auf ein verinnerlichendes Musikerlebnis
einzulassen, verbildet sind. Welche Möglichkeiten

bote der Musikunterricht, die Sensibilität

neu aufzubauen? Fürdie hier angesprochene
Altersgruppe scheint mir wichtig:

1) Kinder bedürfen der Hörhilfen, sonst
verkehrt sich die als Meditation gedachte
Situation ins Gegenteil: Anstatt eines wohltuenden

Erlebnisses bereitet sich Langeweile
aus, die schnell in innere und äussere Unruhe
umschlagen kann. Gute Erfahrungen wurden
von mir mit Folgendem gemacht:
— Kinder machen es sich in einem leicht

abgedunkelten Raum bequem: Kopf auf
die Arme legen, Augen schliessen; auf dem
Teppich, auf einem Kissen hocken oder
liegen.

— Durch eine kleine Erzählung das Musikho-
ren vorbereiten (woher stammt die Musik —

wer spielt — wie sehen die Instrumente
aus), Hinweise auf besonders schone
Klangfarben, herauszuhörende Instrumente

geben, eventuell Höraufgaben stellen,
im Anschluss Empfindungen den andern
Kindern mitteilen lassen, Farbkompositionen

zu Musikeindrücken, Hörerlebnisse in
Bilder malen.29

— Im weiteren Sinne ist das selber Musizieren
und sich Bewegen zur Musik:30 Hörhilfe
und meditative Hörschulung. Das Orff-In-
strumentarium, mit pentatonischen Klangfolgen

auf den Xylophonen, bietet für
Grundschulkinder ohne grosse Übung und
Vorbereitung ausgezeichnete Möglichkeiten,

um Empfindungen, Eindrucke, Szenen
(z.B dunkler Wald—Wind und Sturm -
leises Rauschen des Regens — Rieseln des
Schnees — Quelle - Vogelgezwitscher —

sternklarer Nachthimmel — Freude —Angst
— Trauer) auszudrucken bzw. vertiefend
umzusetzen.

2) Da Grundschulkinder erfahrungsgemass
leichter einen Zugang zur Bild-als zur Musik-
meditation finden, kann man am Anfang
versuchen, durch ein Bild oder Dia das
Hörerlebnis zu unterstutzen und zu intensivieren.

Freilich ist zu beachten, dass das eine
Medium das andere nicht beeinträchtigt oder
«zudeckt».

3) Die ausgewählte Musik sollte nicht zu
anspruchsvoll und für ungeschulte Kinderohren

noch fassbar sein. Warme, weiche
Instrumente, ruhige Rhythmen, wohltuende
Harmonien, aber auch leise, zarte «verschwebende»

Klange 31 sprechen das Gemüt an und

22 schweizer schule 11/87



ermöglichen innere Teilnahme Flache Musik
berührt nicht die seelischen und geistigen
Bereiche, zu differenzierte und komplizierte
Musik - so lieb sie dem Lehrer sein mag-
ubersteigt das Auffassungsvermögen der
Kinder und «rauscht» an den Ohren ohne
Eindruck vorbei.

Wie bei allen Meditationsübungen mit
Kindern gilt auch hier- Die innere Bereitschaft,
sich mit ihnen zusammen auf neue Wege
einzulassen tragt den Beginn, lasst eigene
Ideen reifen und ist immer wieder von neuem
Motivation zu eigenen Erfahrungen, die
anregender und tragfahiger sind als alles, was
man über Meditation lesen kann.

Anmerkungen
' Martin Buber, Einsichten, Wiesbaden 1953, S 23 f
2 Friso Melzer, zitiert bei L Steifeld, Autogene Meditation,
Dusseidort 1978, S 96
3 Naranjo/Ornstein, Psychologie der Meditation,
Frankfurt 1976, S 10
4 meditari nachsinnen, nachdenken
5 Ph Dessauer, Die naturale Meditation, München 1961,
5 11
6 Information in Liselotte M Boden Meditation und
pädagogische Praxis, München 1978
7 Siehe Literaturverzeichnis
8Tilmann, S 98
9 dazu L Boden, S 154
F Betz, Erfahrung vorbereiten, München 1976,
Inge Behr, Mit Staunen fangt es an, Gottingen 1977,
K Burk, hrsg Kinder finden zu sich selbst, Disziplin,
Stille und Erfahrung im U AKG Frankfurt 1984,
Montessori, Kinder sind anders, zitiert bei Boden, a a O
S 156
10 Siehe hierzu auch Mt 18,2 f
" Siehe hierzu die Literaturangaben
12 Dessauer, S 27
13 K Tilmann, S 14
14 Siehe hierzu Helga Muller-Bardorff, Grundschuler auf
dem Weg zur Freien Arbeit, Weinheim, Basel 1986

Geeignete Bildbände z B bei Arena, Herder, Kosmos
Verlag oder Kinderbuch Verlag Luzern, u a
15 Anregungen und Hilfen in L Boden, S 97 und
K Tilmann, S 18 und 19
16 Gute Erfahrungen mit Schallplatten von Jean Christian
Michel, mit Musik aus Taize, Flotenmusik von Gheorge
Zamfir oder auch Gregorianik und Barock
l7Tilmann, S 17
18 Geschichten von Hirten, Heiligen und Narren, hrsg
von Erich Jooss, Freiburg 1983 sowie Gertrude und
Thomas Sartory, Wenn Himmel und Erde sich begegnen,
Freiburg 1979, u a
19 Gute Texte in Stemwede, Vorlesebuch, Band I —III,
Lahr/Schwarzwald 1978 und Stemwede, Das Hemd des
Glücklichen, Guterloh 1976, u a

20 Dessauer, S 113
21 Th Sartory, S 61
22 Siehe Abschnitt «Konsequenzen »
23 Bilder in Fotomappen Mit offenen Augen hrsg
Longardt, 1976—79, verschiedene Themenkreise,
Gütersloh und Hanns Reich, Kinder aus aller Welt,
Luzern 1958, Kurt Pahlen, Kinder der Welt und ihre
Lieder, Luzern 1979, Dia-Reihen im Impuls Studio,
München von E Gruber, mitTexthilfen, jeweils 6-8 Dias
in einer Mappe, zu vielen Themen naturaler M und

eigene Fotos, siehe Anfang
24 Ch Goldmann, Kinder entdecken Gott mit Marc
Chagall, Gottingen 1978
25 Z B Holzschnitte von Zacharias oderSchmidt-Rottluft
26 Wieviel lebendiger können z B in Deutsch, im
Literaturunterricht, ein Gedicht oder Textformen, wie
Märchen, Sage, Legende erschlossen werden, wenn
durch eine Bildmeditation oder eine meditative Empa
thie- und Assoziationsubung im ersten Schritt der
Erarbeitung die Kinder fur die Hintergrundigkeit der
Sprache sensibilisiert sind'
27 Anregungen in Helga Muller-Bardorff, Schulfeste und
Klassenfeiern Regensburg 1987
28 George Balan, Vorspiel Musikmeditation in «Meditation»,

5 Jahrg 1979 4
29 Guido Martini, Malen als Erfahrung, Stuttgart 1977 mit
vielen Anregungen und Hinweisen zum meditativen
Malen Eigene gute Erfahrung mit sog Lampen lackfarben
auf Diaglaser oder Folien fur den Projektor
30 Liselotte Boden, S 98
31 Siehe Anmerkung in Abschnitt «Situationen entdecken
oder schaffen» und L Boden, S 201

Literaturverzeichnis

Boden LiselotteM Meditation und pädagogische Praxis,
München 1978
Dessauer Ph Die naturale Meditation, München 1961

Haendler O Meditation als Lebenspraxis, Gottingen
1977
LassalleH M E Zen Meditation, Zurich-Einsiedeln-Koln
1977

Mangoldt U, Östliche und westliche Meditation
München 1977
Melzer F, Konzentration, Meditation, Kontemplaltion,
Kassel 1974

MullerF, Meditation im Unterricht, Gottingen 1977
Muller Bardorff H Meditation in der Schule?
Wolf Verlag, Regensburg, in Vorbereitung
Naran/o C C und Ornstein R E, Psychologie der
Meditation, Frankfurt 1976
Rosenberg A Christliche Bildmeditation, München
1975
Sartory Th und G Erfahrungen mit Meditationen,
Freiburg 1976
Stemfeld L Autogene Meditation, Dusseldorf 1978
SudbrackJ, Herausgefordert zur Meditation, Freiburg
1977
Thomas K Meditation in Forschung und Erfahrung in
weltweiter Beobachtung und praktischer Anleitung,
Stuttgart 1973
Tilmann K Staunen und Erfahren als Wege zu Gott,
Einsiedeln Zurich-Koln 1968

schweizer schule 11/87 23


	Meditation im Unterricht der 1.-6. Klasse

