
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 74 (1987)

Heft: 8: Umwelterziehung

Artikel: Die Schöpfung erhalten

Autor: Wyss, Hedi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-532221

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-532221
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Schöpfung erhalten

Hedi Wyss

Sorge zu tragen zur Schöpfung - das ist ein
Gebot, das allen Religionen gemeinsam ist
Wie wichtig dieses An liegen heute genommen
wird, hat das 25-jahr-Jubilaum des WWF-
International gezeigt In Assisi trafen sich
Vertreter der fünf Weltreligionen und formulierten

gemeinsam mit dem WWF Umweltforderungen

Hedi Wyss schildert — ein jähr nach
diesem Treffen - was dort im Zentrum gestanden

hat und was seither weiter geschehen ist

Der Franziskaner aus der Schweiz wanderte
neben dem Flindu, die Lehrerin aus Finnland
neben Jugendlichen aus Neuseeland Wahrend

mehreren Tagen pilgerten sie durch die
umbrische Landschaft nach Assisi, um am
29 September 1986 in der Wallfahrtskirche
an einem einzigartigen Gottesdienst
teilzunehmen Da rief vom Turm der Basilika ein
Muezzin zum Gebet, und vor dem romanischen

Portal ertonte der judische Shofar Ein

indischer Tempeltanz eröffnete die Zeremonie,

und buddhistische Mönche füllten den
Kirchenraum mit ihren meditativ gesungenen
Gebeten

Wohl zum erstenmal fanden sich hier Vertreter
der fünf grossen Weltreligionen — Buddhismus,

Hinduismus, Judentum, Christentum
und Islam - zusammen, um gemeinsam zu
einer Versöhnung zwischen Mensch und
Natur aufzurufen Der Gottesdienst bildete
Abschluss und Höhepunkt eines mehrtägigen
Kongresses, der in Assisi - anlasslich des 25
Geburtstags des WWF International - stattge¬

funden hatte Wahrend die Pilgerdelegationen
aus 25 Landern auf dem Weg waren, trafen
sich die Funktionare der nationalen Organisationen

des WWF und rangen in ihren
Konferenzen um den politischen Kurs der grossen
Umweltorganisation Unterdessen hatten
sich die religiösen Würdenträger im Franziska-
nerkloster zu einer Retraite versammelt, um
darüber zu beraten, wie die grossen Religionen

zur Erhaltung der Schöpfung beitragen
und weltweit religiose und naturschutzerische
Bestrebungen koordiniert werden konnten
Im Zentrum dieser Exerzitien stand die Besinnung

auf die ethischen Voraussetzungen jeder
Religion in bezugaufdas Verhältnis Mensch —

Natur

Schuldbekenntnis und Ausblick

Gemeinsam gestalteten dann die fünf Glau-
bensfuhrer die Zeremonie in derWallfahrtskir-
che Die Grundlage bildeten traditionelle
Liturgieteile aus den einzelnen Bekenntnissen

Der Lobpreisung der Schöpfung folgte
Einkehr und Reue über die Zerstörungen, die
die Menschen durch die Jahrhunderte verur
sacht haben, und den Schluss bildete die
Besinnung auf die Möglichkeiten eines neuen
Anfangs und die Aussendung mit den Segnungen

und Botschaften der einzelnen Religionen,

die die Pilger in ihr Land, zu ihren
Religionsgenossen zurücktragen sollten

Kein Zufall, dass das alles unter dem Gastrecht
der Franziskaner stattfand Schirmherr und
Identifikationsfigur war denn auch Franz von
Assisi, dieser christliche Heilige, der mit
Fischen und Vögeln geredet und mit seiner
Lebenspraxis nicht nur die hierarchische
Kirche seiner Zeit herausgefordert, sondern
auch eine Gesellschaft in Frage gestellt hatte,
die sich gerade damals im ausgehenden
Mittelalter anschickte, rein materialistische
Prinzipien in den Vordergrund zu stellen
Wahrend des Gottesdienstes in der Kirche des
Franziskus wurde einem allerdings bewusst,
wie sehr der heilige Franz in der christlichen
Tradition eine Ausnahme darstellt Hinduismus

und Buddhismus haben seit jeher den
Respekt vor den anderen Lebewesen auf

schweizer schule 8/87 13



dieser Erde überzeugender gelehrt als Judentum,

Christentum und Islam, diese drei
verwandten, männlich-hierarchisch strukturierten

Religionen. Noch grösser ist wohl die
Herausforderung, die in dieser Hinsicht die
Naturreligionen (Indianerkulturen, gewisse
afrikanische Religionen, australische Urein-
wohner)fürdasChristentumdarstellen. Nicht
zufällig wenden sich seitetlichen Jahren auch
in unseren Breiten viele Suchende diesen
Lehren zu. Wie die Historikerinnen und
feministischen Theologinnen, die alte matriar-
chale Kulturen und Kulte erforschen und neu
beleben, sind sie auf der Suche nach den

geistigen und kulturellen Grundlagen für ein
neues, verantwortungsvolles Verhältnis
gegenüber allem Leben auf dieser Erde.

Nicht nur mit dem Kopf

Dass eine der grössten Umweltorganisationen
der Welt zu ihrem Jubiläum das Gespräch mit
den Religionen sucht und Prinz Philipp von
England (Präsident des WWF International) in
seiner Ansprache betont, dass neue Leitbilder
nötig seien, ist kein Zufall, es liegt gewisser-
massen in der Luft. Dabei folgen Umweltschützer

nicht einfach einem neuen Trend,
sondern handeln auseinem in ihrem jahrelangen

Kampf gewachsenen Bedürfnis heraus.
Mit ihrem Engagement für bedrohte Tiere
appellierten sie zwar ursprünglich vor allem
ans Gefühl. Als aber nicht nurTiger und
Nashörner vor der Ausrottung gerettet werden,

sondern immer mehr komplexe Probleme

gelöst und der Kampf auf politischer
Ebene und gegen mächtige Wirtschaftsinteressen

geführt werden mussten, waren in der
harten Auseinandersetzung immer weniger
ethische oder ästhetische Überlegungen
gefragt, sondern Argumente rein pragmatischer

Natur. Um ernst genommen zu werden,
mussten Umweltschützer zeigen, dass sie

sogenannt «sachlich» argumentieren konnten.

Oft Hessen sie deshalb ästhetische oder
gar ethische Argumente (etwa die Rücksicht
auf die Nachwelt) beiseite und konzentrierten
sich auf Messdaten und Statistiken. Aber
indem sie sich auf die Sprache ihrer Widersa¬

cher einliessen, beschränkten sie sich auch
auf deren enges Weltbild, verleugneten ihre

eigenen Motive. Mit rein materialistischen
Argumenten ist ja nicht zu begründen, weshalb

ein Moorgebiet mit seltenen Pflanzen
nicht einer rentablen Industrie weichen soll.

Naturschutz, heute ist das wieder viel klarer,
ist nicht nur eine Notmassnahme in der Sorge

ums eigene Überleben.

Was treibt Menschen, die vielleicht nie in
ihrem Leben einem dieser Ozeanriesen
begegnen werden, dazu, gegen die Ausrottung

der Wale zu kämpfen? Ist es vielleichtdas
Gefühl, dass die Erde ärmer wird ohne diese

Geschöpfe, die Überzeugung, dass andere
Lebewesen genau wie wir ein Lebensrecht
haben und dass die Natur nicht zur Ausbeutung

durch den Menschen geschaffen wurde,
sondern dass sie einen Wert in sich selbst hat?

Dass es hier um die Konfrontation von
verschiedenen Weltbildern und ethischen
Überzeugungen geht, dass nicht nur ein «Um-Den-
ken» nötig ist, sondern ein Sich-Zurückbesin-
nen auf andere als rein materielle Werte,
diese Einsicht wird immer klarer.

«The New Road»

In dem Jahr, das seit dem Ereignis in Assisi
verstrichen ist, hat sich auf diesem Gebiet

Hedi Wyss, ursprünglich Lehrerin, seit langem
tätig als Journalistin, Redaktorin und Schriftstellerin.

Gegenwärtig Mitarbeiterin beim WWF
Schweiz. Ein neuer Roman von ihr: «Der Ozean
steigt» erscheint Herbst 1987 bei Nagel und
Kimche.

14 schweizer schule 8/87



einiges getan. In der Dritten Welt wie auch bei
uns. Daszeigtsich bei der Lektüre der neuen,
in englischer Sprache erscheinenden
Zeitschrift des WWF International «The New
Road». Siesammeltdie Informationen aus der
ganzen Welt zu diesem Thema und vermittelt
so Ideen und Impulse von einem Land zum
andern. In der zweiten Nummer, die im
Frühjahr 1987 herausgekommen ist, wird
unter anderem über die Stellungnahme des

judischen Weltkongresses zu Umweltproblemen
berichtet, über eine Deklaration der

Bahy'-Religion zu diesem Thema, über
anglikanische Erntedankfeste und die
Bemühungen der Kirche, die Zerstörung des
Regenwaldes auf Madagaskar aufzuhalten. The
New Road kann bezogen werden bei: WWF
International, 1196 Gland, Schweiz.

«Mensch sein im Ganzen der Schöpfung»

Noch bevor die Ereignisse in Assisi weltweit
ein Zeichen setzten, beschäftigten sich Theologen

in der Schweiz mit Umweltproblemen
und der Frage, welche Rolle die Kirchen
spielen sollten. 1985 gab die Arbeitsgemeinschaft

christlicher Kirchen in der Schweiz das
Manifest «Mensch sein im Ganzen der Schöpfung»

heraus.

Ausgangspunkt ist eine Neuinterpretation der
Schöpfungsgeschichte und des biblischen
Auftrags: «Macht Euch die Erde Untertan.» In
diesem neuen Verständnis steht nicht die
Herrschaft über sondern die Verantwortung
gegenüber der Schöpfung im Vordergrund.
Die Stellung des Menschen in seiner Welt
wird anders definiert, sie ist ihm nicht mehr
nur Um-, sondern Mit-welt, der Mensch
versteht sich als Teil des Kosmos, fühlt seine
Abhängigkeit von den vielfältigen Kreisläufen
der Natur. Das Manifest ruft dazu auf, vom
blossen «Umweltschutz» im Sinne einer
Symptombekämpfung, vom reaktiven
Versuch, schon geschlagene Wunden zu heilen,
zu einer Ursachenbekämpfung vorzudringen.
Dazu ist ein neues Selbstverständnis des
Menschen, ist eine neue Ethik des Handelns,
hervorgegangen aus einer zeitgemässen
Interpretation der Schöpfungsgeschichte,

notwendig. Wiedieses Handeln imeinzelnen
aussehen könnte, darauf geht das Manifest
ein, vermittelt Anregungen für Unterricht und
Verkündigung, und nicht zuletzt auch für die
praktische Organisation von kirchlichen
Institutionen.

Ende 1986 wurde dann die «Ökumenische
Arbeitsgemeinschaft Kirche und Umwelt»
(OeKU) gegründet, der bis jetzt katholische
und protestantische Kirchgemeinden als

Mitglieder angehören, die aber Repräsentanten
anderer Bekenntnisse gerne in ihrem Kreis

begrussen würde. DieOeKU hat einen Berater
angestellt und setzt sich zum Ziel, innerhalb
der Kirche das Verständnis fur Umweltfragen
zu fördern, Hilfe und Beratung zur Verfügung
zu stellen, für Gottesdienste, Unterricht,
Gemeindearbeit konkrete Vorschläge auszuarbeiten,

Ideen zu sammeln, Beratung bei

Umweltproblemen der Gemeinden (Bau,
Umgebungsgestaltung von Kirchen und
Gemeindehausern, bei der Verwaltung von
Kirchengut etc.) zu bieten. Impulse werden
aufgegriffen, von bereits erfolgreichen Aktionen

wird berichtet. Adresse für den Bezug des
Manifestes und weitere Informationen: «OeKU»

- Sekretariat: Postfach 1390, 3007 Bern.

Die Botschaften der fünf Weltreligionen

Den Höhepunkt der interreligiösen Zeremonie

in Assisi bildeten die Segnungen nach
dem Gottesdienst und die Verkündigung der
Botschaften der fünf Religionsführer an ihre
Glaubigen. Diese Botschaften sind von
ausserordentlicher Bedeutung, denn zum
erstenmal in der Geschichte haben fünf
wichtige Religionsgemeinschaften kategorisch

erklärt, dass ihr Glaube gebietet, die
Naturzu erhalten, Mitweltschutz zu praktizieren

und das Lebensrecht der anderen Lebewesen

auf dieser Erde zu respektieren.

Die Botschaften werden die Basis bilden für
intensivere Zusammenarbeit zwischen
Religionen und Umweltorgamsationen auf dem
Gebiet der Lehre und der praktischen Arbeit.

Hier die wichtigsten Sätze aus den fünf
Botschaften:

schweizer schule 8/87 15



Buddhismus
Von dem ehrwürdigen Lungrig Namgyal

Der Buddhismus ist eine Religion der Liebe,
des Verständnisses und des Mitleids und
orientiert sich an dem Ideal der Gewaltlosig-
keit In diesem Sinne ist ihr das Leben der
freilebenden Tiere und der Schutz der
Lebensgrundlagen fur alle Geschöpfe auf dieser Erde

wichtig Der Grund, weshalb auch anderen
Lebewesen als nur den Menschen Achtung
entgegengebracht werden muss, ist der, dass

sie wie Menschen Gluck und Leid empfinden
können Wir sollten unsdeshalbdavor hüten,
das Recht anderer Lebewesen auf ihre
Existenz danach zu bewerten, ob sie dem
Menschen nützlich sind oder nicht

Wir Menschen betrachten unser eigenes
Uberleben als unser angestammtes Recht, als
Mitbewohner auf diesem Planeten haben
auch andere Lebewesen ein Lebensrecht
Und da sowohl menschliche Wesen als auch
empfindungfahige nichtmenschhche Wesen
auf die Umwelt als die einzige Quelle des
Lebens und Wohlbefindens angewiesen sind,
so sind wir der Uberzeugung, dass die Sorge
um die Umwelt, die Wiederherstellung des
durch Nachlässigkeit in der Vergangenheit
gestorten Gleichgewichts mit Entschiedenheit
und Engagement in Angriff genommen werden

muss

Das fuhrt uns zu den folgenden Worten seiner
Heiligkeit des Dalai Lama «Wie wir alle
wissen, hat die Missachtung des natürlichen
Erbes der menschlichen Wesen die Gefahr
heraufbeschworen, die nun den Weltfrieden
und das Leben der Kreatur bedroht

Die Zerstörung der Umwelt und des Lebens ist
die Folge von Unwissenheit, Gier und
Missachtung des Reichtums der Natur Wir sind
die Generation, die sich dieser Gefahr be-
wusst geworden ist Wir sind diejenigen, die
die Verantwortung tragen und die Möglichkeit
haben, Schritte zu unternehmen, konkret zu
handeln, bevor es zu spat ist »

Hinduismus
von Dr Karan Singh

Nicht nur in den Veden, sondern auch in
spateren Schriften istdas hinduistische Natur-
verstandnis klar definiert Es ist gekennzeichnet

durch die Ehrfurcht vor dem Leben, durch
das Bewusstsein, dass sowohl die grossen
Naturkrafte—Erde, Himmel, Luft, Wasser und
Feuer —als auch all die andern Lebensformen,
Pflanzen, Baume, Walder, Tiere, miteinander
verbunden sind in den grossen Rhythmen der
Natur Das Göttliche ist nicht ausserhalb der
Schöpfung zu finden, sondern stellt sich dar
in natürlichen Vorgangen

Die Hinduistische Überlieferung, dass jedes
Leben, sei es tierisch oder pflanzlich, geachtet
wird, stellt eine machtige Tradition dar, die
wieder genährt und im gegenwartigen
Zusammenhang wieder wirksam werden muss
Indien, dessen Bevolkerungzu 80 Prozentaus
Hindus besteht, hat denn auch in den letzten
Jahren dem Naturschutz grosse Beachtung
geschenkt

Wir müssen uns heute darauf besinnen, dass
die Natur nicht zerstört werden kann, ohne
dass auch die Menschheit sich selbst zerstört
Angesichts der Atomwaffen, die wohl die
endgültige Umweltzerstorung bringen und
diesen wundervollen Planeten in Asche
verwandeln konnten, auf dem nicht einmal
die primitivsten Lebensformen mehr existieren

können, ist die Menschheit aufgerufen,
sich zu entscheiden

Lasst uns unsere Entschlossenheit verkünden,
den gegenwartigen Trend zur Zerstörung hin
zu stoppen, diealteTraditionderEhrfurchtvor
allem Leben neu zu entdecken und auf
unserem Weg zum Selbstmord umzukehren
Rufen wir uns das alte hinduistische Wort
wieder in Erinnerung «Die Erde ist unsere
Mutter, wir sind alle ihre Kinder»

16 schweizer schule 8/87



Judentum
von Rabbi Arthur Herzberg

Jüdische Feste zelebrieren freudig den Kreislauf

der natürlichen Jahreszeiten... Die
Begegnung zwischen Gott und Mensch in der
Natur ist im Judentum gestaltet als ein
umfassendes Gewebe, in dem der Mensch zum
Fuhrer und Bewahrer in der natürlichen
Umwelt ernannt ist. Auch in den Jahrhunderten,

da die Juden damit beschäftigt waren,
sich gegen unmittelbare Gefahren und grosse
Schicksalsschläge zu schützen, haben sie
diese Sorge um die Schöpfung nie verkümmern

lassen... Jetzt, da die Erde in Gefahr
ist,... ist es unserejüdische Pflicht, die Vertei-
gigung der ganzen Natur ins Zentrum unserer
Ziele zu stellen...

Dem Menschen wurde die Herrschaft über
die Natur verliehen, aber ihm wurde befohlen,

gegenüber dem Rest der Schöpfung
gerecht und mitfühlend zu handeln. Der
Mensch lebt immer in der Spannung zwischen
seiner Macht und den Grenzen, die ihr durch
sein Gewissen gesetzt sind. Unser Ahnherr
Abraham hat seine Leidenschaft für die Natur
von Adam geerbt. Spätere Rabbis haben sie

nie vergessen. Schon vor 20 Jahrhunderten
erzählten sie die Geschichte von den zwei
Männern, diezusammen in einem Ruderboot
auf dem Wasser fuhren. Plötzlich begann
einer der beiden unter sich ein Loch in den
Boden zu sägen. Er behauptete, es sei sein
Recht, an dem Ort, der ihm gehöre, zu tun,
was ihm beliebe. Der andere antwortete ihm,
dass sie zusammen im Boot süssen-und dass
das Loch sie beide zum Ertrinken verurteilen
würde.

Wir haben die Verantwortung für alles Leben
und die Pflicht, es zu verteidigen, nicht nur
gegen unsere eigenen Sünden, sondern auch

gegen die der andern...

Islam
von Dr. Abdullah Omar Nasseef

Einigkeit, Verantwortlichkeit und Verlässlich-
keit, die drei zentralen Begriffe im Isalm sind
auch die Grundpfeiler der Umweltethik des
Islam. Sie bilden die Grundwerte, die vom
Koran gelehrt werden. Sie haben Mohammed
auch dazu gebracht zu sagen: «Wer immer
einen Baum pflanzt und sich um ihn kümmert,
bis er gross ist und Fruchte trägt, wird belohnt
werden.» und «Die Weltist grün und wunderschön,

und Gott hat Euch zu ihren Gärtnern
gemacht.» Moslems müssen zu diesen Grundwerten

zurückkehren, wenn es um ihre
Beziehung zur Umwelt geht. Die Begriffe
Einigkeit, Verantwortlichkeit und Verlässlich-
keit sollten nicht nur fur die persönliche
Frömmigkeit gelten: sie müssen alle Aspekte
des Lebens und Arbeitens bestimmen... Wir
sagen oft, dass der Islam eine ganze Lebensweise

ist, das bedeutet aber, dass unsere
ethischen Vostellungen die Grundlage für alle
unsere Handlungen sein sollten. Aber unser
Handeln untergräbt oft die Werte, die wir
hochhalten. Wir müssen unsere Handlungen
nach ihnen bewerten. Sie liefern unseine
Weltsicht, die unsdazu befähigt, umweltpolitisch

richtige Fragen zu stellen, das richtige
Gleichgewicht im Feld unserer Möglichkeiten
zu finden, sorgfältig die ökologischen Vor-
und Nachteile abzuwägen, von allem, was
wir anstreben und was wir innerhalb der
Grenzen, die uns Gott gesetzt hat, und ohne
die Rechte seiner übrigen Schöpfung zu
schmälern, tun können. Wenn wir dieselben
Werte, die wir unserer Identität als Moslems
zugrundelegen, auch für unsere Tätigkeit als
Wissenschaftler und Techniker, als
Wirtschaftsleute und Politiker gelten lassen — und
Moslem sein heisst, sich dem Willen Gottes
unterwerfen — dann glaube ich, werden wir
eine echte islamische Alternative zu der
zerstörerischen Art zu denken und zu
handeln, die die Welt heute beherrscht, schaffen

schweizer schule 8/87 17



Christentum
von Pater Lanfranco Serrini

Für den heiligen Franziskus war Arbeit eine
Gnade Gottes, die im Geiste des Glaubens
und der Demut verrichtet und der jedes
kurzfristige Ziel untergeordnet werden muss-
te: Unkontrollierte Anwendung von Technologie

zum Ziele kurzfristigen ökonomischen
Wachstums, unter keiner oder nur wenig
Rücksicht auf die Ressourcen unseres Planeten

und ihre mögliche Ersetzbarkeit, wäreso
unmöglich; ebenso die Missachtung gerechter

und friedlicher Beziehungen zwischen
den Völkern, die Zerstörung von Kulturen und
der Umwelt im Krieg, kurzsichtige Ausbeutung

natürlicher Ressourcen durch
konsumorientierte Gesellschaften, ungehemmte und
unreglementierte Verstädterung und
ausschliessliche Beschäftigung mit der Gegenwart

ohne jede Rücksicht auf die zukünftige
Lebensqualität.

Deshalb im Namen Christi, der kommen
wird, die Lebenden und Toten zu richten,
verurteilen Christen:

1. Jede Art menschlicher Aktivität - Kriege,
Diskriminierung und Zerstörung von Kulturen

- welche die grundsätzlichen Interessen der
menschlichen Rasse, in Übereinstimmung
mit Gottes Willen und Vorstellung, verletzt
und Menschen daran hindert, innerhalb der
Harmonie des Universums ihrer wahren
Bestimmung als Individuen und Teile der
menschlichen Gesellschaft gerecht zu werden.

2. Alle fehlgeleitete Ausbeutung der Natur,
die die Gefahr mit sich bringt, sie zu zerstören
und den Menschen zu einem Opfer ihrer
Veränderung macht.

Der WWF Schweiz und derZytglogge
Verlag bringen zum Thema «Religion
und Umwelt» auf Frühjahr 1988 ein
reich bebildertes Kinderbuch von Martin
Palmer und Esther Bisset heraus, das
auch als Lehr- und Arbeitsbuch geeignet
ist.
«Die Regenbogenschlange, Geschichten

vom Anfang der Welt und von der
Kostbarkeit des Lebens» ist gegliedert in
einen Schülerteil und einen Teil mit
vielen didaktischen Hinweisen.

Für unsere originelle Privatschule
mit Kindern im Alter von 7-12 Jahren
suchen wir

Lehrerin mit
HPS-Ausbildung

Logopädin

Wir stellen uns gut ausgebildete,
anpassungsfähige Menschen vor, die mit Liebe und
Durchhaltewillen ihre Aufgaben anpacken
und gewillt sind, an anspruchsvoller Teamarbeit

mitzuwirken.

Wir sind ein Familienbetrieb in schöner,
ländlicher Gegend und bieten eine
abwechslungsreiche, selbständige Tätigkeit.

Wir erwarten gerne Ihre Anmeldung zu einem
persönlichen Gespräch.

Privatschule Dr. Bossard, 6314 Unter-Aegeri
Telefon 042-72 16 12

18 schweizer schule 8/87


	Die Schöpfung erhalten

