Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 74 (1987)

Heft: 8: Umwelterziehung

Artikel: Die Schopfung erhalten

Autor: Wyss, Hedi

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-532221

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-532221
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Schopfung erhalten

Hedi Wyss

Sorge zu tragen zur Schopfung — das ist ein
Gebot, das allen Religionen gemeinsam ist.
Wie wichtig dieses Anliegen heute genommen

wird, hat das 25-Jahr-Jubilaum des WWE-
International gezeigt: In Assisi trafen sich
Vertreter der flinf Weltreligionen und formu-
lierten gemeinsam mitdem WWF Umweltfor-
derungen.Hedi Wyss schildert—ein Jahr nach
diesem Treffen — was dort im Zentrum gestan-

den hat und was seither weiter geschehen ist.

Der Franziskaner aus der Schweiz wanderte
neben dem Hindu, die Lehrerin aus Finnland
neben Jugendlichen aus Neuseeland. Wah-
rend mehreren Tagen pilgerten sie durch die
umbrische Landschaft nach Assisi, um am
29. September 1986 in der Wallfahrtskirche
an einem einzigartigen Gottesdienst teilzu-
nehmen: Da rief vom Turm der Basilika ein
Muezzin zum Gebet, und vor dem romani-
schen Portal ertonte der jadische Shofar. Ein
indischer Tempeltanz eroffnete die Zeremo-
nie, und buddhistische Monche fiillten den
Kirchenraum mit ihren meditativ gesungenen
Gebeten.

Wohl zum erstenmal fanden sich hier Vertreter
der flinf grossen Weltreligionen — Buddhis-
mus, Hinduismus, Judentum, Christentum
und Islam — zusammen, um gemeinsam zu
einer Versohnung zwischen Mensch und
Natur aufzurufen. Der Gottesdienst bildete
Abschluss und Hohepunkt eines mehrtagigen
Kongresses, der in Assisi — anlasslich des 25.
Geburtstags des WWF International — stattge-

funden hatte: Wahrend die Pilgerdelegationen
aus 25 Landern auf dem Weg waren, trafen
sich die Funktionare der nationalen Organisa-
tionen des WWF und rangen in ihren Konfe-
renzen um den politischen Kurs der grossen
Umweltorganisation. Unterdessen hatten
sich die religiosen Wiirdentrager im Franziska-
nerkloster zu einer Retraite versammelt, um
dartiber zu beraten, wie die grossen Religio-
nen zur Erhaltung der Schopfung beitragen
und weltweit religitse und naturschitzerische
Bestrebungen koordiniert werden konnten.
Im Zentrum dieser Exerzitien stand die Besin-
nung auf die ethischen Voraussetzungen jeder
Religion in bezug auf das Verhaltnis Mensch —
Natur.

Schuldbekenntnis und Ausblick

Gemeinsam gestalteten dann die fiinf Glau-
bensfiihrer die Zeremonie in der Wallfahrtskir-
che: Die Grundlage bildeten traditionelle
Liturgieteile aus den einzelnen Bekenntnis-
sen. Der Lobpreisung der Schopfung folgte
Einkehr und Reue Gber die Zerstérungen, die
die Menschen durch die Jahrhunderte verur-
sacht haben, und den Schluss bildete die
Besinnung auf die Moglichkeiten eines neuen
Anfangs und die Aussendung mit den Segnun-
gen und Botschaften der einzelnen Religio-
nen, die die Pilger in ihr Land, zu ihren
Religionsgenossen zurlicktragen sollten.

Kein Zufall, dass das alles unter dem Gastrecht
der Franziskaner stattfand. Schirmherr und
|dentifikationsfigur war denn auch Franz von
Assisi, dieser christliche Heilige, der mit
Fischen und Vogeln geredet und mit seiner
Lebenspraxis nicht nur die hierarchische
Kirche seiner Zeit herausgefordert, sondern
auch eine Gesellschaft in Frage gestellt hatte,
die sich gerade damals im ausgehenden
Mittelalter anschickte, rein materialistische
Prinzipien in den Vordergrund zu stellen.
Wiahrend des Gottesdienstes in der Kirche des
Franziskus wurde einem allerdings bewusst,
wie sehr der heilige Franz in der christlichen
Tradition eine Ausnahme darstellt. Hinduis-
mus und Buddhismus haben seit jeher den
Respekt vor den anderen Lebewesen auf

schweizer schule 8/87

13



dieser Erde (iberzeugender gelehrt als Juden-
tum, Christentum und Islam, diese drei
verwandten, mannlich-hierarchisch strukturi-
erten Religionen. Noch grosser ist wohl die
Herausforderung, die in dieser Hinsicht die
Naturreligionen (Indianerkulturen, gewisse
afrikanische Religionen, australische Urein-
wohner) flir das Christentum darstellen. Nicht
zufallig wenden sich seitetlichen Jahren auch
in unseren Breiten viele Suchende diesen
Lehren zu. Wie die Historikerinnen und
feministischen Theologinnen, die alte matriar-
chale Kulturen und Kulte erforschen und neu
beleben, sind sie auf der Suche nach den
geistigen und kulturellen Grundlagen fir ein
neues, verantwortungsvolles Verhaltnis
gegeniber allem Leben auf dieser Erde.

Nicht nur mit dem Kopf

Dass eine der grossten Umweltorganisationen
der Welt zu ihrem Jubilaum das Gesprach mit
den Religionen sucht und Prinz Philipp von
England (Prasident des WWEF International) in
seiner Ansprache betont, dass neue Leitbilder
notig seien, ist kein Zufall, es liegt gewisser-
massen in der Luft. Dabei folgen Umwelt-
schitzer nicht einfach einem neuen Trend,
sondern handeln aus einem in ihrem jahrelan-
gen Kampf gewachsenen Bedrfnis heraus.
Mit ihrem Engagement flr bedrohte Tiere
appellierten sie zwar urspringlich vor allem
ans Gefihl. Als aber nicht nur Tiger und
Nashorner vor der Ausrottung gerettet wer-
den, sondern immer mehr komplexe Proble-
me gelost und der Kampf auf politischer
Ebene und gegen machtige Wirtschaftsinteres-
sen geftihrt werden mussten, waren in der
harten Auseinandersetzung immer weniger
ethische oder sthetische Uberlegungen
gefragt, sondern Argumente rein pragmati-
scher Natur. Um ernst genommen zu werden,
mussten Umweltschitzer zeigen, dass sie
sogenannt «sachlich» argumentieren konn-
ten. Oft liessen sie deshalb dsthetische oder
gar ethische Argumente (etwa die Ricksicht
auf die Nachwelt) beiseite und konzentrierten
sich auf Messdaten und Statistiken. Aber
indem sie sich auf die Sprache ihrer Widersa-

cher einliessen, beschrankten sie sich auch
auf deren enges Weltbild, verleugneten ihre
eigenen Motive. Mit rein materialistischen
Argumenten ist ja nicht zu begriinden, wes-
halb ein Moorgebiet mit seltenen Pflanzen
nicht einer rentablen Industrie weichen soll.

Naturschutz, heute ist das wieder viel klarer,
ist nicht nur eine Notmassnahme in der Sorge
ums eigene Uberleben.

Was treibt Menschen, die vielleicht nie in
ihrem Leben einem dieser Ozeanriesen
begegnen werden, dazu, gegen die Ausrot-
tung der Wale zu kampfen? Istes vielleicht das
Gefiihl, dass die Erde drmer wird ohne diese
Geschopfe, die Uberzeugung, dass andere
Lebewesen genau wie wir ein Lebensrecht
haben und dass die Natur nicht zur Ausbeu-
tung durch den Menschen geschaffen wurde,
sondern dass sie einen Wert insich selbst hat?

Dass es hier um die Konfrontation von ver-
schiedenen Weltbildern und ethischen Uber-
zeugungen geht, dass nicht nur ein «Um-Den-
ken» notig ist, sondern ein Sich-Zuriickbesin-
nen auf andere als rein materielle Werte,
diese Einsicht wird immer klarer.

«The New Road»

In dem Jahr, das seit dem Ereignis in Assisi
verstrichen ist, hat sich auf diesem Gebiet

Hedi Wyss, urspriinglich Lehrerin, seit langem
tétig als Journalistin, Redaktorin und Schriftstelle-
rin. Gegenwdrtig Mitarbeiterin beim WWF
Schweiz. Ein neuer Roman von ihr: «Der Ozean
steigt» erscheint Herbst 1987 bei Nagel und
Kimche.

14

schweizer schule 8/87



einiges getan. In der Dritten Welt wie auch bei
uns. Das zeigtsich bei der Lektiire der neuen,
in englischer Sprache erscheinenden Zeit-
schrift des WWEF International «The New
Road». Sie sammeltdie Informationen aus der
ganzen Welt zu diesem Thema und vermittelt
so ldeen und Impulse von einem Land zum
andern. In der zweiten Nummer, die im
Frihjahr 1987 herausgekommen ist, wird
unter anderem tber die Stellungnahme des
judischen Weltkongresses zu Umweltproble-
men berichtet, iber eine Deklaration der
Bahy’-Religion zu diesem Thema, tber
anglikanische Erntedankfeste und die Bema-
hungen der Kirche, die Zerstorung des Regen-
waldes auf Madagaskar aufzuhalten. The
New Road kann bezogen werden bei: WWF
International, 1196 Gland, Schweiz.

«Mensch sein im Ganzen der Schopfung»

Noch bevor die Ereignisse in Assisi weltweit
ein Zeichen setzten, beschaftigten sich Theo-
logen in der Schweiz mit Umweltproblemen
und der Frage, welche Rolle die Kirchen
spielen sollten. 1985 gab die Arbeitsgemein-
schaft christlicher Kirchen in der Schweiz das
Manifest «Mensch sein im Ganzen der Schop-
fung» heraus.

Ausgangspunkt ist eine Neuinterpretation der
Schopfungsgeschichte und des biblischen
Auftrags: «Macht Euch die Erde untertan.» In
diesem neuen Verstandnis steht nicht die
Herrschaft tiber sondern die Verantwortung
gegeniber der Schopfung im Vordergrund.
Die Stellung des Menschen in seiner Welt
wird anders definiert, sie ist ihm nicht mehr
nur Um-, sondern Mit-welt, der Mensch
versteht sich als Teil des Kosmos, fiihlt seine
Abhangigkeit von den vielfaltigen Kreislaufen
der Natur. Das Manifest ruft dazu auf, vom
blossen «Umweltschutz» im Sinne einer
Symptombekampfung, vom reaktiven Ver-
such, schon geschlagene Wunden zu heilen,
zu einer Ursachenbekampfung vorzudringen.
Dazu ist ein neues Selbstverstandnis des
Menschen, ist eine neue Ethik des Handelns,
hervorgegangen aus einer zeitgemadssen
Interpretation der Schopfungsgeschichte,

notwendig. Wie dieses Handeln im einzelnen
aussehen konnte, darauf geht das Manifest
ein, vermittelt Anregungen fur Unterricht und
Verkiindigung, und nicht zuletzt auch fur die
praktische Organisation von kirchlichen
Institutionen.

Ende 1986 wurde dann die «Okumenische
Arbeitsgemeinschaft Kirche und Umwelt»
(OeKU) gegriindet, der bis jetzt katholische
und protestantische Kirchgemeinden als
Mitglieder angehdren, die aber Reprasentan-
ten anderer Bekenntnisse gerne in threm Kreis
begrissen wiirde. Die OeKU hat einen Berater
angestellt und setzt sich zum Ziel, innerhalb
der Kirche das Verstandnis fir Umweltfragen
zu fordern, Hilfe und Beratung zur Verfligung
zu stellen, fur Gottesdienste, Unterricht,
Gemeindearbeit konkrete Vorschlage auszuar-
beiten, Ideen zu sammeln, Beratung bei
Umweltproblemen der Gemeinden (Bau,
Umgebungsgestaltung von Kirchen und
Gemeindehausern, bei der Verwaltung von
Kirchengut etc.) zu bieten. Impulse werden
aufgegriffen, von bereits erfolgreichen Aktio-
nen wird berichtet. Adresse flr den Bezug des
Manifestes und weitere Informationen: «Oe-
KU» — Sekretariat: Postfach 1390, 3007 Bern.

Die Botschaften der fiinf Weltreligionen

Den Hohepunkt der interreligiosen Zeremo-
nie in Assisi bildeten die Segnungen nach
dem Gottesdienst und die Verkiindigung der
Botschaften der finf Religionsfihrer an ihre
Glaubigen. Diese Botschaften sind von
ausserordentlicher Bedeutung, denn zum
erstenmal in der Geschichte haben finf
wichtige Religionsgemeinschaften katego-
risch erklart, dass ihr Glaube gebietet, die
Natur zu erhalten, Mitweltschutz zu praktizie-
ren und das Lebensrecht der anderen Lebewe-
sen auf dieser Erde zu respektieren.

Die Botschaften werden die Basis bilden fir
intensivere Zusammenarbeit zwischen Reli-
gionen und Umweltorganisationen auf dem
Gebiet der Lehre und der praktischen Arbeit.

Hier die wichtigsten Satze aus den fiinf
Botschaften:

schweizer schule 8/87

15



Buddhismus
Von dem ehrwiirdigen Lungrig Namgyal

Der Buddhismus ist eine Religion der Liebe,
des Verstandnisses und des Mitleids und
orientiert sich an dem Ideal der Gewaltlosig-
keit. In diesem Sinne ist ihr das Leben der
freilebenden Tiere und der Schutz der Lebens-
grundlagen fur alle Geschopfe auf dieser Erde
wichtig. Der Grund, weshalb auch anderen
Lebewesen als nur den Menschen Achtung
entgegengebracht werden muss, ist der, dass
sie wie Menschen Gliick und Leid empfinden
konnen. Wir sollten uns deshalb davor hiiten,
das Recht anderer Lebewesen auf ihre Exi-
stenz danach zu bewerten, ob sie dem Men-
schen niitzlich sind oder nicht. ..

Wir Menschen betrachten unser eigenes
Uberleben als unser angestammtes Recht; als
Mitbewohner auf diesem Planeten haben
auch andere Lebewesen ein Lebensrecht.
Und da sowohl| menschliche Wesen als auch
empfindungfahige nichtmenschliche Wesen
auf die Umwelt als die einzige Quelle des
Lebens und Wohlbefindens angewiesen sind,
so sind wir der Uberzeugung, dass die Sorge
um die Umwelt, die Wiederherstellung des
durch Nachlassigkeit in der Vergangenheit
gestorten Gleichgewichts mit Entschiedenheit
und Engagement in Angriff genommen wer-
den muss. ..

Das fiihrt uns zu den folgenden Worten seiner
Heiligkeit des Dalai Lama: «Wie wir alle
wissen, hat die Missachtung des nattrlichen
Erbes der menschlichen Wesen die Gefahr
heraufbeschworen, die nun den Weltfrieden
und das Leben der Kreatur bedroht.

Die Zerstorung der Umwelt und des Lebens ist
die Folge von Unwissenheit, Gier und Miss-
achtung des Reichtums der Natur. Wir sind
die Generation, die sich dieser Gefahr be-
wusst geworden ist. Wir sind diejenigen, die
die Verantwortung tragen und die Moglichkeit
haben, Schritte zu unternehmen, konkret zu
handeln, bevor es zu spat ist.»

Hinduismus
von Dr. Karan Singh

Nicht nur in den Veden, sondern auch in
spateren Schriften ist das hinduistische Natur-
verstandnis klar definiert. Es ist gekennzeich-
net durch die Ehrfurcht vor dem Leben, durch
das Bewusstsein, dass sowohl die grossen
Naturkrifte — Erde, Himmel, Luft, Wasser und
Feuer—als auch all die andern Lebensformen,
Pflanzen, Baume, Wialder, Tiere, miteinander
verbunden sind in den grossen Rhythmen der
Natur. Das Gottliche ist nicht ausserhalb der
Schopfung zu finden, sondern stellt sich dar
in nattirlichen Vorgdngen.

Die Hinduistische Uberlieferung, dass jedes
Leben, seiestierisch oder pflanzlich, geachtet
wird, stellt eine machtige Tradition dar, die
wieder genahrt und im gegenwartigen Zusam-
menhang wieder wirksam werden muss.
Indien, dessen Bevolkerung zu 80 Prozent aus
Hindus besteht, hat denn auch in den letzten
Jahren dem Naturschutz grosse Beachtung
geschenkt.

Wir missen uns heute darauf besinnen, dass
die Natur nicht zerstort werden kann, ohne
dass auch die Menschheit sich selbst zerstort.
Angesichts der Atomwaffen, die wohl die
endgltige Umweltzerstorung bringen und
diesen wundervollen Planeten in Asche
verwandeln kénnten, auf dem nicht einmal
die primitivsten Lebensformen mehr existie-
ren konnen, ist die Menschheit aufgerufen,
sich zu entscheiden. ..

Lasst uns unsere Entschlossenheit verkiinden,
den gegenwartigen Trend zur Zerstorung hin
zu stoppen, die alte Tradition der Ehrfurcht vor
allem Leben neu zu entdecken und auf
unserem Weg zum Selbstmord umzukehren.
Rufen wir uns das alte hinduistische Wort
wieder in Erinnerung: «Die Erde ist unsere
Mutter, wir sind alle ihre Kinder.»

16

schweizer schule 8/87



Judentum
von Rabbi Arthur Herzberg

Judische Feste zelebrieren freudig den Kreis-
lauf der natirlichen Jahreszeiten. .. Die
Begegnung zwischen Gott und Mensch in der
Natur ist im Judentum gestaltet als ein umfas-
sendes Gewebe, in dem der Mensch zum
Fihrer und Bewahrer in der natiirlichen
Umwelt ernannt ist. Auch in den Jahrhunder-
ten, da die Juden damit beschaftigt waren,
sich gegen unmittelbare Gefahren und grosse
Schicksalsschlage zu schitzen, haben sie
diese Sorge um die Schopfung nie verkiim-
mern lassen. .. Jetzt, da die Erde in Gefahr
ist,...istes unsere judische Pflicht, die Vertei-
gigung der ganzen Natur ins Zentrum unserer
Ziele zu stellen. . .

Dem Menschen wurde die Herrschaft Gber
die Natur verliehen, aber ihm wurde befoh-
len, gegeniliber dem Rest der Schopfung
gerecht und mitfiihlend zu handeln. Der
Mensch lebt immer in der Spannung zwischen
seiner Macht und den Grenzen, die ihr durch
sein Gewissen gesetzt sind. Unser Ahnherr
Abraham hat seine Leidenschaft fiir die Natur
von Adam geerbt. Spatere Rabbis haben sie
nie vergessen. Schon vor 20 Jahrhunderten
erzahlten sie die Geschichte von den zwei
Mannern, die zusammen in einem Ruderboot
auf dem Wasser fuhren. Plotzlich begann
einer der beiden unter sich ein Loch in den
Boden zu sagen. Er behauptete, es sei sein
Recht, an dem Ort, der ihm gehore, zu tun,
was ihm beliebe. Der andere antwortete ihm,
dass sie zusammen im Boot sdssen —und dass
das Loch sie beide zum Ertrinken verurteilen
wiirde.

Wir haben die Verantwortung fir alles Leben
und die Pflicht, es zu verteidigen, nicht nur
gegen unsere eigenen Siinden, sondern auch
gegen die der andemn. ..

Islam
von Dr. Abdullah Omar Nasseef

Einigkeit, Verantwortlichkeit und Verlasslich-
keit, die drei zentralen Begriffe im Isalm sind
auch die Grundpfeiler der Umweltethik des
Islam. Sie bilden die Grundwerte, die vom
Koran gelehrt werden. Sie haben Mohammed
auch dazu gebracht zu sagen: «Wer immer
einen Baum pflanztund sich umihn kiimmert,
bis er gross ist und Frichte tragt, wird belohnt
werden.» und «Die Weltist griin und wunder-
schon, und Gott hat Euch zu ihren Gartnern
gemacht.» Moslems missen zu diesen Grund-
werten zuriickkehren, wenn es um ihre
Beziehung zur Umwelt geht. Die Begriffe
Einigkeit, Verantwortlichkeit und Verlasslich-
keit sollten nicht nur fir die persénliche
Frommigkeit gelten: sie missen alle Aspekte
des Lebens und Arbeitens bestimmen. .. Wir
sagen oft, dass der Islam eine ganze Lebens-
weise ist, das bedeutet aber, dass unsere
ethischen Vostellungen die Grundlage fir alle
unsere Handlungen sein sollten. Aber unser
Handeln untergrabt oft die Werte, die wir
hochhalten. Wir massen unsere Handlungen
nach ihnen bewerten. Sie liefern uns eine
Weltsicht, die uns dazu befahigt, umweltpoli-
tisch richtige Fragen zu stellen, das richtige
Gleichgewicht im Feld unserer Moglichkeiten
zu finden, sorgfaltig die 6kologischen Vor-
und Nachteile abzuwigen, von allem, was
wir anstreben und was wir innerhalb der
Grenzen, die uns Gott gesetzt hat, und ohne
die Rechte seiner Ubrigen Schopfung zu
schmalern, tun kénnen. Wenn wir dieselben
Werte, die wir unserer Identitdt als Moslems
zugrundelegen, auch fiir unsere Tatigkeit als
Wissenschaftler und Techniker, als Wirt-
schaftsleute und Politiker gelten lassen — und
Moslem sein heisst, sich dem Willen Gottes
unterwerfen — dann glaube ich, werden wir
eine echte islamische Alternative zu der
zerstorerischen Art zu denken und zu han-
deln, die die Welt heute beherrscht, schaf-
fen...

schweizer schule 8/87

17



Christentum
von Pater Lanfranco Serrini

Fir den heiligen Franziskus war Arbeit eine
Gnade Cottes, die im Geiste des Glaubens
und der Demut verrichtet und der jedes
kurzfristige Ziel untergeordnet werden muss-
te: Unkontrollierte Anwendung von Technolo-
gie zum Ziele kurzfristigen 6konomischen
Wachstums, unter keiner oder nur wenig
Riicksicht auf die Ressourcen unseres Plane-
ten und ihre mogliche Ersetzbarkeit, ware so
unmoglich; ebenso die Missachtung gerech-
ter und friedlicher Beziehungen zwischen
den Volkern, die Zerstorung von Kulturen und
der Umwelt im Krieg, kurzsichtige Ausbeu-
tung natirlicher Ressourcen durch konsum-
orientierte Gesellschaften, ungehemmte und
unreglementierte Verstadterung und aus-
schliessliche Beschaftigung mit der Gegen-
wart ohne jede Riicksicht auf die zukiinftige
Lebensqualitat.

Deshalb im Namen Christi, der kommen
wird, die Lebenden und Toten zu richten,
verurteilen Christen:

1. Jede Art menschlicher Aktivitdt — Kriege,
Diskriminierung und Zerstérung von Kulturen
— welche die grundsatzlichen Interessen der
menschlichen Rasse, in Ubereinstimmung
mit Gottes Willen und Vorstellung, verletzt
und Menschen daran hindert, innerhalb der
Harmonie des Universums ihrer wahren
Bestimmung als Individuen und Teile der
menschlichen Gesellschaft gerecht zu wer-
den.

2. Alle fehlgeleitete Ausbeutung der Natur,
die die Gefahr mitsich bringt, sie zu zerstéren
und den Menschen zu einem Opfer ihrer
Veranderung macht.

Der WWF Schweiz und der Zytglogge
Verlag bringen zum Thema «Religion
und Umwelt» auf Frithjahr 1988 ein
reich bebildertes Kinderbuch von Martin
Palmer und Esther Bisset heraus, das
auch als Lehr- und Arbeitsbuch geeignet
ist.

«Die Regenbogenschlange, Geschich-
ten vom Anfang der Welt und von der
Kostbarkeit des Lebens» ist gegliedert in
einen Schilerteil und einen Teil mit
vielen didaktischen Hinweisen.

Fir unsere originelle Privatschule
mit Kindern im Alter von 7-12 Jahren

suchen wir
Lehrerin mit
HPS-Ausbildung
sowie Logopadin

Wir stellen uns gut ausgebildete, anpas-
sungsfahige Menschen vor, die mit Liebe und
Durchhaltewillen ihre Aufgaben anpacken
und gewillt sind, an anspruchsvoller Team-
arbeit mitzuwirken.

Wir sind ein Familienbetrieb in schoner,
landlicher Gegend und bieten eine abwechs-
lungsreiche, selbstandige Tatigkeit.

Wir erwarten gerne Ihre Anmeldung zu einem
personlichen Gesprach.

Privatschule Dr. Bossard, 6314 Unter-Aegeri
Telefon 042-72 16 12

18

schweizer schule 8/87




	Die Schöpfung erhalten

