
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 73 (1986)

Heft: 1

Artikel: Unterwegs zu zeitgemässen Tugenden : ein Beitrag der Moraltheologie

Autor: Spescha, Plasch

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-525749

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-525749
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Unterwegs zu
zeitgemässen Tugenden

Ein Beitrag der Moraltheologie

Plasch Spescha

Plasch Spescha, Dr. theol.,
Leiter der sozialethischen
Arbeitsstelle der röm.-kath.
Gesamtkirchgemeinde Biel,
Schwerpunkte der Tätigkeit:
ethische und theologische
Erwachsenenbildung,
Wirtschafts- und Umweltethik.

1. Fachwissenschaftliche Situierung

In der Moraltheologie hat in den letzten zwei
Jahrzehnten eine Grundlagendiskussion
stattgefunden, die dazu führt, die Engführung
des christlichen Ethos in einer binnenkirchlichen

Sünden- und Gesetzesmoral immer
deutlicher aufzubrechen. In der Folge wird
nicht nur die Frage nach den Werten und
Normen menschlichen Handelns neu
aufgeworfen, sondern auch nach den Voraussetzungen

der sittlich handelnden Person gefragt.
Dabei beginnt man sich wieder der Tugenden
zu erinnern, die existentiell lernbare sittliche
Gewohnheiten oder Grundhaltungen darstellen.

Auf Grund der veränderten Lebensbedingungen

ist es allerdings nicht möglich,
ungebrochen an die herkömmlichen Tugendlehren
anzuknüpfen. Deshalb geht es darum, das
Anliegen aufzunehmen und es zeitgemäss zu
interpretieren, ohne sich den Zeitmoden
auszuliefern.1 In diesem Sinne geht es im

folgenden darum, eine zeitgemässe Interpretation

der christlichen Grunderfahrung, d.h.
der sinnstiftenden gemeinsamen Personwer-
dung jedes und aller Menschen, unter dem
Gesichtspunkt der Tugend oder ethischen
Grundhaltung zu wagen.

2. Voraussetzung: das christliche Ethos
solidarischer und universaler Menschlichkeit

Die Basis der folgenden ethischen Grundhal-
tungeh ist nicht irgendeines der heute vorhandenen

religiösen oder säkularen Ethos,
sondern das christliche Ethos des Ineinander von
Gottes- und Menschenliebe.2 Im Kern geht es
dabei um jene Erfahrung, die Menschen
machen können, wenn sie von andern
Menschen wirklich ernst genommen werden, und
wenn es ihnen selbst gelingt, sich und den
andern Menschen ernst zu nehmen. Dabei ist
vorerst nicht so sehr entscheidend, ob diese
Bejahung und Wertschätzung seiner selbst
und der andern als Personen dauernd vollzogen

werden kann, sondern dass sie überhaupt
geschieht. Denn dort, wo sie geschieht, ist sie
fähig, dem menschlichen Leben und
Zusammenleben einen derart tragfähigen Sinn zu
stiften, dass ein Mensch zwangsfrei «Gott»

sagen kann.

Die ethischen Grundhaltungen möchten
diese christliche Grunderfahrung unter einem
von verschiedenen Gesichtspunkten verdeutlichen.

Ethische Grundhaltungen werden im
Laufe des Lebens durch Erfahrungen und
Nachdenken über Erfahrungen erlernt. Es sind
erworbene Haltungen, die im einzelnen
Menschen verankert werden und in der
Beziehung zu sich selbst, zum andern, zur
Gesellschaft und zur Umwelt spielen. Sie
entstehen in und aus diesen Beziehungen und
gehen auf und in sie ein. Nichts wäre denn
auch verfehlter, als die ethischen Grundhaltungen

auf persönliche Beziehungen zu
beschränken oder/und sie gar als angeboren
zu verstehen.

schweizer schule 1 /86 3



3. Die christlich-ethischen Grundhaltungen
im einzelnen

3.1 Gewaltverweigerung

In seinem innersten Kern istdas Ethos solidarischer

und universaler Menschlichkeit ein
Ethos, das jeglicher Gewalt abhold ist. Gleichzeitig

weiss es aber darum, dass es weit davon
entfernt ist, für jeden und alle Menschen eine
sinnstiftende Erfahrung zu sein. Es macht sich
keine Illusionen, dass es in und fri it einer Welt
lebt, in der der Griff zur Gewalt oft viel näher
liegt als die Suche nach gemeinsam
verantworteten und getragenen Handlungsmöglichkeiten.

In der Grundhaltung der Gewaltverweigerung

sucht der solidarische Mensch
dieser Gewaltbereitschaft entgegenzutreten.

Gewaltverweigerung ist jene Grundhaltung,
die die verschiedenen Formen und immer
wieder neuen Möglichkeiten von Gewalt
überhaupt erst erkennen lässt und sich dann
dagegen wehrt. Dabei wird von einem erweiterten

Gewaltverständnis ausgegangen.
Dieses umfasst nicht nur die physische
Gewalt, sondern auch die Gewalt gegen sich
selbst, strukturelle und symbolische Gewalt.
Gewalt gegen sich selbst zeigt sich überall
dort, wo persönliche Bedürfnisse, Wünsche,
Interessen und Überzeugungen auf die Länge
unterdrückt werden müssen. Die strukturelle
Gewalt bezieht sich auf sozio-strukturelle
Handlungsbedingungen wie Wirtschaftssystem,

politisches, rechtliches, gesellschaftliches

usw. System. Diese werden dann als
Gewaltverhältnisse gewertet, wenn sie die
Entfaltung persönlicher und kultureller Identitäten

verhindern und die Menschenrechte,
inkl. der sog. Sozialrechte, missachten und
unterdrücken. Symbolische Gewalt schliesslich

bewegt sich auf der Ebene des Verstehens
der Wirklichkeit. Sie zeigt sich dort, wo
Menschen andern Menschen ihr Sinnverstehen

aufzwingen und wo Menschen ohne jene
sprachlichen Ausdrucksmöglichkeiten bleiben,

die für ein Sinnverstehen unerlässlich
sind.

Gewaltverweigerung ist demnach zuerst
einmal eine Haltung, die illusionslos und
ohne zu bagatellisieren die Wirklichkeiten
der Gewalt sieht. Dann gehört aber auch die
aktive Ablehnung der Gewalt dazu. Dies gilt
ganz besonders für die Faszination, die von
der Gewalt ausgeht. Gewalt beinhaltet immer
die Verheissung rascher Lösung und klarer
Verhältnisse und lässt —falls diese eintreffen -
das Gefühl entstehen, eine starke Persönlichkeit

bzw. eine starke Nation zu sein. Im
Handeln ist Gewaltverweigerung aber nicht
auf die Zerstörung der menschlichen Träger
der Illusion der Stärke und der Gewalt aus.
Das Ziel besteht vielmehr darin, bessere

persönliche und gesellschaftliche Bedingungen

zu schaffen, um Konflikte lösen zu können,

ohne der Gewaltfaszination erliegen zu
müssen. Aus der Gewaltverweigerung allein
ergeben sich deshalb nicht schon die Werte
und Normen im einzelnen. Diese werden in
der Verständigungs- und Argumentationsbereitschaft

gesetzt.

Kathedrale von Amiens. Westfassade. In der Mitte das
Weltgerichtsportal mit den Sockelreliefs der Tugenden
und Laster.

4 schweizer schule 1 f86



3.2 Versöhnungsbereitschaft

Wird mitderTugend der Gewaltverweigerung
der Blick auf die nahezu allgegenwärtige
Gewaltbereitschaft gerichtet, stellt die
Versöhnungsbereitschaft die eigene Verstrickung in
die Gewalten in den Mittelpunkt. Sie geht von
der Erfahrung aus, dass sich jeder Mensch
immer wieder in Situationen findet, in denen
er selbst gewalttätig werden kann und es
tatsächlich auch wird. Auch hier wird Gewalt
im vorher genannten, erweiterten Sinne
verstanden. Versöhnungsbereitschaft besteht
in der Fähigkeit, die eigene Eingebundenheit
in Gewalt zurücknehmen zu können. An die
Stelle von Schuldzuweisungen und die Ernennung

von Sündenböcken treten die
Handlungsmöglichkeiten des Verzeihens und
Entschuldigens. Das Zurücknehmen gewalttätigen

Tuns besteht in dieser gegenseitigen
Handlung, in der der Tätige, der Verletzende,
sich ent-schuldigt und das Opfer, der verletzte
Mensch, dies annimmt, d.h. verzeiht. Was
aus diesem gegenseitigen Geschehen wächst,
Versöhnung, lässt sich allerdings nicht erzwingen,

sondern entsteht dann, wenn die Zeit
dafür reif ist bzw. reif gemacht worden ist.

3.3 Verständigungs- und Argumentationsbereitschaft

In der Veständigungs- und Argumentationsbereitschaft

tritt die reflektierende Seite des
Ethos der Solidarität in den Vordergrund. In
dieser Grundhaltung wird das Interesse
besonders auf die Regeln des Lebens und
Zusammenlebens, also der Normen, Werte
und Weltanschauungen, gerichtet. Verständigungs-

und Argumentationsbereitschaft ist der
Wille und die Fähigkeit,3 über diese Regeln
miteinander zu reden und sich zu fragen, ob
sie bejaht werden können, abgelehnt oder
abgeändert werden müssen. So geht es in
vielen alltäglichen Konflikten zu Hause, aber
auch in der Politik, nicht allein um die Suche
nach einer raschen und effizienten Lösung,
sondern auch um die Frage nach den
Wertvorstellungen, von denen man sich bei der
Lösungssuche leiten lässt. Der Konflikt um das

richtige Handeln angesichts des Waldsterbens
z.B. hängt zu einem guten Teil von den

unterschiedlichen Beziehungen der
Menschen zur Natur ab. Deshalb gilt es nicht nur
die konkreten Lösungsvorschläge zu diskutieren,

sondern auch diese Beziehungzu bedenken.

Verständigungs- und Argumentationsbereitschaft

tritt dafür ein, sich auch auf eine
Wert- und Sinndiskussion einzulassen und
niemanden davon auszuschliessen. Von einer
Klärung der ethischen Handlungsorientierungen

erwartet sie bessere und zukunftsträchtigere

Lösungen von Konflikten als von
Vorschlägen mit ungeklärten und/oder
unausgesprochenen Wertvoraussetzungen. Oder
anders gesagt: Der Teufel sitzt nicht nur im
Detail, sondern auch im Grundsätzlichen.

3.4 Streitbare Toleranz4

Das in der Verständigungs- und
Argumentationsbereitschaft angesprochene Gespräch
und gemeinsame Verantworten der ethischen
Orientierung erfordern das Erlernen der
Grundhaltung streitbarer Toleranz. Ihr Platz
sind jene Konflikte, in denen Menschen eine

Glaube und
Unglaube

schweizer schule 1 /86 5



andere Überzeugung haben als die, die in den
Kreisen, in denen sie sich bewegen, üblich
ist. Sie entsteht dann, wenn die eigene
Überzeugung nicht einer falschen Toleranz ausgeliefert,

d.h. darauf verzichtet wird, sie
auszudrücken und sich für sie zu wehren. Streitbare
Toleranz ist denn auch die Bereitschaft, sich
mit der eigenen Überzeugung der Zustimmung,

der Ablehnung, aber auch der eigenen
Veränderung auszusetzen. Weil nicht zum
vornherein feststeht, welche Reaktion zum
Tragen kommen wird, sind mit dieser
Grundhaltung immer auch Offenheit und Unsicherheit

verbunden: der Mut zum Risiko.

Eine besondere Bedeutung haben in diesem
Zusammenhang Gewissensentscheidungen.
Handeln aus durchdachten und durchlittenen
Entscheidungen - eine Kurzformel für
Gewissensentscheidung — hängt zutiefst mit der
persönlichen Identität zusammen. Es geht um
dieTreue zu sich selbst und die Verleugnung
seiner selbst. Gewissenshandeln kann
deshalb dazu führen, dass die Anerkennung der
sozialen Gruppe und/oder der Gesellschaft
verloren geht. Der betreffende wird zum
Aussenseiter, und etliche der gesellschaftlich
anerkannten Lebenschancen werden ihm
entzogen.

3.5 Gelassene Engagiertheit5

Eine persönliche und gesellschaftliche Praxis,
die die Bedingungen verbessert, die
Menschen solidarische und universale Menschlichkeit

erfahren lassen, wird durch die
Grundhaltung der gelassenen Engagiertheit
getragen und geformt. Diese richtet sich auf
die Art und Weise des Einsatzes für die nötigen
Veränderungen zu mehr Humanität und
Gerechtigkeit. Gelassene Engagiertheit zielt
auf eine Handlungsqualität jenseits von
Aktionismus und Schicksalsgläubigkeit.
Aktionismus zeigt sich in allererster Linie im
Bestreben, einfach einmal etwas zu tun und
so rasch als möglich zu Resultaten zu kommen.

Wichtig ist, dass etwas geschieht und
nicht so sehr, was und mit welchen Folgen es

geschieht. Aktionismus kann sich in allen
Bereichen zeigen: in den Erwartungen an sich
selbst, wenn sie idealistisch hoch angesetzt
werden und schnell eingelöst werden sollen;

in dergedankenlosen Befriedigung der Bedürfnisse

und Wünsche anderer Menschen; in

Konzepten und Handlungsweisen, die die
grossen Zeitprobleme wie Friedenssicherung
und -förderung, Gerechtigkeit, Abbau des

globalen Bevölkerungsdrucks, Sicherstellung
der ökologischen Lebensgrundlagen für die
Zukunft usw. von heute auf morgen lösen
wollen. Schicksalsgläubigkeit umfasst alle
jene Verhaltensweisen, die sich darauf verlassen,

dass es schon richtig herauskommen
wird und infolgedessen die eigene Beteiligung
mehr oder weniger belanglos ist. Es kommt
sowieso alles, wie es kommen muss!

Gelassene Engagiertheit strebt ein Handeln
an, das darum weiss, dass alle Veränderungen
zum Menschlicheren und Gerechteren hin im
allgemeinen die Frucht von oft mühseliger
Arbeit ohne Euphorie ist. Sie weiss um den
langen Atem, den wir Menschen nicht nur im
Bereich persönlicher Veränderungen, sondern
auch im Bereich gesellschaftlicher Veränderungen

brauchen. Sie weigertsich, auf kurzfri-

Hoffnung
und Verzweiflung

6 schweizer schule 1186



stige Erfolge zu starren, sondern sucht sich
vom Erfolgszwang zu lösen, vielleicht sogar
auf ihn zu verzichten. An Stelle des Denkens
und Handelns in Kategorien schneller Resultate

tritt der lange Atem des gezielten und
bedachten persönlichen Engagements für die
Vermenschlichung des Lebens und
Zusammenlebens.

Gelassene Engagiertheit schliesst nicht
einfach eifriges Drängen auf Veränderungen aus,
ist aber auf die Erfahrung aufmerksam, dass
dieses dem angestrebten Ziel im Wege stehen
kann. «Ich habe es eilig mit der Befreiung,
darum gehe ich langsam» (Aussage an einem
Treffen brasilianischer Basisgemeinden).
Auch Enttäuschungen und Resignation infolge
fehlender Erfolgserlebnisse sind nicht
ausgeschlossen. Gelassene Engagiertheit sucht aber
immer wieder im Auge zu behalten, dass

gerade in menschlichen Dingen Urteileoftgar
nicht möglich sind oder mindestens immer
unter ausserordentlich grossen Vorbehalten
stehen.

3.6 Geburtlichkeit und Abschiedlichkeit

Betrachtet man die Lebensspanne eines
Menschen, seine Lebenszeit insgesamt,
zeigen sich die beiden Grundhaltungen der
Geburtlichkeit und der Abschiedlichkeit.
Geburtlichkeit hebt den Aspekt der Bejahung
des Lebens hervor, Abschiedlichkeit betont
das Vorläufige der menschlichen Existenz.
Beide Grundhaltungen bedingen einander
gegenseitig und ergänzen einander.

Geburtlichkeit6 geht davon aus, dass
Geborenwerden nicht nur das einmalige Ereignis
ist, das den Lebensbeginn setzt, sondern eine
Grundhaltung werden kann, die die ganze
Lebensspanne prägt. Voraussetzung für diese
Sichtweise ist, dass das Leben nicht
ausschliesslich als ein «Sein zum Tode» verstanden

wird. So richtig es ist, dass der Lebensanfang

auch dieTatsache des Lebensendes setzt,
so falsch ist es, das gelebte Leben allein aus
dieser Perspektive zu betrachten. Rückt man
von der einschränkenden Sicht ab, erkennt
man, dass das ganze Leben hindurch kleinere
und grössere Aufbrüche, gelungene und

verfehlte Neuanfänge, erfüllte und enttäuschte

Hoffnungen möglich sind und sich ereignen.

In der Grundhaltung der Geburtlichkeit
festigen sich derartige Erfahrungen von
«Geburten» zu einer Grundhaltung, aus der die
Beziehung zu sich selbst, zum andern, zur
Gesellschaft und zur Umwelt immer wieder
bejahend gestaltet werden kann. Aus der
Geburtlichkeit wächst die Fähigkeit, neuartige
Situationen, unvorhergesehene Ereignisse,
ungeplante Herausforderungen nicht allein
abwehrend anzugehen, sondern auch zu
ihren bejahenswerten Momenten durchdringen

zu können.

In der Folge kann denn auch das Lebensende,
Sterben und Tod, als ein eigener, neuer
Lebensabschnitt verstanden werden, der für die
Bejahungdurch den Menschen offen ist. Lässt

Geburtlichkeit im gelebten Leben das Vertrauen,

dass Ungewohntes und Neues angenommen
werden kann, entstehen und wachsen,

wird der Mensch auch weniger von seiner
Angst vor dem Sterben und dem Tod überwältigt.

Liebe und Geiz

schweizer schule 1< 86 7



Im Unterschied zur Geburtlichkeit betont
Abschiedlichkeit die Vorlaufigkeit und das
Vergehen menschlicher Existenz. Abschiedlichkeit

äussert sich z B in der Fähigkeit, sich
nicht auf sich selber zu versteifen, sondern
sich zu lassen und die Bilder, die man sich
selber macht, auch verabschieden zu können.
Sie zeigt sich in einer Beziehung zu andern
Menschen, die diese nicht an sich bindet,
sondern sie auch in ihrem grundsätzlichen
Anderssein annimmt und in ihrer Identitatssu-
che fordert. Sie beinhaltet auch, dass das

sogar in der engsten Beziehung immer vorhandene

Moment des Fremden nicht ubersehen
wird.

Bezogen auf die Gesellschaft bedeutet es eine
kritische Distanz zu den vereinnahmenden
Mechanismen der sozialen Anerkennung des

beruflichen Prestiges, der verschiedenen
Formen des konsumistischen und medialen
Drucks und der verschiedenen Varianten des
Sicherheitsdenkens Bezogen auf die Umwelt
beinhaltet es den Abschied von der Meinung,
dass der Mensch im Schosse der Natur geborgen

ist An deren Stelle tritt die Einsicht und
Anerkennung der relativen Gestaltungstreiheit
der Menschen gegenüber der Natur
Abschiedlichkeit ist demnach gekennzeichnet
durch jene innere Freiheit gegenüber
Menschen und Dingen, die erst die Unverfügbarkeit

der eigenen und fremden Menschenwürde

zum Tragen kommen lasst. Abschiedlichkeit
sucht— mit einem Wort von Wilhelm

Weischedel — den Mut zur Aufgabe seiner
selbst wachzuhalten.7

3.7 Sinnenfreudigkeit

Schliesslich wird mit der Grundhaltung der
Sinnenfreudigkeit die Körperlichkeit des Ethos
solidarischer Menschlichkeit angesprochen
Wo der Lebenssinn in der Zueignung der
Personwurde an jeden und alle Menschen
erfahren wird, wird im Menschen eine existentielle

Freude ausgelost. Diese teilt sich dem

ganzen Menschen mit und kann deshalb nicht
nur mit Worten ausgedruckt, sondern will
auch mit den Sinnen gesagt werden mit
Tonen, in Bildern, mit Beruhrungen, in der
geschlechtlichen Begegnung. In derSinnen-
freudigkeit wird die Körperlichkeit des Men¬

schen bejaht und die Wahrnehmungs- und
Ausdrucksmoghchkeiten der Sinne kultiviert
Sinnenfreudigkeit kann deshalb auch als
Tugend beschrieben werden, in der der
Mensch mit seinem Korper und dessen sprachlichen

Möglichkeiten befreundet ist

4. Schlussbemerkung

Mit einer jeweils kurzen Beschreibung habe
ich versucht acht Grundhaltungen anzudeuten,

die sich aus dem christlichen Ethos
solidarischer und universaler Menschlichkeit
oder - traditioneller gesprochen - aus dem
Liebesgebot ergeben Wie anfänglich schon
erwähnt, handelt es sich um Tugenden, die
gelernt werden können und fur dieses Lernen
auf eigene Erfahrung und das Nachdenken
darüber angewiesen sind Wo dieses Lernen
beginnt, ist zweitrangig. Die eine Grundhaltung

fuhrt zur andern und diese wiederum zu
einer nächsten Lasst man sich darauf ein,
kristallisiert sich schliesslich ein Mensch- und
Mitmenschsein heraus, das um die ihm
geschenkte Sinnerfahrung weiss. Zugleich
vernimmt es auch deren Verletzlichkeit Dies
hat zur Folge, dass es dort, wo diese Sinnerfahrung

gegeben ist, dazu Sorge tragt und sich
konsequent und ohne falsche Kompromisse
persönlich fur ihre Ermoglichung einsetzt

Anmerkungen
1

Vgl D Mieth, Die neuen Tugenden Ein ethischer
Entwurf, Dusseldorf 1984
1 Vgl G Hasenhuttl, Einfuhrung in die Gotteslehre,
Darmstadt 1980 59—62
J Regeln fur den ethischen Dialog haben erarbeitet
T Klare P Krope, Verständigung über Alltagsnormen
München, Wien, Baltimore 1977
4 Vgl W Schlüter, Sozialphilosophie fur helfende
Berufe, München Basel 1983, 171-173 (UTB 1240),
J Grundel, Normen im Wandel Eine Orientierungshilfe
fur christliches Leben heute, München 1980, 203-230
5 Vgl N Greinacher, Christliche Rechtfertigung -
Gesellschaftliche Gerechtigkeit, Zurich 1973, 35-38
(Theologische Meditationen 31)
6 Vgl H Saner Memento nasci Vorbemerkungen zu
einer Philosophie der Geburt, in Uberleben und Ethik
Die Notwendigkeit, bescheiden zu werden, Freiburg
Basel Wien 1976, 142-161 (Herderbucherei,
Initiative 10
1 Skeptische Ethik, Frankfurt/M 1976,195

8 schweizer schule 1 /86


	Unterwegs zu zeitgemässen Tugenden : ein Beitrag der Moraltheologie

