Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 73 (1986)

Heft: 1

Artikel: Unterwegs zu zeitgemassen Tugenden : ein Beitrag der Moraltheologie
Autor: Spescha, Plasch

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-525749

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-525749
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Unterwegs zu
zeitgemassen Tugenden

Ein Beitrag der Moraltheologie

Plasch Spescha

Plasch Spescha, Dr. theol.,
Leiter der sozialethischen
Arbeitsstelle der rém.-kath.
Gesamtkirchgemeinde Biel;
Schwerpunkte der Titigkeit:
ethische und theologische
Erwachsenenbildung,
Wirtschafts- und Umwelt-
ethik.

1. Fachwissenschaftliche Situierung

In der Moraltheologie hat in den letzten zwei
Jahrzehnten eine Grundlagendiskussion
stattgefunden, die dazu fihrt, die Engflihrung
des christlichen Ethos in einer binnenkirchli-
chen Siinden- und Gesetzesmoral immer
deutlicher aufzubrechen. In der Folge wird
nicht nur die Frage nach den Werten und
Normen menschlichen Handelns neu aufge-
worfen, sondern auch nach den Voraussetzun-
gen der sittlich handelnden Person gefragt.
Dabei beginnt man sich wieder der Tugenden
zu erinnern, die existentiell lernbare sittliche
Gewohnheiten oder Grundhaltungen darstel-
len. Auf Grund der veranderten Lebensbedin-
gungen ist es allerdings nicht moglich, unge-
brochen an die herkdommlichen Tugendlehren
anzukntpfen. Deshalb geht es darum, das
Anliegen aufzunehmen und es zeitgemadss zu
interpretieren, ohne sich den Zeitmoden
auszuliefern.” In diesem Sinne geht es im

folgenden darum, eine zeitgemasse Interpreta-
tion der christlichen Grunderfahrung, d.h.
der sinnstiftenden gemeinsamen Personwer-
dung jedes und aller Menschen, unter dem
Gesichtspunkt der Tugend oder ethischen
Grundhaltung zu wagen.

2. Voraussetzung: das christliche Ethos
solidarischer und universaler Menschlichkeit

Die Basis der folgenden ethischen Grundhal-
tungen ist nichtirgendeines der heute vorhan-
denen religiosen oder sdakularen Ethos, son-
dern das christliche Ethos des Ineinander von
Gottes- und Menschenliebe.” Im Kern geht es
dabei um jene Erfahrung, die Menschen
machen konnen, wenn sie von andern Men-
schen wirklich ernst genommen werden, und
wenn es ihnen selbst gelingt, sich und den
andern Menschen ernst zu nehmen. Dabei ist
vorerst nicht so sehr entscheidend, ob diese
Bejahung und Wertschatzung seiner selbst
und der andern als Personen dauernd vollzo-
gen werden kann, sondern dass sie tiberhaupt
geschieht. Denndort, wo sie geschieht, istsie
fahig, dem menschlichen Leben und Zusam-
menleben einen derart tragfihigen Sinn zu
stiften, dass ein Mensch zwangsfrei «Gott»
sagen kann.

Die ethischen Grundhaltungen méchten
diese christliche Grunderfahrung unter einem
von verschiedenen Gesichtspunkten verdeut-
lichen. Ethische Grundhaltungen werden im
Laufe des Lebens durch Erfahrungen und
Nachdenken tber Erfahrungen erlernt. Es sind
erworbene Haltungen, die im einzelnen
Menschen verankert werden und in der
Beziehung zu sich selbst, zum andern, zur
Gesellschaft und zur Umwelt spielen. Sie
entstehen in und aus diesen Beziehungen und
gehen auf und in sie ein. Nichts ware denn
auch verfehlter, als die ethischen Grundhal-
tungen auf personliche Beziehungen zu
beschranken oder/und sie gar als angeboren
zu verstehen.

schweizer schule 1/86



3. Die christlich-ethischen Grundhaltungen
im einzelnen

3.1 Gewaltverweigerung

In seinem innersten Kern istdas Ethos solidari-
scher und universaler Menschlichkeit ein
Ethos, das jeglicher Gewaltabhold ist. Gleich-
zeitig weiss es aber darum, dass es weitdavon
entfernt ist, fr jeden und alle Menschen eine
sinnstiftende Erfahrung zu sein. Es macht sich
keine lllusionen, dass es in und mit einer Welt
lebt, in der der Griff zur Gewalt oft viel ndher
liegt als die Suche nach gemeinsam verant-
worteten und getragenen Handlungsmoglich-
keiten. In der Grundhaltung der Gewaltver-
weigerung sucht der solidarische Mensch
dieser Gewaltbereitschaft entgegenzutreten.

Gewaltverweigerung ist jene Grundhaltung,
die die verschiedenen Formen und immer
wieder neuen Moglichkeiten von Gewalt
tberhaupt erst erkennen lasst und sich dann
dagegen wehrt. Dabei wird von einem erwei-
terten Gewaltverstandnis ausgegangen.
Dieses umfasst nicht nur die physische Ge-
walt, sondern auch die Gewalt gegen sich
selbst, strukturelle und symbolische Gewalt.
Gewalt gegen sich selbst zeigt sich tberall
dort, wo personliche Bedurfnisse, Wiinsche,
Interessen und Uberzeugungen auf die Lange
unterdriickt werden mussen. Die strukturelle
Gewalt bezieht sich auf sozio-strukturelle
Handlungsbedingungen wie Wirtschaftssy-
stem, politisches, rechtliches, gesellschaftli-
ches usw. System. Diese werden dann als
Gewaltverhaltnisse gewertet, wenn sie die
Entfaltung personlicher und kultureller Identi-
titen verhindern und die Menschenrechte,
inkl. der sog. Sozialrechte, missachten und
unterdriicken. Symbolische Gewalt schliess-
lich bewegt sich auf der Ebene des Verstehens
der Wirklichkeit. Sie zeigt sich dort, wo
Menschen andern Menschen ihr Sinnverste-
hen aufzwingen und wo Menschen ohne jene
sprachlichen Ausdrucksmaoglichkeiten blei-
ben, die fiir ein Sinnverstehen unerlasslich
sind.

Gewaltverweigerung ist demnach zuerst
einmal eine Haltung, die illusionslos und
ohne zu bagatellisieren die Wirklichkeiten
der Gewalt sieht. Dann gehort aber auch die
aktive Ablehnung der Gewalt dazu. Dies gilt
ganz besonders fur die Faszination, die von
der Gewalt ausgeht. Gewalt beinhaltetimmer
die Verheissung rascher Losung und klarer
Verhaltnisse und lasst — falls diese eintreffen —
das Gefiuihl entstehen, eine starke Personlich-
keit bzw. eine starke Nation zu sein. Im
Handeln ist Gewaltverweigerung aber nicht
auf die Zerstorung der menschlichen Trager
der Illusion der Starke und der Gewalt aus.
Das Ziel besteht vielmehr darin, bessere
persdnliche und gesellschaftliche Bedingun-
gen zu schaffen, um Konflikte l6sen zu kén-
nen, ohne der Gewaltfaszination erliegen zu
mussen. Aus der Gewaltverweigerung allein
ergeben sich deshalb nicht schon die Werte
und Normen im einzelnen. Diese werden in
der Verstandigungs- und Argumentationsbe-
reitschaft gesetzt.

Kathedrale von Amiens. Westfassade. In der Mitte das
Weltgerichtsportal mit den Sockelreliefs der Tugenden
und Laster.

schweizer schule 1/86



3.2 Versohnungsbereitschaft

Wird mitder Tugend der Gewaltverweigerung
der Blick auf die nahezu allgegenwartige
Gewaltbereitschaft gerichtet, stellt die Versoh-
nungsbereitschaft die eigene Verstrickung in
die Gewalten in den Mittelpunkt. Sie geht von
der Erfahrung aus, dass sich jeder Mensch
immer wieder in Situationen findet, in denen
er selbst gewalttatig werden kann und es
tatsachlich auch wird. Auch hier wird Gewalt
im vorher genannten, erweiterten Sinne
verstanden. Versohnungsbereitschaft besteht
in der Fahigkeit, die eigene Eingebundenheit
in Gewalt zuriicknehmen zu kénnen. An die
Stelle von Schuldzuweisungen und die Ernen-
nung von Stindenbocken treten die Hand-
lungsmoglichkeiten des Verzeihens und
Entschuldigens. Das Zuricknehmen gewaltta-
tigen Tuns besteht in dieser gegenseitigen
Handlung, in der der Tatige, der Verletzende,
sichent-schuldigt und das Opfer, der verletzte
Mensch, dies annimmt, d.h. verzeiht. Was
aus diesem gegenseitigen Geschehen wachst,
Versohnung, lasstsich allerdings nichterzwin-
gen, sondern entsteht dann, wenn die Zeit
dafir reif ist bzw. reif gemacht worden ist.

3.3 Verstandigungs- und Argumentations-
bereitschaft

In der Vestandigungs- und Argumentationsbe-
reitschaft tritt die reflektierende Seite des
Ethos der Solidaritat in den Vordergrund. In
dieser Grundhaltung wird das Interesse
besonders auf die Regeln des Lebens und
Zusammenlebens, also der Normen, Werte
und Weltanschauungen, gerichtet. Verstandi-
gungs- und Argumentationsbereitschaftist der
Wille und die Fahigkeit,’ (iber diese Regeln
miteinander zu reden und sich zu fragen, ob
sie bejaht werden konnen, abgelehnt oder
abgedndert werden miissen. So geht es in
vielen alltaglichen Konflikten zu Hause, aber
auch in der Politik, nicht allein um die Suche
nach einer raschen und effizienten Losung,
sondern auch um die Frage nach den Wertvor-
stellungen, von denen man sich bei der
Losungssuche leiten 1dsst. Der Konflikt um das
richtige Handeln angesichts des Waldsterbens
z.B. hangt zu einem guten Teil von den

unterschiedlichen Beziehungen der Men-
schen zur Natur ab. Deshalb gilt es nicht nur
die konkreten Losungsvorschlage zu diskutie-
ren, sondern auch diese Beziehung zu beden-
ken. Verstandigungs- und Argumentationsbe-
reitschaft tritt daftir ein, sich auch auf eine
Wert- und Sinndiskussion einzulassen und
niemanden davon auszuschliessen. Von einer
Kldarung der ethischen Handlungsorientierun-
gen erwartet sie bessere und zukunftstrachti-
gere Losungen von Konflikten als von Vor-
schlagen mit ungeklarten und/oder unausge-
sprochenen Wertvoraussetzungen. Oder
anders gesagt: Der Teufel sitzt nicht nur im
Detail, sondern auch im Grundsatzlichen.

3.4 Streitbare Toleranz*

Das in der Verstandigungs- und Argumenta-
tionsbereitschaft angesprochene Gesprach
und gemeinsame Verantworten der ethischen
Orientierung erfordern das Erlernen der
Grundhaltung streitbarer Toleranz. |hr Platz
sind jene Konflikte, in denen Menschen eine

Glaube und
Unglaube

schweizer schule 1/86



andere Uberzeugung haben als die, die in den
Kreisen, in denen sie sich bewegen, blich
ist. Sie entsteht dann, wenn die eigene Uber-
zeugung nicht einer falschen Toleranz ausge-
liefert, d.h. darauf verzichtet wird, sie auszu-
driicken und sich fiir sie zu wehren. Streitbare
Toleranz ist denn auch die Bereitschaft, sich
mit der eigenen Uberzeugung der Zustim-
mung, der Ablehnung, aber auch der eigenen
Veranderung auszusetzen. Weil nicht zum
vornherein feststeht, welche Reaktion zum
Tragen kommen wird, sind mit dieser Grund-
haltung immer auch Offenheit und Unsicher-
heit verbunden: der Mut zum Risiko.

Eine besondere Bedeutung haben in diesem
Zusammenhang Gewissensentscheidungen.
Handeln aus durchdachten und durchlittenen
Entscheidungen — eine Kurzformel fiir Gewis-
sensentscheidung — hangt zutiefst mit der
personlichen ldentitat zusammen. Es geht um
die Treue zu sich selbst und die Verleugnung
seiner selbst. Gewissenshandeln kann des-
halb dazu fihren, dass die Anerkennung der
sozialen Gruppe und/oder der Gesellschaft
verloren geht. Der betreffende wird zum
Aussenseiter, und etliche der gesellschaftlich
anerkannten Lebenschancen werden ihm
entzogen.

3.5 Gelassene Engagiertheit®

Eine personliche und gesellschaftliche Praxis,
die die Bedingungen verbessert, die Men-
schen solidarische und universale Mensch-
lichkeit erfahren lassen, wird durch die
Grundhaltung der gelassenen Engagiertheit
getragen und geformt. Diese richtet sich auf
die Art und Weise des Einsatzes flir die notigen
Veranderungen zu mehr Humanitat und
Cerechtigkeit. Gelassene Engagiertheit zielt
auf eine Handlungsqualitat jenseits von
Aktionismus und Schicksalsglaubigkeit.
Aktionismus zeigt sich in allererster Linie im
Bestreben, einfach einmal etwas zu tun und
so rasch als moglich zu Resultaten zu kom-
men. Wichtig ist, dass etwas geschieht und
nicht so sehr, was und mit welchen Folgen es
geschieht. Aktionismus kann sich in allen
Bereichen zeigen: inden Erwartungen an sich
selbst, wenn sie idealistisch hoch angesetzt
werden und schnell eingelost werden sollen;

in der gedankenlosen Befriedigung der Beddirf-
nisse und Wiinsche anderer Menschen; in
Konzepten und Handlungsweisen, die die
grossen Zeitprobleme wie Friedenssicherung
und -forderung, Gerechtigkeit, Abbau des
globalen Bevolkerungsdrucks, Sicherstellung
der 6kologischen Lebensgrundlagen fur die
Zukunft usw. von heute auf morgen losen
wollen. Schicksalsgldaubigkeit umfasst alle
jene Verhaltensweisen, die sich darauf verlas-
sen, dass es schon richtig herauskommen
wird und infolgedessen die eigene Beteiligung
mehr oder weniger belanglos ist. Es kommt
sowieso alles, wie es kommen muss!

Gelassene Engagiertheit strebt ein Handeln
an, dasdarum weiss, dass alle Veranderungen
zum Menschlicheren und Gerechteren hinim
allgemeinen die Frucht von oft mihseliger
Arbeit ohne Euphorie ist. Sie weiss um den
langen Atem, den wir Menschen nicht nur im
Bereich personlicher Veranderungen, sondern
auch im Bereich gesellschaftlicher Verande-
rungen brauchen. Sie weigert sich, auf kurzfri-

Hoffnung
und Verzweiflung

schweizer schule 1/86



stige Erfolge zu starren, sondern sucht sich
vom Erfolgszwang zu losen, vielleicht sogar
auf ihn zu verzichten. An Stelle des Denkens
und Handelns in Kategorien schneller Resulta-
te tritt der lange Atem des gezielten und
bedachten personlichen Engagements fir die
Vermenschlichung des Lebens und Zusam-
menlebens.

Gelassene Engagiertheit schliesst nicht ein-
fach eifriges Drangen auf Veranderungen aus,
ist aber auf die Erfahrung aufmerksam, dass
dieses dem angestrebten Ziel im Wege stehen
kann. «Ich habe es eilig mit der Befreiung,
darum gehe ich langsam» (Aussage an einem
Treffen brasilianischer Basisgemeinden).
Auch Enttauschungen und Resignation infolge
fehlender Erfolgserlebnisse sind nicht ausge-
schlossen. Gelassene Engagiertheit sucht aber
immer wieder im Auge zu behalten, dass
gerade in menschlichen Dingen Urteile oft gar
nicht moglich sind oder mindestens immer
unter ausserordentlich grossen Vorbehalten
stehen.

3.6 Geburtlichkeit und Abschiedlichkeit

Betrachtet man die Lebensspanne eines
Menschen, seine Lebenszeit insgesamt,
zeigen sich die beiden Grundhaltungen der
Geburtlichkeit und der Abschiedlichkeit.
Geburtlichkeit hebt den Aspekt der Bejahung
des Lebens hervor, Abschiedlichkeit betont
das Vorladufige der menschlichen Existenz.
Beide Grundhaltungen bedingen einander
gegenseitig und ergdanzen einander.

Geburtlichkeit® geht davon aus, dass Gebo-
renwerden nicht nur das einmalige Ereignis
ist, das den Lebensbeginn setzt, sondern eine
Grundhaltung werden kann, die die ganze
Lebensspanne pragt. Voraussetzung flr diese
Sichtweise ist, dass das Leben nicht aus-
schliesslich als ein «Sein zum Tode» verstan-
den wird. So richtig es ist, dass der Lebensan-
fang auch die Tatsache des Lebensendes setzt,
so falsch ist es, das gelebte Leben allein aus
dieser Perspektive zu betrachten. Rickt man
von der einschrankenden Sicht ab, erkennt
man, dass das ganze Leben hindurch kleinere
und grossere Aufbriiche, gelungene und

verfehlte Neuanfange, erfiillte und enttausch-
te Hoffnungen moglich sind und sich ereig-
nen. In der Grundhaltung der Geburtlichkeit
festigen sich derartige Erfahrungen von «Ge-
burten» zu einer Grundhaltung, aus der die
Beziehung zu sich selbst, zum andern, zur
Gesellschaft und zur Umwelt immer wieder
bejahend gestaltet werden kann. Aus der
Geburtlichkeit wachst die Fahigkeit, neuartige
Situationen, unvorhergesehene Ereignisse,
ungeplante Herausforderungen nicht allein
abwehrend anzugehen, sondern auch zu
ihren bejahenswerten Momenten durchdrin-
gen zu konnen.

In der Folge kann denn auch das Lebensende,
Sterben und Tod, als ein eigener, neuer Le-
bensabschnitt verstanden werden, der fir die
Bejahung durch den Menschen offen ist. Lasst
Geburtlichkeitim gelebten Leben das Vertrau-
en, dass Ungewohntes und Neues angenom-
men werden kann, entstehen und wachsen,
wird der Mensch auch weniger von seiner
Angst vor dem Sterben und dem Tod Gberwal-
tigt.

Liebe und Geiz

schweizer schule 1/86



Im Unterschied zur Geburtlichkeit betont
Abschiedlichkeit die Vorlaufigkeit und das
Vergehen menschlicher Existenz. Abschied-
lichkeit dussert sich z.B. in der Fahigkeit, sich
nicht auf sich selber zu versteifen, sondern
sich zu lassen und die Bilder, die man sich
selber macht, auch verabschieden zu kénnen.
Sie zeigt sich in einer Beziehung zu andern
Menschen, die diese nicht an sich bindet,
sondern sie auch in ihrem grundsatzlichen
Anderssein annimmt und in ihrer Identitatssu-
che foérdert. Sie beinhaltet auch, dass das
sogar in der engsten Beziehung immer vorhan-
dene Moment des Fremden nicht bersehen
wird.

Bezogen auf die Gesellschaft bedeutet es eine
kritische Distanz zu den vereinnahmenden
Mechanismen der sozialen Anerkennung des
beruflichen Prestiges, der verschiedenen
Formen des konsumistischen und medialen
Drucks und der verschiedenen Varianten des
Sicherheitsdenkens. Bezogen auf die Umwelt
beinhaltet es den Abschied von der Meinung,
dass der Mensch im Schosse der Natur gebor-
gen ist. An deren Stelle tritt die Einsicht und
Anerkennung der relativen Gestaltungsfreiheit
der Menschen gegeniiber der Natur. Ab-
schiedlichkeit ist demnach gekennzeichnet
durch jene innere Freiheit gegenliber Men-
schen und Dingen, die erst die Unverfligbar-
keit der eigenen und fremden Menschenwdir-
de zum Tragen kommen lasst. Abschiedlich-
keit sucht — mit einem Wort von Wilhelm
Weischedel — den Mut zur Aufgabe seiner
selbst wachzuhalten.”

3.7 Sinnenfreudigkeit

Schliesslich wird mit der Grundhaltung der
Sinnenfreudigkeit die Korperlichkeit des Ethos
solidarischer Menschlichkeit angesprochen.
Wo der Lebenssinn in der Zueignung der
Personwiirde an jeden und alle Menschen
erfahrenwird, wird im Menschen eine existen-
tielle Freude ausgeldst. Diese teilt sich dem
ganzen Menschen mit und kann deshalb nicht
nur mit Worten ausgedriickt, sondern will
auch mit den Sinnen gesagt werden: mit
Tonen, in Bildern, mit Beriihrungen, in der
geschlechtlichen Begegnung. In der Sinnen-
freudigkeit wird die Korperlichkeit des Men-

schen bejaht und die Wahrnehmungs- und
Ausdrucksmoglichkeiten der Sinne kultiviert.
Sinnenfreudigkeit kann deshalb auch als
Tugend beschrieben werden, in der der
Mensch mitseinem Korper und dessen sprach-
lichen Moglichkeiten befreundet ist.

4. Schlussbemerkung

Mit einer jeweils kurzen Beschreibung habe
ich versucht acht Grundhaltungen anzudeu-
ten, die sich aus dem christlichen Ethos
solidarischer und universaler Menschlichkeit
oder — traditioneller gesprochen — aus dem
Liebesgebot ergeben. Wie anfanglich schon
erwahnt, handelt es sich um Tugenden, die
gelernt werden kénnen und fir dieses Lernen
auf eigene Erfahrung und das Nachdenken
dartber angewiesen sind. Wo dieses Lernen
beginnt, ist zweitrangig. Die eine Grundhal-
tung fihrt zur andern und diese wiederum zu
einer nachsten. Lasst man sich darauf ein,
kristallisiert sich schliesslich ein Mensch- und
Mitmenschsein heraus, das um die ihm
geschenkte Sinnerfahrung weiss. Zugleich
vernimmt es auch deren Verletzlichkeit. Dies
hat zur Folge, dass es dort, wo diese Sinnerfah-
rung gegeben ist, dazu Sorge tragt und sich
konsequent und ohne falsche Kompromisse
personlich fir ihre Erméglichung einsetzt.

Anmerkungen

' Vgl. D. Mieth, Die neuen Tugenden. Ein ethischer
Entwurf, Disseldorf 1984.

2 Vgl. G. Hasenhittl, Einfithrung in die Gotteslehre,
Darmstadt 1980, 59—62.

? Regeln fir den ethischen Dialog haben erarbeitet:

T. Klare, P. Krope, Verstandigung tber Alltagsnormen,
Munchen, Wien, Baltimore 1977.

* Vgl. W. Schliiter, Sozialphilosophie fiir helfende
Berufe, Minchen, Basel 1983, 171-173 (UTB 1240);

J. Griindel, Normen im Wandel. Eine Orientierungshilfe
fur christliches Leben heute, Miinchen 1980, 203-230.
> Vgl. N. Greinacher, Christliche Rechtfertigung —
Gesellschatftliche Gerechtigkeit, Ziirich 1973, 35-38
(Theologische Meditationen 31).

® Vgl. H. Saner, Memento nasci. Vorbemerkungen zu
einer Philosophie der Geburt, in: Uberleben und Ethik.
Die Notwendigkeit, bescheiden zu werden, Freiburg,
Basel, Wien 1976, 142-161. (Herderblcherei,

Initiative 10.)

7 Skeptische Ethik, Frankfurt/M. 1976, 195.

schweizer schule 1/86



	Unterwegs zu zeitgemässen Tugenden : ein Beitrag der Moraltheologie

