
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 73 (1986)

Heft: 11

Artikel: Bildung und Kultur : zum Prozess der Personalisation als
Kulturtransformation

Autor: Hargasser, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-532868

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-532868
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bildung und Kultur

Zum Prozess der Personalisation
als Kulturtransformation

Franz Hargasser

Prof. Dr. phil. Franz Hargasser,

geb. am 10.7.1939 in
Femberg, Bayern. 1967 nach
Studium der Pädagogik,
Katechetik und Philosophie
Promotion zum Dr. phil. an
der Universität München.
Nach 2jährigem Schuldienst
1969 Wissenschaftlicher
Assistent an der Pädagogischen

Hochschule Rheinland,

Abt. Aachen. Seit 1975
Professor für Allgemeine

Pädagogik (Schwerpunkt: Pädagogische Anthropologie),
gegenwärtig Professor an der RWTH Aachen. Nebenberuflich

in der Erwachsenenbildung (Elternbildung) tätig.
Forschungsschwerpunkte: Pädagogische Anthropologie,
Erziehungstheorie, Erwachsenenbildung.

Einleitung

Erziehung und Bildung haben nach fast

einhelligem Konsens gegenwärtiger pädagogischer

Theorien den Menschen zu befähigen,
sich in der jeweiligen sozio-kulturellen Umwelt

sich selbst zu verwirklichen. Der Mensch
soll befähigt werden, sich in der jeweiligen
Gesellschaft und Kultur zur Persönlichkeit zu
gestalten.

Der Begriff der Personalisation ist damit der
geeignetste Begriff für die Umschreibung
einer gegenwärtig allgemeingültigen formalen
Zielbestimmung in der Pädagogik.

Ausgehend von dieser weiten Bestimmung
des Begriffes Personalisation umfasst dieser
Prozess alles, was dem Menschen als
Individuum zu seiner Selbstverwirklichung dient.
Dieser Prozess unterliegt in erster Linie der
Selbstbestimmungsfähigkeit des Individuums

selbst, ist aber auch von der Erbdisposition,
der Umwelt, der Schicksalhaftigkeit des
Individuums und anderen Faktoren bestimmt.

Erziehung und Bildung aber verfehlen ihre
Aufgabe, wenn sie - die formale Tendenz der
Personalisation missachtend — Erziehung und
Bildung als Vehikel zur Schaffung einer
modalen Persönlichkeit missbrauchen. Wer
von der Prämisse ausgeht, dass Erziehung und
Bildungden Menschen zur Selbstbestimmung
befähigen soll, wird auch die Deduktion aus
dieser Prämisse ziehen müssen, dass es nicht
genügt, das Individuum auf die jeweilige
Kultur hin zu modifizieren, sondern dass die
Aufgaben der Erziehung und Bildung darin
bestehen, das Individuum zu seiner eigenen
Persönlichkeitsgestaltung zu veranl assen.
Dies bedeutet im Hinblick auf die jeweilige
Kultur, dasssienichteinfachdem Individuum
in einem Internalisierungsprozess «übertragen»

wird, sondern dass sie vom Menschen in
seine individuelle Ebene transformiertwerden
muss. Erziehung als Personalisationshilfe hat
demnach immer kulturtranszendierenden
Charakter. «Die Erziehungsoll dem Menschen
dazu verhelfen, über die Welt, wie sie eigent-
lich sein sollte, in einem transzendierenden
Akt hinauszuschreiten. Nur unter dieser
Voraussetzung kann die Erziehung eine
Führungsaufgabe in der Entwicklung der
modernen Gesellschaft übernehmen».1

Wie nun diese kulturtranszendierende Aufgabe

der Erziehung verstanden werden müsse,
darüber gehen die Meinungen in der
Geschichte der Erziehung und Bildung weit
auseinander. Es ist deshalb nicht ohne Belang,
wenn wir uns einige dieser Lösungsversuche
kurz vor Augen stellen, um sie auf die Tragfähigkeit

für die gegenwärtige Problemlage hin
zu befragen.

I. Personalisation durch Kulturnegation

J. J. Rousseau gilt als einer der schärfsten
Verfechter dieser These. In seinen Augen war
die Kultur seiner Zeit so sehr verderbt, dass

man seine persönliche Selbstverwirklichung

schweizer schule 11/86 15



nur ausserhalb dieser Kultur finden könnte. Er

sah in der Entkulturation mehr oder weniger
die einzige Chance für den Menschen, seine
Entfremdung von der Natur aufzuheben. Der
Mensch habe sich zu sehr von der Natur
entfernt und müsse deshalb so weit wie
möglich zu seinem natürlichen Ausgangspunkt

zurückgeführt werden. So glaubte
Rousseau in seinem 2. Discours die Stelle
gefunden zu haben, die dem Menschen zu
seiner Personalisation im Laufe des Kulturprozesses

am adäquatesten gewesen wäre. Es ist

jene 2. Epoche agrarischen Daseins, die vor
der Erfindung der Metalle liegt. In diesem
geschichtlichen Stadium sieht Rousseau den
Ausgleich von Bedürfnissen und deren Erfüllung

am besten gewahrt. «Obwohl.. .die
Menschen weniger ausdauernd geworden
waren und das natürliche Mitleid eine gewisse
Veränderung erfahren hatte, musste diese
Periode der Entwicklung der menschlichen
Fähigkeiten, da sie die richtige Mitte zwischen
der Lässigkeit des Naturzustandes und der
ungestümen Tätigkeit unserer Selbstsucht
hielt, die glücklichste und dauerhafteste
Epoche sein. »2

Ähnlich wie K. Marx, sieht Rousseau in der
Notwendigkeit der Arbeitsteilung und in dem
dadurch bedingten Tauschhandel, derwieder-
um eine weitgehende Spezialisierung nach
sich zog, den Anfang für den kulturellen
Sündenfall der «Entfremdungdes Menschen».

Jean-Jacques Rousseau,
1712-1778
(Gemälde von Quentin
La Tour, 1752)

Es ist natürlich auch Rousseau nicht möglich,
das Rad der Geschichte zurückzudrehen.
Auch will er nicht die Gesellschaft total
revolutionieren. Er vertraut vielmehr auf die
Macht einer natürlichen Erziehung, in der der
junge Mensch von Anfang an von der verderbten

Umwelt ferngehalten wird und auf dem
Lande «in aller Freiheit der Bauern und
Wilden» aufgezogen wird. Nach einer
solchen gesellschaftsabstinenten Erziehung wird
der Zögling gegen die Verderbtheit der Gesellschaft

nicht nur immunisiert sein, sondern
diese selbst von innen heraus neu gestalten
können.

Dieser Gedanke der Entkulturation, der
Kulturkritik und Kulturnegation zieht sich seit
Rousseau wie ein roter Faden durch die
Geschichte der Pädagogik. Pädagogische
Provinzen und Inseln als utopische Wunschbilder

eines auf Kulturregression sinnenden
Geistes entspringen fast immer aus einem
Unbehagen an der bestehenden Kultur, wie
etwa bei A. S. Neill, bei G. Wynecken, bei
Geheeb, bei Fichte und Goethe, und nicht
zuletzt heute in der «Antipädagogik».

Da hier immer die bestehenden Verhältnisse
für die Unmöglichkeit einer Personalisation

angenommen werden, müssen sie negiert
bzw. kritisiert werden. Die Kultur wird
dadurch überschritten, dass sie von vornherein
negiert wird.

Gerade in unseren Tagen gewinnt diese Idee
wieder an pädagogischer Virulenz, seit die
atomare Bedrohung, die Problematik des
Umweltschutzes und die allgemeine
Krisenhaftigkeit das Bewusstsein für die negativen
Erscheinungen unserer Kultur geschärft
haben. Alternative Lebensformen, Aussteiger-
tum und allgemeines (wie auch immer
empfundenes) Emanzipationsstreben haben
diesen Gedanken der Kulturkritik und
Kulturnegation wieder neu entfacht.

Die pädagogische Unmöglichkeit einer
solchen fiktiven Entkulturation zeigt sich
allein schon darin, dass solche Modelle,
soweit sie überhaupt verwirklicht worden
sind, die pädagogische Landschaft kaum zu
beeinflussen vermochten. Der Grundirrtum

16 schweizer schule 11/86



dieser pädagogischen Utopie liegt darin
begründet, dass sie von einem falschen
Menschenbild ausgeht, das in der
Selbstgenügsamkeit des Menschen, in seiner Fähigkeit
zur Selbstregulierung basiert. Der edle Wilde,
der «solitaire», der sich selbst genügt und zu
seiner Selbstgestaltung keinen Partner benötigt,

ist eine reine gedankliche Fiktion. Robinson,

als Idealgestalt des Menschen, der aus
eigener Kraft und Intuition sein Leben
meistert, ist eine utopische Schwärmerei geblieben

und hat sich nicht als humane Lösung
bewahrheiten können. Diese Gestalt tritt uns
heute in verschiedener Form in seiner negativen

Ausprägung als Kasper Hauser, als vom
Hospitalismus geschädigter Säugling oder als
verwah rIoster j ugend I icher Krimineller gegen-
über. Der Glaube an ein pädagogisches
Münchhausentum ist uns durch verschiedene
Forschungsergebnisse der Biologie
(Portmann), der Anthropologie (Gehlen), der
Verhaltensforschung (Lorenz, Eibl-Eibelsfeldt)
genommen worden.

Der Mensch in seiner Sonderstellung in der
Welt ist von Hause aus auf Kultur und Gesellschaft

hin ausgerichtet. Der Mensch ist kein
Naturwesen, sondern in seiner Disposition
Kultur- und Sozialwesen. Es ist deshalb dem
Menschen nicht möglich, ohne eine soziokul-
turelle Umwelt zu leben. Das Neugeborene
kann sich selbst keine ihm optimal erscheinende

Umwelt geben. Es wird in eine ganz
bestimmte Kultur ohne seinen Willen
hineingeboren — und das durchaus zu seinem
Vorteil. Denn ohne einen «sozialen Uterus»
ist es einfach existenzunfähig.

II. Personalisation durch Kultur-
resubjektivation

Aufgrund der Notwendigkeit der menschlichen

Entkulturation ist es nicht verwunderlich,

dass der Prozess der Kulturtradition als
wesentlicher Bestandteil der Personalisation
gesehen wurde. Bildung als Ziel hierzu wurde
deshalbvon O. Willmann als geistige Güterbewegung

definiert. Persönlichkeit konnte

schon nach Humboldt nur der genannt werden,

der ganz bestimmte Bildungsgüter in
sich aufgenommen hatte. Der Mensch war
nur dann Mensch, wenn er imstande war, sich
die Emanationen des objektiven Geistes, d.h.
die Kultur aneignen konnte. Besonders in der

sog. Kulturpädagogik kam diese Vorstellung
wiederzumTragen, mit ihren Repräsentanten,
wie R. Meister, G. Kerschensteiner und E.

Spranger {Litt, Flitner).

G. Kerschensteiner hat in seinem Grundaxiom
des Bildungsprozesses, dass die Struktur des
Bildungsgutes, der Struktur des Seelenlebens
des Zubildenden adäquat sein müsse,
zugleich das Prinzip der Personalisation in
kulturpädagogischer Sicht angesprochen.
Oder um es mit E. Spranger zu formulieren:
«Zwischen beiden: den individuellen Strukturen

(oder Persönlichkeitstypen) und den
überindividuellen Strukturen (oder
Kulturgebietstypen) bestehen natürlich innere
Beziehungen. Denn zuletzt ist es immer der lebendige

Einzelmensch, indem der Sinn der
überindividuellen Kultur erlebt wird und zur
Gestaltung drängt»3 oder, wie man mit R. Meister

formulieren könnte, «resubjektiviert»4
wird.

Georg Kerschensteiner,
1854-1932

Persönlichkeit wird man also im Zirkulations-
prozess von Subjektivation und Objektivation
des Geistes. Der Mensch gelangt dadurch zu
seiner Selbstverwirklichung, dass er bereit ist,
seinen Anlagen und Strukturen gemäss die
vorgefundenen objektiven Kulturgüter, wie
Literatur, Sitten, Gebräuche usw., wieder in

schweizer schule 11 /86 17



sich zu verlebendigen, zu resubjektivieren
Persönlichkeit ist das werterfullte, sich in
seinem Gewissen an objektiven Werten
orientierende Individuum

Diese Form der Personalisation ist uns nicht
nur wegen ihrer oft metaphysischen Implikationen

nicht mehr nachvollziehbar Wir
wissen aus der kulturanthropologischen
Forschung, dass Werte tmmer e\nergeschichtlichen

Interpretation unterliegen und deshalb
nicht als Objektivationen des absoluten
Geistes betrachtet werden können Zudem
wissen wir aus der Anthropologie und der
Entwicklungspsychologie, dass es
wissenschaftlich nicht mehr vertretbar ist, den
Menschen typologisch zu sehen Der Mensch
als «offenes Wesen» kann diese oder jene
Kulturmorphologie durchlaufen Er ist individuell

nicht im Sinne einer Typologie festlegbar

Personalisation ist deshalb nicht nur als
Kulturtradition oder Kulturresubjektivation zu
verstehen Die Person selbst ist es, die Kultur
schafft Der Mensch ist sich als Kulturwesen
selbst zur Aufgabe gestellt und kann sich
dabei nicht allein auf die überkommenen
Werte und Normen einer Gesellschaft stutzen,
wenn er Persönlichkeit werden will Denn der
Mensch ist nicht nur Geschöpf, sondern auch
«Schopfer der Kultur» (Landmann)

III. Personalisation durch Sozialisation

Fur Rousseau und im gewissen Masse auch fur
die Kulturpadagogik war der Ausgangspunkt
der Personalisation das Individuum und
dessen Selbstverwirklichung Eine völlig
kontrare Position muss in sozialistischer
Ansicht von der Personalisation bezogen
werden, wie sie sich im Werke A 5 Makaren-
kos widerspiegelt

«Der tiefere Gedanke, den Marx in seinem
'Kommunismus'verkündet, lautet dieburger-
liche'Person' ist aufzugeben, damitdie wahre
Persönlichkeit, Freiheit und Selbständigkeit
des Menschen, seine Überlegenheit über alle
Naturgegebenheit des Daseins sich entfalten
konnte» 5 Menschsein heisst fur K Marx mehr

als nur Individuum sein, Menschsein heisst in
erster Linie Gesellschaftswesen sein, heisst

Gattungswesen sein Der Mensch entwickelt
deshalb seine Fähigkeiten, seine Möglichkeiten

und seine Grosse erst in der Gesellschaft
Emanzipation ist nur durch Sozialisation
möglich

Nach A S Makarenko ist die Selbstfindung
des Menschen nur im Sozialismus möglich Es

ist deshalb nicht verwunderlich, dass es nach
ihm «keine Persönlichkeit ausserhalb des
Kollektivs geben kann und damit auch kein
abgesondertes pädagogisches Schicksal» 6

Das Individuum erfahrt sich und seine
Möglichkeiten erst im Kollektiv

Es ist deshalb eine pädagogische Grunderkenntnis

der Pädagogik Makarenkos, dass

man sich nicht direkt pädagogisch an das
Individuum wendet «Mit wachsender Erfahrung

kam ich zu dieser tieferen Uberzeugung,
die spater auch durch die Praxis erhärtet
wurde, dass es keinen unmittelbaren Ubergang

vom Gesamtkollektiv zur Persönlichkeit
gibt, sondern nur einen Ubergang mit Hilfe
des speziell zu pädagogischen Zielen organisierten

Grundkollektivs» (S 116)

Ein Grundkollektiv ist jene Gemeinschaft von
Menschen zu nennen, «dessen Mitglieder
durch ihre Arbeit, Kameradschaft, Lebenswei-
seund Ideologie standig vereint sind» (S 117)

Und in dieser sozialen Kohärenz entwickelt
sich die Persönlichkeit Wenn man eine
Persönlichkeit heranziehen will, dann muss
dies innerhalb des Grundkollektivs durch die
parallele Einwirkung geschehen Deshalb hat
es Makarenko standig vermieden, den einzelnen,

auch wenn er durch eine soziale Verfehlung

auffiel, direkt anzugehen Das Kollektiv
hat die eigentliche Erziehung der Persönlichkeit

zu ubernehmen So berichtet Makarenko

«Petrenko hat sich in der Fabrik verspätet Am
Abend erhalte ich Meldung darüber Ich
beordere den Kommandeur der Abteilung, zu
der Petrenko gehört, zu mir und sage <Bei dir
gab es eine Verspätung in der Fabrik >

<Ja, Petrenko hat sich verspätet >

<Dass das nicht wieder vorkommt >

<Zu Befehl Kommt nicht wieder vor >

18 schweizer schule 11/86



Petrenko hat sich zum zweitenmal verspätet.
Ich berufe eine Abteilungsversammlung ein.
<Bei Euch hat sich Petrenko ein zweites Mal
verspätet.)
Ich erteile der ganzen Abteilung einen
Verweis. Sie versprechen, dass es nie wieder
vorkommen wird,
dhr könnt gehen!)
Danach verfolge ich, was geschieht. Die
Abteilung wird die Erziehung Petrenkos selbst
übernehmen und zu ihm sagen:
<Du hast dich in der Fabrik verspätet. Das
bedeutet, unsere Abteilung ist nicht pünktlich.)

Eine solche Ermunterung der Persönlichkeit
durch die Abteilung hilft uns sehr viel»
(S. 119).

Ziel solcher pädagogischen Einwirkung ist die
«freie Persönlichkeit, die von sich aus die
notwendigen Aufgaben im Kollektiv leistet».
Denn die Interessen des Kollektivs stehen
immer über den Interessen der Einzelpersönlichkeit.

Wie gelangt nun das Individuum zu einer
solchen Höhe kollektiv verpflichteter
Persönlichkeit?

Wenngleich A. S. Makarenko um die Komplexität

der menschlichen Person wusste, glaubte
er doch, dass vieles am menschlichen Verhalten

wie in einer Stanzmaschine hergestellt
werden könne:

«Jedenfalls war mir klar, dass man sehr viele
Details der menschlichen Persönlichkeit und
des menschlichen Verhaltens mit einer
Stanzmaschine herstellen könne, doch erforderte
dies auch besondere Präzisionsarbeit der
Stanzmaschine selbst sowie allergrösste
Vorsicht und Genauigkeit» (S. 25).

So hat Makarenko an anderer Stelle von einer
pädagogischen Chemie und Physik gesprochen,

die den Erzieher in die Lage versetze,
die Organisation der Persönlichkeitzu ermöglichen.

Eine durch das Kollektiv geformte
Persönlichkeit zeigt folgende Eigenschaften:
«das Selbstgefühl des Menschen im Kollektiv,
die Art seiner Bindungen und Reaktionen im
Kollektiv, seine Diszipliniertheit, seine Bereit-

Anton Semjonowitsch
Makarenko,
1888-1939

schaft, zu handeln und sich zu bremsen, seine
Fähigkeit zu Takt und sein Orientierungsvermögen,

seine Prinzipienfestigkeit, sein
emotionales Perspektivstreben» (S. 100).

Gerade die Disziplin ist eine pädagogische
Kategorie in der Pädagogik Makarenkos.
Disziplin schafft Freiheit, schafft Geborgenheit

im Kollektiv. Der Mensch ist nach Makarenko

als soziales Wesen zu sehen, das erst in
der sozialen Interaktion zur Persönlichkeit
werden kann. Deshalb haben die Interessen
des Kollektivs immer über den Interessen der
Persönlichkeitzu stehen (S. 105). Und nur von
hier her ist der Satz Makarenkos in Bezug auf
die Kinderliteratur verständlich, dass ihr Ziel
darin bestehe, «eine ganzheitliche kommunistische

Persönlichkeit» heranzubilden. Auch
die modernen Sozialisationstheorien, die die
Eingliederung des Individuums in die jeweilige

Gesellschaftsstruktur als primäre pädagogische

Zielvorstellung vor Augen haben, sehen
die Entwicklung zur Persönlichkeit nur durch
die Gruppe oder Gesellschaft garantiert. Die
Gruppe, das Kollektiv oder die Gesellschaft
haben ineinersolchen «soziotropen» Pädagogik

ihren Schwerpunktaufdie Internalisierung
von Normen, Werten und Rollen und deren
Akzeptanz gesetzt. Soweit solche Theorien
«emanzipatorische» Aspekte aufnehmen im
Sinne der Rollendiskrepanz der Disfunktiona-
lität, haben sie Mühe bei der Erklärung, wie
durch einen normierenden Vorgang der
Anpassung die Fähigkeit zur Rollendistanz
oder Disfunktional ität entwickelt werden
kann.

schweizer schule 11/86 19



Hatte Rousseau den Menschen zu einseitig als
Individualwesen gesehen, so mussdersoziali-
sationsorientierten Pädagogik der Vorwurf
gemacht werden, dass siebei ihrer einseitigen
Betonung des Menschen als «ens sociale» die
Antinomie Individuum und Gemeinschaft
zugunsten der letzteren aufhebt Der Mensch
aber ist nicht nur ein soziales, sondern auch
ein personales Wesen, das keiner Idee geopfert

werden darf, das nicht versachlicht und
nicht verzweckt werden darf Wer die Interessen

des Kollektivs über die Interessen der
Person stellt, verletzt den Anspruch des
Menschen auf seine Selbstbestimmung und
seine Wurde Der Prozess der Personalisation
besteht ja gerade darin, dass der einzelne sich
selbst seine Norm setzt und damit subjektive
Werte fur verbindlich erklart

Sozialisierende Erziehung ist autoritäre,
fremdbestimmende Erziehung «Indem es das
Recht der freiwilligen Beteiligung der Einzel-
personlichkeit anerkennt, fordert das Kollektiv
von dieser Einzelpersonlichkeit, solange sie
ihm angehört, bedingungslose Unterwerfung,
wie sie aus der Souveränität des Kollektivs
hervorgeht» (S 80).

Demokratisch können Mittel und Wege zur
Erreichung der von der Gesellschaft vorgegebenen

Ziele diskutiert werden, die Ziele selbst
jedoch sind bereits testgesetzt una maisKuta-
bel, da sie von vornherein akzeptiert werden
müssen. Wer in das Kollektiv, die Gruppe,
eintritt, hat sich diesem Ziel zu unterwerfen
Dies gilt auch zum grossen Teil fur die
demokratische Gesellschaft Auch hiermarkiertder
Gruppenzwang die Lebenslinie der Individuen,

z B im Kindergarten, in der Schule oder
im Beruf. Gerade die Uberbetonung des
«sozialen Lernens» in manchen Institutionen
kann als Indiz fur eine allgemeine Sozialisa-
tionsmentalitat gelten, die vom einzelnen
Individuum erwartet, dass es seine Individuation

zugunsten der Solidarität zurückstellt
Aussenseiter, Randgruppen, Andersdenkende
haben von der Terminologie ihrer Bezeichnung

her ein negatives Image

Personalisation durch Sozialisation ist immer
in der Gefahr, uniform zu werden. Die Einmaligkeit

und Originalität der Persönlichkeit
wird häufig dem funktionalen Interesse des
Kollektivs bzw der Gruppe geopfert Personalisation

durch Sozialisation fuhrt deshalb
gerne zu einer Anpassung des Individuums an
die Interessen der jeweiligen Gesellschaft,
dies um so mehr, je starker man Sozialisation
im Sinne der Anpassung definiert

IV. Personalisation als Kulturtransformation

Personalisation gelingt weder in der Kulturabstinenz

noch in der totalen Kulturubernahme
noch in der alternativen Gestaltungvon Kultur
allein Es genügt nicht, sich zu «emanzipieren»

oder allein zu partizipieren Der
entscheidende Punkt im Prozess der Personalisation

ist der Gewinn einer eigenen Kultur inder
Kulturtransformation

In einem anthropologischen Verständnis von
Kulturtransformation bedeutet dies, dass die
bestehenden sozio-kulturellen Verhaltnisse
von der Einzelperson auf die Validität fur die
Personlichkeitsgestaltung hinterfragt werden
Die bestehende Kultur muss nach den Wert-
massstaben des Individuums in den Werthorizont

des Individuums transformiert werden
Dieser Prozess der Transformation darf nicht
als Kulturnegation verstanden werden Die
bestehende Kultur muss, wie sie nun einmal
ist, als Ausgangsbasis akzeptiert werden Das
Aussteigen aus der gegenwartigen komplexen
Kultur wurde dem kulturellen Selbstmord
gleichkommen Die Angebote der gegenwartigen

Gesellschaft (Konsum, Massenmedien,
Freizeit, Urlaub, Politik usw) sind in sich
selbst-vom Individuum her gesehen —weder
positiv noch negativ an sich zu bewerten,
sondern gewinnen ihren Valenzwert erst im
Transformationsprozess. Das Fernsehen ist
z.B. weder positiv noch negativ, sondern
gewinnt seine Validität erst in der individuellen

Wertung des Individuums

Personalisation kann damit nicht nur als
modaler Anpassungsprozess verstanden
werden, sondern Personalisation bedeutet
Kulturtransformation

20 schweizer schule 11/86



Die Genese einer Persönlichkeit vollzieht sich
transsozial und stellt immer mehr dar, als die
jeweilige Mittelmässigkeit als Norm des
Menschseins vorgibt. Eine Persönlichkeit
erkennt deshalb die nivellierenden Moden
der jeweiligen Kultur und verfällt nicht den
kurzlebigen Trends und dem herrschenden
Zeitgeist. Es ist die Suche nach ihrer
Eigentlichkeit, die sie die vorgegebene Kultur
transzendieren und transformieren lässt.

Diese Suche nach der Eigentlichkeit setzt ein
grosses Spektrum an Informiertheit voraus.
Die notwendige Selektion der Kultur wird
nicht aus Kulturpessimismus vorgenommen,
sondern erst nach einer gründlichen Reflexion
und eigener Wertentscheidung.

Die Echtheit einer Persönlichkeit ist deshalb
nicht nur an ihrer «Innerlichkeit» oder am
Grad ihrer «Anpassungsfähigkeit» zu messen,
sondern vor allem an ihrer Transformationskraft,

die sie die bestehende Kultur erfassen,
aber auch transzendieren lässt; an ihrem
Vermögen also selbst neue Kulturzu schaffen.

Die ersteAufgabe beim Prozessder Personalisation

besteht in der Selbsterkenntnis, die die
exogenen wie die endogenen Faktoren und
Bedingungen der Persongenese umfassen.
Hier spielen die Anlagen, die Potenzen, die
durchlebte Lerngeschichte, die Vergangenheit
Wünsche und Zukunftsperspektiven eine
Rolle. Die ganze Breite des individuellen
Seins muss hier in diese Selbstanalyse
eingehen.

Eduard Spranger,
1882-1963

Ist der einzelne sich in seiner Selbstanalyse
über seine Möglichkeiten und Grenzen klar
geworden, wird er eine ihm ureigene Zielsetzung

ins Auge fassen. Hierbei wird er ganz
bestimmte Lebensprioritäten setzen, aber
auch die schmerzliche Erfahrung machen,
dass er nur ganz bestimmte Möglichkeiten
seines menschlichen «Potentials» wird
verwirklichen können. Eine notwendige Selektion

wird die Folge sein.

Die zweite Aufgabe besteht nun darin, die
erkannten Möglichkeiten in der Kulturtransformation

zu realisieren. Kulturtransformation ist
Kulturselektion im Bezug auf die eigene
Persönlichkeitsgestaltung. Diese Selektion ist
nicht quantitativer, sondern qualitativer
Natur. Jeder Kulturgegenstand ist grundsätzlich

von Bedeutung, aber nicht in jeder
Hinsicht. Deshalb ist für die Personalisation
nicht der generelle, sondern der qualifizierte
Verzicht notwendig. Ohne einen solchen
Begriff von «Askese» verbleibtdie Personalisation

in der Unverbindlichkeit der Sozialisation
und verliert ihre Eigentlichkeit. Dieser qualifizierte

Verzicht richtet sich nicht gegen
bestimmte Kulturerzeugnisse, sondern versucht
ihnen (wie z.B. dem Fernsehen) eine neue
Qualität zu geben. Askese ermöglicht die
Befreiung von der vorgegebenen Diktion und
ermöglicht die Suche nach Möglichkeiten der
Kulturtransformation. Der Mensch wird nicht
mehr von den sozio-kulturellen Verhältnissen
bestimmt, sondern bestimmt selbst
kulturschaffend.

Der Kulturprozess ist zwar von einzelnen
nicht unmittelbar in andere Bahnen zu
lenken, aber er kann als einmalig gestaltete
Persönlichkeit diesen Prozess neu qualifizieren,

indem erdie bestehende Kulturtranszen-
diert und transformiert.

Es geht also in der Personalisation nicht
darum, die bestehende Kultur zu beseitigen,
sondern sie zu modifizieren und zu transzendieren.

Wie man diesen Prozess auch immer
bezeichnen mag, als Kulturtranszendierung,
Kultursublimierung oder Konstituierung der
transinstitutionellen Freiheit, immer ist sein
Ausgangspunkt von der Person her zu verstehen.

Jede Person musssich ausder jeweiligen
Kultur die eigene Kultur schaffen.

schweizer schule 11/86 21



Das Werden der Persönlichkeit vollzieht sich
aber nicht spektakulär im lauten Lärm der
Öffentlichkeit. Sie ist wie alle geduldige
Arbeit alltäglich. «Das Verstummenkönnen,
das Eingeständnis der Ratlosigkeit, der
Verzicht auf das propagandistische Wort gerade
an öffentlicher Stelle, das echte Schlussfol-

gern, weil man noch an die Wahrheit glaubt,
die Verachtung der leichten Siege und der
facihtes, der Gutwilligkeit, des Verstehen-
wollens»7, all dies sind Zeichen einer
Persönlichkeit.

Anmerkungen:

1 R. Ulieh Erziehung als kulturelles Transzendieren, in
K Schaller-K H Schafer Bildung und Kultur. Ein

Repetorium moderner Bildungstheorien, Hamburg 1968,
5 215.
2 |J Rousseau: Abhandlung über den Ursprung und die
Grundlagen der Ungleichheit unter den Menschen,
Klmkhardts Pädagogische Quellentexte,
hrsg von H Rohrs, Bad Heilbrunn 1967, S 92
3 E Spranger Strukturlehre, in Schaller-Schafer, wie
oben, S. 114
J vgl. die Interpretation R Meisters durch M Stettner
3 Ph Eggers. Gesellschaftspolitische Konzeptionen,
Stuttgart 1969, S 43.
6 HE Wittig Persönlichkeit und Werk des Sowietpad-
agogenAS Makarenko, in H E Wittig:S.S Makarenko,
Ausgewählte pädagogische Schriften, Paderborn 1969,
S 234
7 A Gehlen: DasEndeder Persönlichkeit, inStudienzur
Anthropologie und Soziologie, Weinheim 1963, S. 331.

Bildquellen:

Franz Hofmann, Anton Serrqonowitsch Makarenko,
Köln 1980
Marie Kerschenstemer, Georg Kerschensteiner, München-
Berlin 1939
Hans Wenke, (Hg.), Eduard Spranger, Heidelberg 1957
Bernard Gagnebm, A la rencontre de |ean-Jacques
Rousseau, Geneve, 1962

Was ist wichtig?

Max Feigenwinter

Max Feigenwinter, 1943,
Didaktik- und Ubungsschut-
lehrer am Seminar Sargans.
Autor mehrerer Bucher fur
die Hand des Lehrers, letztes
Werk «Gesprachserziehung
konkret» (Benziger Verlag)
1985 Mitarbeit in der
Lehrerfortbildung und
Erwachsenenbildung

Als Lehrer sind wir täglich vielfältig und in
hohem Mass gefordert. Nebst der Unterrichtszeit,

die wir mit unsern Schülern verbringen,
brauchen wir viel Zeit für die Vorbereitung.
Sicher ist es einem erfahrenen Lehrer dann
und wann möglich, ohne grosse schriftliche
Vorbereitung vor die Klasse zu treten. Sicher
gelingt ihm oft auch so ein guter Unterricht,
weil er einen bestimmten Stoff schon mehrmals

behandelt hat, dabei Erfahrungen
gemacht hat, die er bei einer weitern Behandlung

einsetzen kann. Jeder Lehrer muss aber
doch recht viel Zeit für die Vorbereitung
einsetzen. Denken wir, dass neue Lehrmittel,
neue Lehrpläne erscheinen und uns auf neue
Wege schicken. Wenn wir uns auf eine
Unterrichtseinheit vorbereiten, müssen wir uns
unbedingt Zeit nehmen, uns selbst mit dem
Stoff beschäftigen, uns ansprechen und
begeistern lassen, wenn wir nachher andere
damit begeistern sollen. Ich erlebe es selbst
immer wieder, wie wichtig es ist, die eine
oder andere Lektion ganz genau vorzubereiten,

so wie ich es als Seminarist machte. Ich
habe das Gefühl, ich brauche dies, um mei-

22 schweizer schule 11 /86


	Bildung und Kultur : zum Prozess der Personalisation als Kulturtransformation

