Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 71 (1984)

Heft: 1

Artikel: Meister und Schuler in der neuen, alternativen Religiositat : Vortrag
Autor: Schmid, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-526338

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-526338
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

schweizer schule 1/84

17

Meister und Schiiler in der neuen, alternativen

Religiositat*

Georg Schmid

Wer die Welt der neuen religiésen Bewegun-
gen zu Uberblicken sucht, wird verwirrt durch
die bizarre Vielfalt der Gruppen. Scientology,
Neo-Sannyas, Transzendentale Meditation,
AnandaMarga, Sri Chinmoy, Vereinigungskir-
che, Gesellschaft fur Krishna-Bewusstsein,
Sai Baba, Babadschi, Siddha Yoga, Kinder
Gottes — der religiose Aufbruch jenseits der
traditionellen Kirchen und Gemeinschaften
entbehrt aufs erste besehen vollig der Eindeu-
tigkeit. Die widerspruchlichsten Tendenzen
melden sich in der alternativen Religiositat
zum Wort: Selbstentwertung und Selbstbe-
freiung, Biblizismus und Synkretismus, tradi-
tioneller Hinduismus in moderner Ausrich-
tung und Computerreligiositat, Apokalyptik
und Ekstasebereitschaft, Bewusstseinsveran-
derung und Antikommunismus, Erfahrung
des personlichen Gottes und Realisierung des
Nicht-Selbst, das Anatta, Scientismus und
Wissenschaftsangst —wo lassen sich in dieser
wirren Fllle alternativer Religiositat noch
Grundlinien erkennen? Wo finden sich Cha-
rakteristiken, die nicht nur fur diese oder jene,
sondern fur alle Bewegungen bezeichnend
sind?

Gemeinsam — so scheint mir — ist den neuen
Formen alternativer Religiositatbloss ein neu-
es Verstandnis und eine neue Erfahrung des
Meisters, das Auftreten eines Meistertypus,
den die Religionsgeschichte in dieser Form
bisher noch nicht gekannt hat, auch wenn
sich in der Vergangenheit Meister fanden, die
in Einzelheiten das vorwegnahmen, was wirin
den Meistern der Gegenwart entdecken. Die-
ser neue Typus des religidsen Meisters zeigt
sich in mindestens dreifacher Weise: 1. Der
Meister gewahrt klare Orientierung in einer

* Referat, gehalten anasslich der Generalversamm-
lung der assoziierten Schulen in Biel (9. 3. 83).

immer komplexeren Welt. 2. Der Meister fuhrt
eine grundsétzlich unbegrenzte Zahl von
Schulern zu Personlichkeitswandel und Be-
wusstseinsveranderung. 3. Der Meister ge-
wahrt einer ebenso grossen Zahl von Anhan-
gerndie Chance der Identifikation mitihm und
der Partizipation an seinem Wesen.

1. Orientierung und Erlosung

Wer von den Meistern der Gegenwart spricht,
von den wegleitenden Gestalten in den neuen
religiosen Bewegungen, und wer dann diese
Meister Gurus, Lehrer, nennt, der muss sich
von allem Anfang an vor Augen halten, dass er
es hier nicht mit Lehrern im westlichen Sinne
zu tun hat, also mit Padagogen, die den klei-
nen und den jungen Menschen einfuhren wol-
len in eine recht vielschichtig gewordene
Welt. Der Meister der alternativen Religiositat
erlautert und vermittelt nicht bloss Wissen
oder diese und jene Fertigkeit und Fahigkeit.
Erist kein Lehrer furs Hier oder Dort, furs Dies
oder Das, fur dieses oder jenes Fach. Erist ein
Lehrer furs «Ein und Alles», ein Interpret des
Ganzen. Er vermittelt nicht Erkenntnisse, er
gewahrt den Zugang zur Mitte alles Wirkli-
chen, er vermittelt Wahrheit. Ja noch mehr: er
ist die Wahrheit. In seiner Person begegnet
dem Schiuler der Sinn seines Lebens.

Diese durch nichts zu Uberbietende Bedeu-
tung des Meisters zeigt sich bereits dort, wo
wir auf den ausserlichen, den lehrmassigen,
den dogmatischen oder den ideologischen
Aspekt dieser alternativen religiosen Gruppen
achten. Der Junger war, bevor er zum Meister
fand, oder bevor der Meister zu ihm fand, von
der Vielzahl der eigenen und der kollektiven
Probleme dermassen verwirrt, dass er entwe-
der mutlos oder gar mit apokalyptischen Vor-
ahnungen in die nahe Zukunft sah, oder dass
er aus der Vielzahl der Probleme heraus ein-
fach in irgendein Vergessen hineinzufliehen



18

schweizer schule 1/84

suchte, hiess diese Flucht nun Karriereden-
ken, traditionelle Hauslichkeit, Ablenkung
oder Droge. Durch die Begegnung mit dem
Meister und seiner Wahrheit hat sich diese
Sicht vollig verwandelt. Nicht dass die Proble-
me bereits schon geldst waren. Die Fulle des
Negativen ist flirs erste noch so drahend wie
zuvor. Aber in seinem Meister fand der Junger
endlich einen Menschen, der ihm diese Un-
summe des Negativen deutet, der alles Ubel
auf ein Grunduibel, alles Fehlerhafte auf einen
Ur-Fehler zuriickzufihren vermag. In einem
Urproblem sieht der Schiler jetzt die Summe
aller seiner Probleme verdichtet. Zum ersten
Mal hat er das Gefuhl, dass er die Summe des
Argen durchschaut, dass es ihm gelang, den
Feind zu lokalisieren. Jeder der zeitgenossi-
schen religiosen Meister tritt auf als Arzt, der
einer kranken Welt und einer kranken
Menschheit die Diagnose stellt. Die anderen
sehen bloss die zahllosen Symptome des Lei-
dens. Er sieht tiefer, er sieht grundsatzlicher.
Er kennt das Grundibel, den eigentlichen
Krankheitsherd. Im einzelnen fallen diese Dia-
gnosen selbstverstandlich sehr unterschied-
lich aus. Fur die «Transzendentale Medita-
tion» ist Stress, Verspannung die Quelle allen
Unfriedens und Ursache flr alles Fehlverhal-
ten. Fur andere — wie Siddha-Yoga und Krish-
na-Bewegung — liegt das Grundubel im feh-
lenden Gottesbewusstsein, im Losgeldstsein
des Menschen von der Mitte aller Wirklichkeit.
Scientology sieht das Fehlverhalten des Men-
schen vor allem durch Engramme verursacht,
durch negative Pragungen, bewirkt durch
traumatische Erlebnisse in der nahen oder
fernen Vergangenheit. Die Vereinigungskir-
che hingegen sieht — altchristlichen Sprach-
gebrauch abwandelnd — in einem Sindenfall
und der anhaltenden Wirksamkeit Satans das
Prinzip alles Negativen, das Grundiibel, an
dem Menschen, Familien, Staat und Welt lei-
den. Die Familie der Liebe, die unsere Gegen-
wart und nahe Zukunft in apokalyptischen
Farben malt, sieht im System des Widergottli-
chendie uberall wirksame Ursache flir alle Be-
-lastungen unserer Welt.

Nun mogen wir einwenden, all diese Diagno-
sen seien viel zu einfach. Die Summe des Pro-
blematischen und des Negativen lasse sich
nicht auf ein Grundlbel zurlickfihren. Auch
einer zugegebenermassen kranken Mensch-
heit und kranken Welt kénne niemand die Dia-

gnose stellen. Die Summe der Probleme sei
viel zu komplex.

Dieser Einwand liegt sicher nahe. Trotzdem
durfen wir die heilsame Wirkung dieser Re-
duktion des Vielen aufs Grundsatzliche und
Eine nicht Ubersehen. In der Fille der anste-
henden Probleme — Beziehungsschwierigkei-
ten, Sinnfrage, Umweltbelastung, drohende
militarische Katastrophen, wirtschaftliche
und berufliche Probleme — rufen manche
nach einem Meister, der ihnen endlich diese
ganze Summe des Negativen deutet. Denn das
Negative, das wir lokalisiert haben, kann uns
nicht mehrim gleichen Mass beunruhigen wie
das Dunkel, das zwar (iberall prasent, aber nir-
gends greifbar ist. Nicht zufallig haben schon
weit bedeutsamere Gestalten als die zeitge-
nossischen Meister einen @hnlichen Weg be-
schritten. Gautama wird zum Buddha, zum Er-
leuchteten, indem esihm gelang, furs Erste al-
les Leiden auf ein Urleiden, auf den Lebens-
durst, die Lebensgier zurlickzufihren. In Zei-
ten grosser Belastung rufen viele nach einem,
der ihnen die Summe des Negativen deutet.

Der Meister der Gegenwart sieht sich aber
nicht bloss als Arzt, der einer kranken Welt die
Diagnose stellt. Selbstverstandlich weiss er
auch um die rechte Therapie. Er vermag nicht
nur das Urleiden zu entdecken, er vermag es
auch anzugehen und zu Uberwinden. Weil er
aber nicht nur diese oder jene Probleme an-
geht, oder diesen oder jenen Schwierigkeiten
zu wehren sucht, sondern sich dem Grund-
Ubel zuwendet und das Urleiden lUberwindet,
bietet der Meister dem Schuler nicht nur Lo6-
sungen an, er gewahrt Erlosung. Er befreit
vom Uriibel. Er ist darin Christus vergleichbar,
der Erloser fur den, der ihm folgt. (Im Unter-
schied zum zeitgendssischen Meister ist fur
Christus allerdings Erlésung keine Methode
und Wahrheit, kein Rezept, das sich in Kursen
anbieten und eventuell sogar verkaufen lasst.)
Jede Alternativreligion kann also verstanden
werden als Therapie fur eine kranke Mensch-
heit und fur eine kranke Welt. Selbstverstand-
lichsind die empfohlenen Therapien nicht we-
niger unterschiedlich als die entsprechenden
Diagnosen. Und selbstverstandlich ist jede
Gruppe uberzeugt, dass sie den rechten Weg
zur Heilung kennt. Die Therapien der anderen
Gruppen werden von jeder Gruppe deshalb
als unnutz oder gar als schadlich verworfen,



schweizer schule 1/84

19

weil die andere Gruppe jeweils von einer fal-
schen Diagnose ausgeht.

Um nur auf ein paar empfohlene Therapien
kurz einzugehen: Durch Léschen der erwahn-
ten Engramme kann der Mensch «clear» wer-
den und damit nach der Lehre der Scientology
die Grenzen seines bisherigen Daseins in je-
der Richtung fast beliebig Gberschreiten. Ein
«clear» ist ein Mensch, der jedes Ziel, das er
sich setzt, erreichen kann. Durch Transzen-
dentale Meditation, d.h. durch eine Versen-
kungslibung, die der Quelle aller Gedanken
nicht nur nahe kommt, sondern ins reine Be-
wusstsein, in den Urgrund aller geistigen
Wirklichkeit transzendiert, wird der Mensch
fahig, personliche und soziale und politische
Probleme in einer Weise zu losen, wie es sich
der verspannte, gestresste Mensch kaum zu
traumen wagt. Die entsprechenden Verheis-
sungen und sogenannten Erfolgsmeldungen
der Transzendentalen Meditation wirken auf
den kritischen Beobachter nicht zufallig
traumhaft utopisch. Nachdem das Prinzip al-
len Ubels dem Reverend Moon geoffenbart
wurde, wurde ihm selbstverstandlich auch der
Erlésungsweg Gottes mit seiner gefallenen
Welt gezeigt. In diesem Heilsplan Gottes spielt
Reverend Moon selber eine bedeutsame Rol-
le, weil es ihm aufgetragen ist, das von Chri-
stus nur bruchstickhaft vollendete Erlo-
sungswerk in seiner Sendung zum guten En-
de zu bringen, indem er — was Christus unter-
liess — eine neue, geheiligte, gottgemasse Ehe
eingeht und andere zu ahnlichem Eheschluss
befahigt. Die Bhagwan-Bewegung, mit ihrer
Abscheu gegen alle ideologische Fixierung
und gegen alle eindeutige Theorie, gibt doch
dem Aussenstehenden zu verstehen, dass der
Mensch zuletzt und grundséatzlich betrachtet
an sich selber leidet, weil er sich in ein fal-
sches, ihn beengendes, ihn hemmendes, ihn
zerstorendes Selbst hineingewachsen sieht.
Dieses Ich, an dem wir leiden, nicht nur in der
Theorie aufzuheben, sondern in praktischen
Ubungen zu zerbrechen und einem Neuen,
einem Nicht-Selbst, einem Nichts- und
Allessein, einer kosmischen Leere Raum zu
gewdhren, ist die Heilung, die Bhagwan sei-
nen Jangern zukommen lassen will.

Auch die von den einzelnen Meistern ver-
schriebenen Therapien mogen wir als zu sim-
pel belacheln. Im Grunde genommen ist jede
Therapie aber nur die Konsequenz der zuvor

gestellten Diagnose. Ein Ubel, das sich lokali-
sieren und definieren lasst, kann auch ange-
gangen und wenigstens ansatzweise kuriert
werden. Die Therapien sind nicht simpler als
die zuvor gestellten Diagnosen. Auch hier ha-
ben andere, massgebendere Gestalten vor
den Meistern unserer Zeit im Grunde densel-
ben Weg begangen. Nachdem der Buddha die
Wurzel allen Leidens im Durst, in der Lebens-
gier entdeckte, zeigte sich ihm der Weg zur Er-
I6sung als Aufgeben und Uberwinden dieses
Durstes. Das Verfahren hat Tradition.

Neu an den Meistern der neuen Religiositat ist
nicht das Faktum, dass sie Erlésung anbieten.
Neu ist der Umstand, dass diese Erlosung
einer unbeschrankten Zahl von Jungern in
handlicher Verklrzung als Verfahren und Re-
zept angeboten wird. Die Verkurzung der be-
freienden Wahrheit aufs Werbewirksame und
fur viele Praktikable, das unterscheidet man-
chen Meister der Gegenwart von den bedeu-
tenden Meistern der Vergangenheit. Der Mei-
ster der Gegenwart ist nicht mehr bloss der
Guru, der fur jeden einzelnen Schuler Verant-
wortung tragt, und nicht mehr bloss der Mis-
sionar, der auf eine Erlésung hinweist, die ge-
schehen ist. Er ist eine Mischung von hindu-
istischem Guru, christlichem Missionar und
Firmenleiter. Er erkennt Wahrheit, er lebt
Wahrheit, er propagiert Wahrheit, und wenn
notig verkauft erauch Wahrheitin jener Form,
die bei moglichst vielen ankommt. Es macht
ihm deshalb nichts aus, Wahrheit aufs Prakti-
kat zu reduzieren. Er ist Erloser mit ausge-
sprochenem Sinn furs Marketing. Gerade die-
sen Sinn far Werbewirksamkeit durfen wir
aber allen zeitgenossischen Meistern nicht
vorschnell anlasten. Auch Propaganda hat
unter Umstanden ihre religiose Dimension.
Was hilft eine Wahrheit, die nicht ankommt?
Was nutzt eine Erldsung, die nirgends ge-
schieht?

2. Personlichkeitswandel und
Bewusstseinsveranderung

Die Therapie, die jeder Meister seiner Diagno-
se entsprechend unserer Zeit verschreibt,
bleibt nie reine Theorie. Keine der neuen reli-
giosen Bewegungen formiert sich um Ideen,
die wunderbar waren, falls sie sich verwirkli-
chen liessen. Jede Bewegung bietet konkrete



20

schweizer schule 1/84

Methoden, gangbare vorgezeigte Schritte auf
dem Erldsungsweg an. Erlésung kann und
muss heute geschehen.

In einem Gesprach, in dem ich einem Moonie,
einem Anhanger des Reverend Moon, den
himmelweiten Unterschied zwischen Christus
und Reverend Moon zu zeigen versuchte, gibt
mir mein Gesprachspartner zu verstehen,
dass er sich nicht bloss am Vergangenen
orientieren wolle und kdnne. Was immer ge-
gen Reverend Moon eingewandt werden
kodnnte, er lebt. Mit ihm und durch ihn ge-
schieht Erlosung hier und heute.

Jeder einzelne Anhanger kann in seinem eige-
nen Leben erfahren, wie Erlosung geschieht.
Wenn sich der Junger seinem Meister als
Heilsbringer und Therapeuten anvertraut, er-
fahrter, wie sein eigenes Bewusstsein und mit
ihm sein ganzes Leben sich wandelt. Er wird
durch die befreiende Wahrheit ein anderer,
ein neuer Mensch. Es geht dem Meister nie
darum, dass der Schilerirgendwelche Lehren
glaubt. Der Meister fordert den Schiiler auf,
praktizierbare Wahrheit selber anzuwenden
und zu erfahren, wie Wahrheit im eigenen Le-
ben wirkt. Befreiende Wahrheit im Mund des
Meisters ist immer Methode, die, richtig ange-
wandt, zum entsprechenden sichtbaren Er-
gebnis fuhrt. Nach kirzerer oder langerer Zeit
istder Junger nicht mehr derjenige, der er vor
seiner Jungerschaft war. Freier, ungezwunge-
ner, authentischer, angstfreier fihlt sich der
Junger Bhagwans und der Scientologe, gott-
naher, gotterfullter fuhlt sich der Siddha-Yogi
und der Krishna-Bhakta, siegreicher Ubers sa-
tanische Prinzip weiss sich der Moonie, unab-
hangiger vom System und damit auch unab-
hangiger von Eltern, Lehrern, Lehrmeistern,
Arbeitgebern, von Staaten und Kirchen weiss
sich das Kind Gottes, der Junger des Moon. In
welcher Richtung der Erlédsungsweg auch
fahrt, Erlosung erweist sich als ein Gesche-
hen, das der Junger im eigenen Leben und im
Leben der Gruppe erfahren kann. Erlésung
wird realisiert als Persdnlichkeitswandel und
Bewusstseinsveranderung. (Dass genau dies
im landlaufigen Christentum kaum mehr
sichtbar wird, dass vom Christwerden der
Christen kaum mehr etwas erfahrbarist, ist ein
Haupteinwand der neuen religiosen Gruppen
gegen das konventionelle Christentum.)
Dabei geht allerdings kein Junger den Weg
der Erldsung zu Ende. Sonst brauchte er sei-

nen Meister nicht mehr. Er schreitet auf dem
Weg der Erlésung voran, er erfahrt Befreiung
am eigenen Leib und sieht doch immer noch
zahllose Schritte, die ihm zu tun bleiben. Der
Scientologe, auch wenn er «clear» ist, kann
noch zahlreiche weitere OT-Stufen zurickle-
gen. An das Ende des Weges wird er sicher nie
kommen. Er kann immer noch neue Kurse be-
legen. Die bereits schon erfahrene Erldsung
verbindet sich Uberall mit dem Wissen um
noch weitere mogliche Erlésungsstufen. Die
Erlésungsbedurftigkeit, die den Schiler zum
Meister fuhrte, bleibt erhalten, auch bei
scheinbar grossten Fortschritten auf dem
wahren Weg.

Dass diese bereits erfahrene Erlésung als Per-
sOnlichkeitswandel und Bewusstseinsveran-
derung auch dem Aussenstehenden nicht ver-
borgen bleibt, liegt auf der Hand. Augenfallig
gehen Veranderungen im Leben des Jungers
vor sich, sobald er sich dem Meister zuwen-
det. Neue Werte werden massgebend. Berufs-
ziele abgeéndert. Frihere Beziehungen abge-
brochen. Sogar die Sprache andert sich.
Junger reden, wie sie niemals gesprochen
hatten, als sie den wahren Weg noch nicht er-
kannten. Das Faktum des Personlichkeits-
wandels lasst sich also auch fur Aussenste-
hende nicht bestreiten. Nur in der Wertung
dieses Personlichkeitswandels wird sich der
Junger mit seiner kritischen Umwelt nicht fin-
den. Was er als Wahrheitsfindung, erfahrbare
Befreiung, Schritt zur Erlésung erfahrt, emp-
finden Aussenstehende oft als Persdnlich-
keitsverarmung, ideologische Engfihrung,
Meisterhorigkeit oder gar als Psychomutation
und Programmierung. Wenn ein Jinger nun
das, was er als erlebbare Wahrheit empfindet,
einer Umwelt beliebt machen will, die nur gei-
stige Verarmung und kritiklose Imitation in
seinem neuen Wesen entdeckt, soist der Kon-
flikt vorprogrammiert. Losen lasst sich dieser
Konflikt in den meisten Fallen nicht. Man darf
von keiner Seite erwarten, dass sie sich dem
Standpunkt der anderen Seite anschliesst. Im
besten Fall lasst sich dieser unvermeidbare
Konflikt durchstehen. Wenn die Eltern ihrem
Sohn oder ihrer Tochter das Recht zugeste-
hen, als Befreiung und Bereicherung zu se-
hen, was sie als Versklavung und Verarmung
empfinden und seine Sicht bezweifeln, ohne
ihn als Menschen abzulehnen, dann geben sie
ihm die Chance fur weiterfilhrende Entwick-



schweizer schule 1/84

21

lungen. Nach dem Motto — «Was religi¢ser
Wahn ist, wird sich friher oder spéter als
Wahn erweisen» — kdnnen wir betroffene El-
tern nur vor Ubereilten Gegen- und Kampf-
massnahmen warnen.

3. Identifikation und Partizipation

Im Gesprach mit Jungern verschiedener Mei-
ster ist mir aufgefallen, wie deutlich ein eroti-
sches Moment in die Meister-Schuler-Bezie-
hung hineinspielt. Liebeserklarungen des
Jungers an seinen Meister sind keine Selten-
heit. Diese Liebe zum Meister ist mehr als nur
ein Zeichen der Dankbarkeit. Selbstverstand-
lich kann der Junger nicht vergessen, dass
ihm der Meister Orientierung und Befreiung
schenkte. Er weiss, was alles er ihm verdankt.
Aber Uber jedes Wissen hinaus fuhlt sich ein
Teil der Schuler so unmittelbar und so total
vom Meister angesprochen, von seinem gan-
zen Wesen hingerissen, dass wir nur von
einem grenzenlosen Verliebtsein in den Mei-
ster sprechen konnen. Diese Liebe zum Mei-
ster gluht sogar dort, wo der Meister keine Re-
gung ahnlicher Zuneigung erkennen lasst. Die
meisten Meister verhalten sich den Liebesbe-
zeugungen ihrer Schiler gegenuber bewusst
kuhl. Sie lassen sich anhimmeln in betonter
Distanz. Sie schenken ihrem Schulerund ihrer
Schilerin im besten Fall ein personliches
Wort oder eine simple Geste, die fir den Schu-
ler sofort Offenbarungscharakter annimmt.
Der Jinger braucht nicht mehr. Ein Lacheln
des Meisters, eine Handbewegung, ein kleiner
Gegenstand, den der Meister ihm schenkt,
eine Belanglosigkeit ihm zugewandt, — und
schon befindet sich der Schuler im siebten
Himmel. Die blosse Anwesenheit des Meisters
vermag im Schiler Muktanandas, Chinmoys,
Bhagwans und Moons Gefuhle auszuldsen,
die Aussenstehenden kaum begreiflich sind.
Das Wort des Meisters vermag den Moonie da-
zu zu bringen, auf eigene Partnerwunsche zu
verzichten und sich den Ehepartner geben zu
lassen, den Reverend Moon ihm auslas. Die
Gnade, inder Nahe des Meisters zu sitzen, ver-
anlasst beglterte Sannyasin (Bhagwan-Jun-
ger), ihr Vermogen dem Meister zu opfern, ob-
schon ihr Meister bereits schon alles hat, wo-
nach seine Launen verlangen. Das blosse Bild
des Meisters vermag den Chinmoy-Schuler in

jene Stimmung zu versetzen, die ihn den ho-
heren Stufen der Versenkung naher bringt.
Die entsprechende Offenbarung an Moon ver-
mag Burschen und Madchen seiner Bewe-
gung unabhéangig von bestehenden Freund-
schaften und Ehen dazu zu bringen, religios
Prostitution zu praktizieren als missionari-
scher Dienst fir Moon und fiir seine Familie
der Liebe. Der Wunsch Ananda Margis bringt
eine ganze Gruppe von Ananda Margis dazu,
mit Kind und Anhang nach Calcutta zu reisen,
um dort bei seiner Geburtstagsfeier beiihm zu
sein. Beispiele innigster, fast grenzenloser
Hingabe des Schulers an den Meister finden
sich zahllose. Es sind ungeheure Krafte der
Begeisterung, der Liebesfahigkeit, der Opfer-
bereitschaft, der Selbstverleugnung, die der
Meister in seinen Schulern weckt.

Wie ist das moéglich? Wie kann ein einzelner
derartige Krafte wecken? Mir scheint, dass
der Meister dem Schuler Maoglichkeiten
schenkt, die der Schuler anderswo nicht mehr
findet und deren er dringend bedarf. Im Mei-
ster begegnet dem Schiler ein Bild seines ei-
genen Wesens. Der Meister dient dem Schiler
sozusagen als Projektionswand, die alle Win-
sche und Erwartungen des Schulers auffangt.
In ihm erfahrt der Schuler, wer er selber sein
kdnnte und was ihm nie vollig zu sein gelingt.
Der Meister ist das Ideal des eigenen Wesens,
das Urbild des Selbst, das in der Tiefe schlum-
merte und nun plotzlich leibhaftig vor dem
Schuler sitzt. Dieses Urbild des eigenen We-
sens, friher erahnt und jetzt erschaut, bleibt
fur den Schuler zwarimmer jenseits seiner be-
sten Moglichkeiten. Er kann nie ganz wie der
Meister sein. Aber das Urbild gewahrt Anteil-
nahme, Partizipation. Der Junger darf sich von
den Brosamen ernahren, die vom Tisch des
Meisters fallen. Der Junger darf sich mitfreu-
en, wenn er sich freut, mitlachen, wenn er
lacht, sich mitentristen, wenn er sich entri-
stet.

Stimmungsmassig ist der Jinger die Erweite-
rung des Meisters ins Kollektiv hinein. Die
Jungergemeinde ist das grosse Selbst des
Meisters, genau so wie der Meister selber das
ideale Selbst des Jungers ist. Deshalb ge-
horcht die Jungergemeinde dem Meister bis
hinein in die vdllige Selbstverleugnung. Und
deshalb empfindet sie die grosste Banalitatim
Gehabe des Meisters wie einen Akt von gross-
tem Gewicht. Hier hat ihr eigenes Selbst sich



22

schweizer schule 1/84

bewegt, sich gedussert, sich gerdauspert oder
sich mokiert. Als Ausweitung dieses Selbstins
Kollektiv wird die Jingergemeinde jeden
Stimmungswandel des Meisters in froher Be-
reitschaft mitvollziehen. Bhagwan kann sich
zum Beispiel in derber Ironie Uber seine An-
hangerschaft lustig machen. Selbstverstand-
lich wird die Jingergemeinde sofort dem Mei-
ster in nichts nachstehen und in derber Ironie
Uber sich selber lachen. Er ist ihr wahres We-
sen. Wer ihn kennt, lernt erst sich selbst ken-
nen. Beiihm sein und an seinem Leben teilha-
ben, heisst erst sich selber finden.

Dass sich in diesem doppelten Spiel von Iden-
tifikation und Partizipation ein mystisches
Einssein mit dem Meister ergibt, das alles
ubertrifft, was an Zuneigung und Bindung an
Menschen sonst ublichist, kann uns nicht ver-
wundern. Der Meister weckt Krafte der gren-
zenlosen Hingabe und der voélligen Identifika-
tion. Aber kann er diese Krafte nicht nur des-

halb wecken und fur sich in Anspruch neh-
men, weil sie allzulange nicht geweckt und fir
andere Ziele nicht in Anspruch genommen
wurden? Es nutzt wenig, Uber die zeitgenossi-
schen Meister zu spotten, solange wir dem po-
tentiellen Junger keine besseren Ziele zeigen,
denen er sich hingeben und mit denen er sich
identifizieren kann.

Erst wer den jungen Leuten unter den Anhan-
gern der zeitgendssischen Meistern und ihren
mittelalterlichen und alteren Fans einen bes-
seren Sinn fur ihr Leben nicht nur zu zeigen,
sondern vorzuleben vermag, hat neuen reli-
giosen Bewegungen die Antwort erteilt, die
sie verdienen. Blosse Kritik ist zuwenig. Eine
bessere Wahrheit erst kann die oft allzu durfti-
gen und allzu simplen Wahrheiten der kleinen
Meister uberwinden. Bleibt nur noch zu fra-
gen, ob jeder, der sich um die Jugend bemuht,
noch um eine bessere Wahrheit weiss.

Jahwe, der auf einem Berg in der Wiiste

die Zehn Gebote gibt

Walter Buhlmann

Uberblickt man die vielen Veroffentlichungen
Uber die Zehn Gebote in den letzten Jahren, so
hat man den Eindruck, dass das Interesse von
Autoren und Verlagen in einem geradezu um-
gekehrten Verhéltnis zur derzeit in vielen un-
serer Schulen vermittelten Kenntnis dieser
Gebote stehe. Dass viele Jugendliche heute
die Gebote nicht mehr kennen, hat wohl viele
Grinde. Nicht wenige Lehrer und Katecheten
haben ihre Muhe mit den althergebrachten
Formeln, wie sie noch in den Katechismen
und Beichtspiegeln stehen. Dort begegnen
wir eher einem Gott, der Angst um sich ver-
breitet. So scheint die Frohbotschaft zur
Drohbotschaft pervertiert.

Kirzlich ist ein interessantes Buch von A.
Schilling uber die Zehn Gebote erschienen,
das eine Hilfe geben mdchte fur alle, die eine
klare Orientierung fur ein menschliches und

christliches Leben suchen.’ Das vorliegende
Buch verfolgt keine wissenschaftlich-exegeti-
schen Ziele. Es setzt die Ergebnisse der Bibel-
wissenschaft voraus und mdchte sie ummin-
zen fur die pastorale Praxis in Unterricht und
Predigt. Diese Veroffentlichung will, wie esim
Untertitel heisst, eine Anleitung sein, die Zehn
Gebote recht zu verstehen und auch recht zu
verkundigen. Es geht dabei freilich um die
Zehn Gebote des Alten Testaments, — die sich
an erwachsene Menschen richten, «nicht um
manipulierte Fassungen ad usum delphini —
zum Gebrauch fur die Unmundigen, wie sie in
den Kirchen einmal gang und gabe waren.»
Eltern, Lehrer und Seelsorger werden das
Buch mit Spannung lesen und mit Gewinn
nutzen konnen.

In den folgenden Ausfihrungen geht es mir
nicht um eine direkte Umsetzung der Zehn



	Meister und Schüler in der neuen, alternativen Religiosität : Vortrag

