Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 70 (1983)

Heft: 15

Artikel: "Hier stehe ich; ich kann nicht anders..." : zum 500. Geburtstag des
Reformators Martin Luther

Autor: Gyr, Constantin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-535949

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-535949
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

schweizer schule 15/83

699

«Hier stehe ich; ich kann nicht anders...»

Zum 500. Geburtstag des Reformators Martin Luther

Constantin Gyr

Wer in unseren Breitengraden die durch-
schnittliche Laufbahn eines Schilers hinter
sich gebracht hat und endlich der Schulbank
entruckt ist, der kennt — wenigstens dem Na-
men nach — einige Personlichkeiten, welche
unsere Weltgeschichte nachhaltig beeinflusst
haben. Wir tragen zeitlebens Namen und Fak-
ten mit uns herum, von denen wir selten ge-
nug wissen, wie hilfreich sie fiir ein besseres
Verstehen verschiedener Tatsachen des Le-
bens sind. Fur viele Menschen bedeuten sie
nichts als Ballast, den sie moglichst bald los-
zuwerden versuchen, um Krafte zu befreien
und Platz zu schaffen fur das Heutige, das Le-
bendige. Kopernikus und Kolumbus sind tot;
es lebe die Raumschiffahrt! So lautet etwa die
Devise. Dieses Beispiel mag aufdringlich, ja
sogar abwegig erscheinen, weil doch jeder-
mann weiss, dass die moderne Raumschiff-
fahrt ohne die kopernikanische Wende im
15. Jahrhundert undenkbar ist. Wie sollte je
ein Satellit unsere Erde umkreisen, wenn
nicht dieser Kopernikus wenigstens theore-
tisch und die Weltumsegler vom Format eines
Kolumbus sogar praktisch die nachfolgende
Menschheit davon Gberzeugt hatten, dass un-
sere Erde nicht tellerférmig, sondern kugel-
formig gebildet ist. Was mitden Namen Koper-
nikus und Kolumbus verknupft ist, hat sich in-
zwischen zum unbestrittenen Allgemeingut
durchgemausert. Kaum ein Mensch ist sich
noch bewusst, dass die Welt nach Kopernikus
und Kolumbus nicht mehr ist, was sie ehedem
war.

Nicht jede historisch bedeutsame Personlich-
keit hat es geschafft, dass sie und ihr Werk —
nach unruhigen Zeiten der Kontroversen —
derart in die Weltgeschichte integriert wurden
wie Kopernikus und Kolumbus. Es gibt unter
den ganz grossen Menschen der Vergangen-
heit einige, deren ewige Ruhe noch nicht und
wahrscheinlich noch lange nicht gesichert ist.
Zu diesen Ruhelosen gehort zweifellos Martin
Luther, dessen 500. Geburtstag wiram 10. No-
vember begehen. Dieser Anlass hat eine neue
Welle der Auseinandersetzung mit Leben und
Werk des Reformators ausgeldst, die einen

aufhorchen lasst. Man sollte doch meinen,
dass nach 500 Jahren so ziemlich alles gesagt
sei, was luber einen Menschen und sein Werk
zu sagen ist. Dem ist aber keineswegs so. Er-
staunlich ist vorab eine Art Neuentdeckung
Luthers durch katholische Theologen. Man ist
dabei noch weit davon entfernt, Luther zu
einem Heiligen der katholischen Kirche zu
machen, was zweifellos verfehlt ware. Den-
noch ist ein uniuberhorbar positiverer Grund-
toninder Wurdigung des Lebens und Wirkens
von Martin Luther feststellbar. Noch bis vor 40
Jahren war der Gesichtswinkel katholischer
Lutherforschung in der Verteidigung der
rechten Lehre angesiedelt. Man ging dabei
von der Annahme aus, dass Luthereine lrrleh-
re verkundete und auf diese Weise den rech-
ten Glauben gefadhrdete. Man scheute sich
nicht, den «Angeklagten» als «wultenden Kir-
chenzerstorer», als «sich selbst Uberschat-
zenden Subjektivisten» oder gar als «krank-
haften Psychopathen» zu bezeichnen. Durch
diese Brillen hindurch fallt es leicht, den Re-
formator an die Wand zu dricken und un-
glaubwdurdig zu machen. Schlimm daran ist
besonders, dass heute noch unzahlige Men-
schen diese Sicht vertreten, weil sie diese im
Geschichts- und Religionsunterricht (ber-



700

schweizer schule 15/83

nehmen mussten. Sie geraten hochstens da-
durch in Unsicherheit, dass ihnen viele Vertre-
terder Lehre Luthers als geschéatzte und glau-
bige Mitmenschen im Alltag begegnen. Sol-
che Erfahrungen lassen sich nicht mit der Vor-
stellung von Luther als «wltendem Kirchen-
zerstdrer» vereinbaren. Wer ist denn nun die-
ser Reformator, der trotz aller Anstrengungen
seiner Gegner nicht am Ende seines bewegten
Wirkens ist?

Martin Luther — ein katholisches Leben
Unsere Begegnung mit Martin Luther setzt
ublicherweise mit den starksten Ereignissen
wie der Auflehnung Luthers, dem Thesenan-
schlag gegen die scholastische Theologie
(1517) und der Exkommunikation (1521) ein.
Dabei Uibersieht man, dass Martin Luther, 1483
in Eisleben als Sohn eines Bergmanns gebo-
ren, in seinem religiésen Elternhaus wie in
den Schulen katholische Frommigkeit erfah-
ren hat. «Sein Leben war ganz und gar in die
Ordnung der (katholischen) Kirche
eingebettet»1. Mit 18 Jahren begann er das
Studium der Rechte, das er mit dem «Magister
Artium» an der Universtat Erfurt erfolgreich
abschloss. Bald danach trat er in das Kloster
der Augustiner-Eremiten in Erfurt ein. 1507 —
an Ostern —wurde er zum Priester geweiht. Es
folgte das Theologiestudium. 1512 wurde er
als Doktor der Theologie zum Lehrer an der
Universitat Wittenberg (Sachsen) ernannt. Am
31. Oktober 1517 geriet er in den Blickpunkt
der Offentlichkeit durch den Anschlag der 95
Thesen «uber den Wert des Ablasses». Damit
war der Prozess der Reformation ausgeldst.
Bis 1521 — dem Jahr der Exkommunikation
und der Reichsacht—nahm er zu vielerlei Pro-
blemen und Missstanden in seiner katholi-
schen Kirche Stellung. 1522 kehrte er aus sei-
nem Exil auf der Wartburg zuriack nach Wit-
tenberg, wo er alsbald als Reformator gegen
Extremisten kampfen musste, die seine An-
sichten radikalisierten. 1525 heiratete er die
ehemalige Nonne Katharina von Bora, mit der
er sechs Kinder hatte. 1530 erschien das erste
lutherische Glaubensbekenntnis «Confessio
Augustana» und 1534 die deutsche Bibellber-
setzung. Martin Luther starb in Eisleben am
18. Februar 1546.

Zumindest also bis ins Jahr 1521 féllt es nicht
schwer, Luther als ein treues Glied der katho-
lischen Kirche anzusehen. «Als Theologe von
Beruf»2 tat er nichts als seine Pflicht, wenn er

auf Punkte hinwies, in denen die Kirche drin-
gend einer Reform bedurfte. Und dass sie re-
formbedurftig war, ist unbestritten und da-
mals allgemein anerkannt gewesen. Deswe-
gen wurde das 5. Laterankonzil (1512-1517)
durchgefuhrt, das sich wahrend funf Jahren
um eine Reform bemuhte. Das Ergebnis muss
allerdings als sehr karglich bezeichnet wer-
den. Die schwerwiegendsten Ursachen der
Missstande — die Anhaufung von Pfrinden
und die Vernachlassigung der Residenzpflicht
— wurden nicht angegangen. Man wird ange-
sichts dieser Sachlage Martin Luther nicht als
Schwarmer, Schongeist oder Revolutionar
betrachten kénnen. Er ist vielmehr in die Rei-
he zahlreicher Kirchenmanner einzuordnen,
die sich ernsthafte Sorgen um die Zukunft der
Kirche gemacht hatten. Die 95 Thesen «uber
den Wert des Ablasses» sind demnach nur das
Fanal, das eine ernsthafte Bewegung auslo-
ste. Spatestens die hartnackige Verweigerung
jeden Widerrufs durch Luther auf dem Reichs-
tag zu Worms hatte die Verantwortlichen der
Kirche nachdenklich stimmen mussen. Luther
beharrte im Angesicht der Todesstrafe auf sei-
ner Uberzeugung, wenn man ihn nicht mit der
Heiligen Schrift einer Irrlehre GUberfuhren kon-
ne: «... denn ich glaube weder dem Papst
noch den Concilien alleine nicht, weil es am
Tage und offenbar ist, dass sie oft geirrt ha-
ben... und ich also mit den Spruchen, die von
mir angezogen und eingefuhrt sind, uber-
zeugt, und mein Gewissen in Gottes Wort ge-
fangen sei, so kann und will ich nichts wider-
rufen, weil weder sicher noch geraten ist, et-
was wider das Gewissen zu tun. Hier steheich,
ich kann nichtanders. Gott helfe mir.»3 Solche
Standhaftigkeit kann bei einem derart enga-
gierten Kirchenmann, wie Luther es war, nur
durch einen tiefen Glauben und nicht durch
Krankhaftigkeit oder Aufrihrertum ehrlich er-
klart werden. Luther ist sich und seinem Glau-
ben treu geblieben. Die Kirche hatihn zum Ha-
retiker gemacht.

Der Glaube allein — sola fide

Wir durfen heute zweifellos davon ausgehen,
dass zwischen Luther und der damaligen Kir-
che ein Gesprach auf zwei unterschiedlichen
Ebenen stattgefunden hat. Auf der Seite Lu-
thers drehte sich das Gesprach um den rech-
ten Glauben, wahrend auf der Seite der Kirche
die rechte Lehre zur Diskussion stand. Luther
argerte sich Uber den Verwaltungsapparat



schweizer schule 15/83

701

und die Lehrroutine der Kirche, die sich auf
diese Weise zunehmend von den Menschen
entferne, flr die sie eigentlich dasein musste.
Er warf der Kirche vor, niemals die Frage nach
dem Evangelium in der Kirche zu stellen. So-
bald namlich diese Fragen angegangen wur-
den — anstelle der oberflachlichen Kosmetik
am Laterankonzil—wurden sich die Menschen
vom Leben in der Kirche betroffen und ange-
sprochen fuhlen. Luther wollte letztlich nur
eines erreichen: dass das Evangelium, die gu-
te Nachricht von der Erlosung des Menschen,
zum Mittelpunkt der Kirche werde. Die Kirche
sollte sich wieder in den Dienst des Evange-
liums stellen und nicht das Evangelium fur
ihre Dienste beanspruchen.

Um das besser zu verstehen, muss man sich
vor Augen halten, dass die Kirche mit Hilfe der
Theologie in der Lage war, alle ihre Lebens-
ausserungen zu begriunden. Dass bei dieser
Argumentation oftmals weniger die Offenba-
rung der Heiligen Schrift als die Lehrsysteme
von Aristoteles und Thomas von Aquin aus-
schlaggebend waren, liegt auf der Hand. Ein-
fache, ungebildete Menschen vermochten
den theologischen Gedankengéangen nicht zu
folgen, weshalb ihnen ein blinder Gehorsam
als einzige Uberlebensmoglichkeit offen
blieb. Luther war der festen Uberzeugung,
dass die Kirche, die sich in den Dienst am
Evangelium stellt, all ihr Tun und Lassen an
der Heiligen Schrift bemessen muss (sola
scriptura). Was sich daraus nicht rechtfertigen
lasst, hat keine Existenzberechtigung. Luther
war auch der Ansicht, dass eine so gelauterte
Kirche wieder fur den Menschen da ist. Hin-
wendung zum Evangelium bedeutet somit
auch Hinwendung zum Menschen. Man wird
anerkennen mussen, dass mit dem 2. Vatika-
nischen Konzil in unserem Jahrhundert die
Forderung Luthers auch katholischerseits
ernstgenommen worden ist und einige von
Luthers Folgerungen tatsachlich nachvollzo-
gen worden sind (z.B. Liturgie in der Mutter-
sprache, Mundigkeit der Laien, Anerkennung
anderer Religionen, usw.).

Mittelpunkt des Evangeliums ist nun einmal
die Rechtfertigungslehre, die Luther nicht neu
erfunden, wohl aber wieder entdeckt hat. Es
geht dabei um die Frage, wie der Mensch vor
Gott gerecht sein kann. Immerhin gehort es
zur klassischen Glaubenslehre, dass der
Mensch von Anfang an als Sinder lebt und

selbst mit Erbsunde belastet in diese Welt ein-
tritt. Luther folgt hier ausserst konsequent der
kirchlichen Lehre. Der Sunder seinerseits ver-
mag sich eben nicht vor Gott zu rechtfertigen.
Wenn Gott den Menschen annimmt, dann ist
das nur durch ein Entgegenkommen Gottes
auf den Menschen hin mdglich. Der Mensch
kann nichts tun, was Gott gleichsam zwingen
wirde, diesen Menschen gerechtzusprechen.
Das Evangelium von der Erlosung des Men-
schen beinhaltet deshalb nicht weniger und
nicht mehr als die Aussage, dass Gott den
Schritt auf den Menschen zu gemacht undihn
dadurch gerechtfertigt hat. Dies wiederum ist
nur im Glauben maglich, denn wie sollte ich
sonst Erldsung uberhaupt verstehen konnen?
Nurwer an Gott glaubt und nur wer von der Er-
I6sungsbedirftigkeit des Menschen uber-
zeugt ist, kann eine Erlésung wirklich erhof-
fen und ansie glauben. Deshalb fordert Luther
eine Besinnung auf den Glauben, der aber
nicht ein Fiurwahrhalten von unerklarbaren
Thesen bedeutet, sondern eine personale Zu-
wendung zu Gott in Jesus Christus. «Man
kann ubrigens nicht mehr bezweifeln, dass
Luther... ernstlich nur im Sinn hatte, den
Glauben des Volkes durch eine schriftinspi-
rierte Predigt neu zu beleben.»4

Wenn nun Luther die Bedeutung des persona-
len Glaubens derart radikal und engagiert her-
vorhob, dann |0ste dies auf der Seite der offi-
ziellen Kirche ernsthafte Bedenken auf der
Ebene der Lehre aus. Unbestritten blieb doch
die Feststellung, dass der Glaubige auch gute
Werke tun soll und muss. Gerade im Tun guter
Werke erweist sich der Glaube als lebendig.
Ein solches Ansinnen hatte Luther zweifellos
nicht angegriffen. Er stellte aber fest, dass nur
wenige Menschen aus engagiertem Glauben
heraus gute Werke taten. Die Mehrheit — so
meinte er — tut die guten Werke, weil sie von
der Kirche als solche bezeichnet sind. Diese
Menschen erhoffen sich durch das blosse Tun
einen Einlass in den Himmel. Gegen dieses
glaubenslose Handeln wehrte er sich und
nannte es Sunde. Damit definierte er die Stn-
de als Unglaube.

An Christus glauben

Die zweitausendjahrige Geschichte des Chri-
stentums zeigt uns unterschiedlichste For-
men des Christusglaubens. Luther fihrt den
Christusglauben wieder zurtick zu den Evan-
gelien, wo die Glaubigen als solche darge-



702

schweizer schule 15/83

stellt werden, die zu Jesus kamen und alles
von ihm erwarteten. Diese Ruckbesinnung er-
folgte in einem Zeitpunkt, da die Kirche aus-
serlich scheinbar intakt war und in einer ver-
meintlichen Geschlossenheit auftrat. Aber der
neue Mensch des 16. Jahrhunderts und damit
der Mensch der Entdeckungen strebte dar-
nach, sich von der Bevormundung durch den
Kénig und durch den Priester zu emanzipie-
ren. Der neue Mensch suchte nicht nach einer
neuen Form der Kirche, die sich der Welt bes-
ser angepasst hatte. Er suchte vielmehr eine
neue Form christlicher Existenz.

Das Christusbild Luthers, das er der Suche
seiner Zeit entgegensetzt, ist eigentlich ein
traditionelles. Zunachst wird hervorgehoben,
dass Christus fur uns aus Liebe die Reinigung
von Sinden vollendet hat, wobei der Umstand
besonders bedeutsam ist, dass Jesus diese
Vollendung am Kreuz vollzogen hat. Der Glau-
be an Jesus Christus und das Kreuz gehoren
zusammen, so dass das eine ohne das andere
nicht geglaubt werden kann. Deshalb gehért
die Theologie des Kreuzes zum Zentralsten
der kirchlichen Verkiindigung, denn durch die
Tatsache, dass Jesus unsere Sunden ans
Kreuz genommen hat, erfédhrt der Glaubende
die Erlésung als Geschenk und Gewinn. Mit
diesem Kreuzestod Jesu ist auch ein fur
allemal die Erloésung vollbracht, so dass es
keiner weiteren Erlosungswerke irgendwel-
cher Art bedarf. Jesus Christus hat allein un-
sere Erlosung errungen. Dass Luther mit die-
ser akzentuierten Betonung der Erlésung
durch Jesus Christus im Widerspruch zur
Messopfertheologie und zum Opferpriester
steht, ist nicht eindeutig erkennbar. Zweifellos
wetterte er gegen Missbrauche im Bereich der
hl. Messen und des Priestertums. Im Grundan-
liegen vertritt er aber in der Erlésungslehre
gute Tradition in konsequenter und radikaler
Art.

Und die Kirche?

Wer die bisherigen —sehr summarischen —Zu-
sammenfassungen der Lehre Luthers verstan-
den hat, wird leicht feststelien, dass keine
grundsatzlichen Unterschiede in den Auffas-
sungen Luthers und der Kirche ausfindig zu
machen sind. Mehr und mehr stellt sich her-
aus, dass das Verhaltnis Luthers zur Kirche
und zur Ekklesiologie (Lehre von der Kirche)
gespannt war. «Luthers Fehler liegt zweifellos
darin, dass er zum vornherein der Erfahrung

der Kirche jeden Wert abspricht».5 Er ver-
schliesst sich seltsamerweise der sehr alten
Tradition der Kirche, wonach die Werke des
Menschen der tatsdchlich durch Christus
allein erworbenen Erlésung entsprechen. Der
durch Christus Erldste zeigt Werke, kampft
gegen Siinde und tut Busse.

Weshalb Luther die Erfahrung der Kirche in
den Wind geschlagen hat, hat sicher verschie-
dene Grinde. Einmal ist es dem impulsiven
und engagierten Theologen nicht zu verweh-
ren, dass er sich, durch die Missstande in der
Kirche angewidert, von der Kirche zunachst
distanzierte. Zudem dlrfte die Reaktion der
Kirche auf seine Reformvorschlage ihn zu im-
mer spitzeren Reaktionen veranlasst haben.
Zentralste Ursache dirfte aber wiederum sein
Glaube und seine Rechtfertigungslehre gewe-
sen sein, wonach eben der Mensch nur durch
den Glauben an das Erlésungswerk Christi
gerechtfertigt werden kann und die Kirche
allein diesen Glauben zu verkiinden hat, ohne
aus eigener Macht den Menschen rechtferti-
gen zu wollen. Anlass zu einer harten Distan-
zierung von der kirchlichen Praxis bot das
fragwirdige Ablasswesen, mit dem die Kirche
den Eindruck erweckte, als kbnne sie durch
den Ablasshandel einem Menschen Rechtfer-
tigung vermitteln.

Solches Ansinnen musste Luther strikte zu-
rickweisen, weil es seiner Uberzeugung von
der Bedeutung des Glaubens widersprach
oder zumindest diese Bedeutung in Frage
stellte. Man kann ruhig sagen, dass Luther mit
seinem Ansatz zur Reform der Kirche — nam-
lich dem Glauben als Grundlage des Christ-
seins —eine Basis geboten hat, die zu tatsach-
lichen Veranderungen gefuhrt hatte. Tragi-
scherweise konnte die Kirche diesen Ansatz,
den sie fur ihre Reformbestrebungen eigent-
lich suchte, nicht akzeptieren. Es ist keine
Uberraschung, dass die Kirche auf die Her-
ausforderung Luthers mit einem weiteren
Konzil reagierte, dem Tridentinum. Sie rea-
gierte in der Form, die ihr entsprach, und voll-
zog damit den Bruch. Auf die individuelle In-
itiative der Reformatoren folgte nun das Ge-
meinschaftswerk der Bischofe, die von den
Arbeiten der Theologen unterstutzt wurden.
«Obwohl die protestantische Reformation na-
turgemadss zu den erstrangigen Sorgen der
Konzilsvater gehdrte, ist es der katholische
Glaube, den sie im Blick haben».6 Die Pro-



schweizer schule 15/83

703

blemkreise des Konzils entsprachen in hohem
Masse den von Luther und der Confessio Au-
gustana aufgeworfenen Fragen. Man suchte
aber darauf eine Losung in der katholischen
Deutung der Schrift, in der Tradition der Kir-
chenvater, Papste und Konzilien, in der Lehre
der von der Kirche anerkannten Theologen-
schulen. Man erwahnte Luther nicht nament-
lich und uberliess ihn dem Vergessen in der
Hoffnung, dass die Protestanten sich von ihm
trennen wirden, um in die Gemeinschaft der
Kirche zurickzukehren. Genau diese Hoff-
nung hat sich als trigerisch erwiesen. Und es
brauchte 420 Jahre, bis die Kirche diesen Trug
als Faktum anerkannte und sich mit der Spal-
tung erneut auseinandersetzte. Das 2. Vatika-
nische Konzil kann in vielen Punkten als Ver-
such bezeichnet werden, sich kritisch dem
Evangelium zu stellen, wie es Luther einst ge-
fordert hatte. Papst Johannes XXIIl. konnte
tun, was sich die Reformatoren ertraumt hat-
ten — die Kirche aus ihrer eigenen Bewegung
heraus in die neue Bahn zu leiten: zurtick zum
Wort Gottes durch Beachtung der Bibel, zur
evangelischen Armut und zum demdtigen Ge-
horsam des Glaubens (R6m 1.5).

Dieser kurze Ausblick auf die Begegnung Lu-
thers mit der katholischen Kirche zeigt deut-
lich, dass wahrscheinlich und hoffentlich der
Ansatz Luthers auch in der weiteren Zukunft
als Herausforderung fur die Kirche Geltung
hat. Was wir einleitend uber jene Personlich-
keiten gesagt haben, die in der Geschichte
nicht harmonischen Eingang gefunden ha-
ben, das trifft bei Luther in hohem Masse zu.
Er lasst die Kirche so lange nicht in Ruhe, als
sie sein Anliegen nicht ernsthaft genug auf-
greift.

Und Luther heute?

Zunéchst gilt es, zwei Dinge zuruckzuweisen.
Es scheint mir falsch zu sein, wenn das neue
Verstandnis Luthers zu einer nachtraglichen
Heiligsprechung des Reformators fliihren wr-
de. Es ist gerade fruchtbar, dass die Kirche
sich mit einem Menschen und seiner Lehre er-
neut auseinandersetzen muss, den sie nicht
flr sich vereinnehmen kann. Es wéare zu billig,
wenn man dieser Herausforderung durch eine
Internalisierung die Spitze brechen wurde.
Ebenso abzulehnen wére es, wenn die katholi-
sche Kirche nachtraglich gleichsam luthe-
ranisch wiirde, weil die Kirche damit den glei-
chen Fehler wie damals wiederholen wurde.

Sie musste nachtraglich eine Lehre als recht
erklaren, wobei es Luther nicht um die Lehre,
sondern um den Glauben ging.

Nach diesen Einschrankungen muss nun so-
fort erwahnt werden, dass mit dem Ansatz des
2. Vatikanischen Konzils die katholische Kir-
che Luther ernst genommen hat. Eine Riick-
besinnung auf das Evangelium ist eingeleitet
und fuhrte zu einer bewegten Geschichte der
Kirche in den vergangenen 20 Jahren. Nicht
jedermann ist bereit und in der Lage, diesem
Ansatz Folge zu leisten. Deshalb koénnen
Spannungen nicht ausbleiben, die wir norma-
lerweise in links und rechts, progressiv und
traditionalistisch einzuteilen pflegen. Mir
scheint bei diesen Spannungen vorab beach-
tenswert, dass sie durchaus ihre Berechti-
gung haben, wenn sie sich als Frucht der Aus-
einandersetzung mit dem Glauben melden.
Sie werden dort bedenklich, wo sie Frucht von
Machtdenken und Positionenhalten sind.
«Lernen, an Christus festzuhalten — das ware
wohl die Aufgabe aller Christen im Luther-
Jahr»7, gleichgultig, welcher kirchlichen Stro-
mung einer angehdrt. Dabei kénnte Luther
selbstanregend sein, wenn es gelange, ihmim
theologischen Denken den gebuhrenden
Platz einzurdumen neben Augustinus und
Thomas von Aquin oder modernen Autoren
wie Karl Rahner u.a.m. «Der Katholizismus ist
vielleicht am Ende des 20. Jahrhunderts zum
erstenmal in seiner Geschichte fahig,... den
Sinn der Berufung Luthers zu begreifen; er
wurde von den Umstanden berufen, sich zum
Anwalt des Evangeliums in der Kirche zu ma-
chen, ohne sich durch Hindernisse und Ein-
wande aufhalten zu lassen; und am Ende kann
man nun daraus die richtigen Schlisse fir die
Zukunft der Kirche und des gemeinsamen
Glaubens ziehen».8

Anmerkungen

"Schuchert, August: Kirchengeschichte. Kempen
1958, S. 539.

2Qlivier, Daniel: Luther’'s Glaube. Stuttgart 1982,
S. 31.

3Zitiert nach: Borcherdt/Merz: Martin Luther. Aus-
gewahlte Werke. Bd. lll. Minchen 1950/62, S. 14f.
4Qlivier, Daniel: a.a.0. S. 21

Sders. S. 105

6ders. S. 143

7Pesch, Otto Hermann: Katholiken lernen von Lu-
ther, in: Christ und Kultur. 30. 4. 1983, Luzern, 1983.
8Qlivier, Daniel: a.a.0. S. 158



704

schweizer schule 15/83

Katholische Autoren iiber Luther

N.W. Die Literatur zu Martin Luther, seiner Biogra-
phie und Theologie, die seit kurzem erscheint, ist
kaum mehr zu Ubersehen. Hier soll nur auf einige
von Katholiken herausgegebene Werke hingewie-
sen werden:

Joseph Lortz, Die Reformation in Deutschland; die-
ses klassische Werk der katholischen Reforma-
tionsgeschichte ist vom Herder-Verlag 1982 neu
herausgegeben worden. Wichtig ist dabei das von
Peter Manns, Schiler und Nachfolger von Joseph
Lortz, geschriebene Nachwort: «Lortz, Luther und
der Papst». — Ebenfalls als Neuauflage erschien Er-
win Iserloh, Geschichte und Theologie der Refor-
mation im Grundriss (Verlag Bonifatius-Druckerei
Paderborn 1982).

Peter Manns als ausgewiesener Kenner der Refor-
mationsgeschichte und Helmuth Nils Loose als an-
erkannter Fotograf haben eine Bildbiographie Gber
Martin Luther herausgegeben, die uberzeugt. Hier
ist eine ausgezeichnete Ergdnzung von Text und
Bild gefunden, wobei man bei Peter Manns ver-
spurt, dass furihn Martin Luther «Vater im Glauben»
ist.

Otto Hermann Pesch, ein weiterer Katholik, der sich
als Luther-Kenner profiliert hat, gab eines der be-
sten Luther-Blcher dieses Jubilaumsjahres heraus
(Otto Hermann Pesch, Hinfilhrung zu Luther, Gri-
newald Verlag 1982). Als Grundthese dieses Buches
kann man festhalten: Luther gelangte durch seine
wissenschaftliche Arbeit zur «reformatorischen»
Theologie und geriet erst durch die fatalen ge-

schichtlichen Umstéande in den Konflikt mit der Kir-
che; einen Konflikt, in dem er nicht ohne Verletzung
seines glaubigen und wissenschaftlichen Gewis-
sens nachgeben konnte. Von Otto Hermann Pesch
erschienen in den «Quaestiones disputatae» drei
Fallstudien zur gegenwartigen kontroverstheologi-
schen Argumentation (O. H. Pesch, Gerechtfertigt
aus Glauben. Luthers Frage an die Kirche, Herder
1982). Die Vortrage einer Veranstaltung der Katholi-
schen Akademie in Bayern zu «Luthers Bedeutung
flr den 6kumenischen Dialog» kamen unter dem Ti-
tel «Weder Ketzer noch Heiliger» beim Verlag Fried-
rich Pustet, Regensburg heraus. Von katholischer
Seite sind Erwin Iserloh, Bischof Martensen und Ot-
to Hermann Pesch mit Beitragen vertreten. Von
evangelischer Seite kommen der Ziircher Theolo-
gie-Professor Hans Friedrich Geisser, Landesbi-
schof Gerhard Heintze und Prof. Gerhard Mller zur
Sprache. Johannes Panagopoulos, Athen, vertritt
die orthodoxe Seite.
Endlich sei hier auf einige Werke von Martin Luther
selber, die von Katholiken ediert wurden, hingewie-
sen: Peter Manns gibt «Predigten Martin Luthers
durch das Kirchenjahr» heraus (Topos-Taschenb(-
cher 128). Helmut Riedlinger hat eine wertvolle Ein-
fihrung zur Erklarung des Magnifikats durch Lut-
her geschrieben (Herder, Freiburg 1982). Endlich
schrieb Otto Hermann Pesch ein abgerundetes
Nachwort zu «Luther-Briefen aus dem Alltag», die
von Reimar Zeller herausgegeben wurden (Luther,
wie ihn keiner kennt; Luther-Briefe aus dem Alltag.
Herder, Freiburg 1982).

Aus: Vaterland vom 11. 6. 83

Ihr Partner fiir Lehrmittel

Kummerly+

Hallerstrasse 6

ey

3001 Bern

Fribourg Neuchéatel Lausanne

Standige
Ausstellung von
Demonstrations-
und Experimentier-
mitteln flr jeden
Fachbereich

und alle Stufen.

e031-240666/67




	"Hier stehe ich; ich kann nicht anders..." : zum 500. Geburtstag des Reformators Martin Luther

