
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 70 (1983)

Heft: 15

Artikel: "Hier stehe ich; ich kann nicht anders..." : zum 500. Geburtstag des
Reformators Martin Luther

Autor: Gyr, Constantin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-535949

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-535949
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


schweizer schule 15/83 699

«Hier stehe ich; ich kann nicht anders...»
Zum 500. Geburtstag des Reformators Martin Luther

Constantin Gyr

Wer in unseren Breitengraden die
durchschnittliche Laufbahn eines Schülers hinter
sich gebracht hat und endlich der Schulbank
entrückt ist, der kennt - wenigstens dem
Namen nach - einige Persönlichkeiten, welche
unsere Weltgeschichte nachhaltig beeinflusst
haben. Wir tragen zeitlebens Namen und Fakten

mit uns herum, von denen wir selten
genug wissen, wie hilfreich sie für ein besseres
Verstehen verschiedener Tatsachen des
Lebens sind. Für viele Menschen bedeuten sie
nichts als Ballast, den sie möglichst bald
loszuwerden versuchen, um Kräfte zu befreien
und Platz zu schaffen für das Heutige, das
Lebendige. Kopernikus und Kolumbus sind tot;
es lebe die Raumschiffahrt! So lautet etwa die
Devise. Dieses Beispiel mag aufdringlich, ja
sogar abwegig erscheinen, weil doch jedermann

weiss, dass die moderne Raumschifffahrt

ohne die kopernikanische Wende im
15. Jahrhundert undenkbar ist. Wie sollte je
ein Satellit unsere Erde umkreisen, wenn
nicht dieser Kopernikus wenigstens theoretisch

und die Weltumsegler vom Format eines
Kolumbus sogar praktisch die nachfolgende
Menschheit davon überzeugt hätten, dass
unsere Erde nicht tellerförmig, sondern
kugelförmig gebildet ist. Was mit den Namen Kopernikus

und Kolumbus verknüpft ist, hat sich
inzwischen zum unbestrittenen Allgemeingut
durchgemausert. Kaum ein Mensch ist sich
noch bewusst, dass die Welt nach Kopernikus
und Kolumbus nicht mehr ist, was sie ehedem
war.
Nicht jede historisch bedeutsame Persönlichkeit

hat es geschafft, dass sie und ihr Werk -
nach unruhigen Zeiten der Kontroversen -
derart in die Weltgeschichte integriert wurden
wie Kopernikus und Kolumbus. Es gibt unter
den ganz grossen Menschen der Vergangenheit

einige, deren ewige Ruhe noch nicht und
wahrscheinlich noch lange nicht gesichert ist.
Zu diesen Ruhelosen gehört zweifellos Martin
Luther, dessen 500. Geburtstag wir am 10.
November begehen. Dieser Anlass hat eine neue
Welle der Auseinandersetzung mit Leben und
Werk des Reformators ausgelöst, die einen

aufhorchen lässt. Man sollte doch meinen,
dass nach 500 Jahren so ziemlich alles gesagt
sei, was über einen Menschen und sein Werk
zu sagen ist. Dem ist aber keineswegs so.
Erstaunlich ist vorab eine Art Neuentdeckung
Luthersdurch katholische Theologen. Man ist
dabei noch weit davon entfernt, Luther zu
einem Heiligen der katholischen Kirche zu
machen, was zweifellos verfehlt wäre.
Dennoch ist ein unüberhörbar positiverer Grundton

in der Würdigung des Lebens und Wirkens
von Martin Luther feststellbar. Noch bisvor40
Jahren war der Gesichtswinkel katholischer
Lutherforschung in der Verteidigung der
rechten Lehre angesiedelt. Man ging dabei
von der Annahme aus, dass Luther eine Irrlehre

verkündete und auf diese Weise den rechten

Glauben gefährdete. Man scheute sich
nicht, den «Angeklagten» als «wütenden
Kirchenzerstörer», als «sich selbst überschätzenden

Subjektivisten» oder gar als «krankhaften

Psychopathen» zu bezeichnen. Durch
diese Brillen hindurch fällt es leicht, den
Reformator an die Wand zu drücken und
unglaubwürdig zu machen. Schlimm daran ist
besonders, dass heute noch unzählige
Menschen diese Sicht vertreten, weil sie diese im
Geschichts- und Religionsunterricht über-



700 schweizer schule 15/83

nehmen mussten. Sie geraten höchstens
dadurch in Unsicherheit, dass ihnen viele Vertre-
terder Lehre Luthers als geschätzte und glaubige

Mitmenschen im Alltag begegnen. Solche

Erfahrungen lassen sich nicht mit der
Vorstellung von Luther als «wütendem Kirchen-
zerstorer» vereinbaren. Wer ist denn nun dieser

Reformator, der trotz aller Anstrengungen
seiner Gegner nicht am Ende seines bewegten
Wirkens ist?
Martin Luther - ein katholisches Leben
Unsere Begegnung mit Martin Luther setzt
üblicherweise mit den stärksten Ereignissen
wie der Auflehnung Luthers, dem Thesenanschlag

gegen die scholastische Theologie
(1517) und der Exkommunikation (1521) ein.
Dabei ubersieht man, dass Martin Luther, 1483
in Eisleben als Sohn eines Bergmanns geboren,

in seinem religiösen Elternhaus wie in
den Schulen katholische Frömmigkeit erfahren

hat. «Sein Leben war ganz und gar in die
Ordnung der (katholischen) Kirche
eingebettet»1. Mit 18 Jahren begann er das
Studium der Rechte, das er mit dem «Magister
Artium» an der Universtat Erfurt erfolgreich
abschloss Bald danach trat er in das Kloster
der Augustiner-Eremiten in Erfurt ein 1507 -
an Ostern -wurde er zum Priester geweiht. Es

folgte das Theologiestudium. 1512 wurde er
als Doktor der Theologie zum Lehrer an der
Universität Wittenberg (Sachsen) ernannt Am
31 Oktober 1517 geriet er in den Blickpunkt
der Öffentlichkeit durch den Anschlag der 95
Thesen «über den Wert des Ablasses». Damit
war der Prozess der Reformation ausgelöst.
Bis 1521 - dem Jahr der Exkommunikation
und der Reichsacht-nahm erzu vielerlei
Problemen und Missstanden in seiner katholischen

Kirche Stellung. 1522 kehrte er aus
seinem Exil auf der Wartburg zurück nach
Wittenberg, wo er alsbald als Reformator gegen
Extremisten kämpfen musste, die seine
Ansichten radikalisierten. 1525 heiratete er die
ehemalige Nonne Katharina von Bora, mit der
er sechs Kinder hatte. 1530 erschien das erste
lutherische Glaubensbekenntnis «Confessio
Augustana» und 1534 die deutsche Bibelübersetzung

Martin Luther starb in Eisleben am
18 Februar 1546
Zumindest also bis ins Jahr 1521 fällt es nicht
schwer, Luther als ein treues Glied der
katholischen Kirche anzusehen. «Als Theologe von
Beruf»2 tat er nichts als seine Pflicht, wenn er

auf Punkte hinwies, in denen die Kirche
dringend einer Reform bedurfte. Und dass sie
reformbedürftig war, ist unbestritten und
damals allgemein anerkannt gewesen Deswegen

wurde das 5. Laterankonzil (1512-1517)
durchgeführt, das sich wahrend fünf Jahren
um eine Reform bemuhte. Das Ergebnis muss
allerdings als sehr karglich bezeichnet werden.

Die schwerwiegendsten Ursachen der
Missstände - die Anhäufung von Pfründen
und die Vernachlässigung derResidenzpfhcht
- wurden nicht angegangen. Man wird
angesichts dieser Sachlage Martin Luther nicht als
Schwärmer, Schongeist oder Revolutionär
betrachten können. Er ist vielmehr in die Reihe

zahlreicher Kirchenmänner einzuordnen,
die sich ernsthafte Sorgen um die Zukunft der
Kirche gemacht hatten. Die 95 Thesen «über
den Wert des Ablasses» sind demnach nur das
Fanal, das eine ernsthafte Bewegung ausloste

Spätestens die hartnackige Verweigerung
jeden Widerrufs durch Lutherauf dem Reichstag

zu Worms hatte die Verantwortlichen der
Kirche nachdenklich stimmen müssen. Luther
beharrte im Angesicht der Todesstrafe auf seiner

Uberzeugung, wenn man ihn nicht mit der
Heiligen Schrift einerlrrlehre uberfuhren könne:

«... denn ich glaube weder dem Papst
noch den Concilien alleine nicht, weil es am
Tage und offenbar ist, dass sie oft geirrt
haben. und ich also mit den Spruchen, die von
mir angezogen und eingeführt sind,
überzeugt, und mein Gewissen in Gottes Wort
gefangen sei, so kann und will ich nichts widerrufen,

weil weder sicher noch geraten ist,
etwas wider das Gewissen zu tun. Hier stehe ich,
ich kann nicht anders. Gott helfe mir.»3 Solche
Standhaftigkeit kann bei einem derart
engagierten Kirchenmann, wie Luther es war, nur
durch einen tiefen Glauben und nicht durch
Krankhaftigkeit oder Aufrührertum ehrlich
erklart werden. Luther ist sich und seinem Glauben

treu geblieben. Die Kirche hat ihn zum
Häretiker gemacht.
Der Glaube allein - sola fide
Wir dürfen heute zweifellos davon ausgehen,
dass zwischen Luther und der damaligen
Kirche ein Gesprach auf zwei unterschiedlichen
Ebenen stattgefunden hat. Auf der Seite
Luthers drehte sich das Gesprach um den rechten

Glauben, wahrend auf der Seite der Kirche
die rechte Lehre zur Diskussion stand. Luther
ärgerte sich über den Verwaltungsapparat



schweizer schule 15/83 701

und die Lehrroutine der Kirche, die sich auf
diese Weise zunehmend von den Menschen
entferne, fur die sie eigentlich dasein müsste
Er warf der Kirche vor, niemals die Frage nach
dem Evangelium in der Kirche zu stellen.
Sobald nämlich diese Fragen angegangen wurden

- anstelle der oberflächlichen Kosmetik
am Laterankonzil-würden sich die Menschen
vom Leben in der Kirche betroffen und
angesprochen fühlen. Luther wollte letztlich nur
eines erreichen: dass das Evangelium, die gute

Nachricht von der Erlösung des Menschen,
zum Mittelpunkt der Kirche werde Die Kirche
sollte sich wieder in den Dienst des Evangeliums

stellen und nicht das Evangelium fur
ihre Dienste beanspruchen
Um das besser zu verstehen, muss man sich
vor Augen halten, dass die Kirche mit Hilfe der
Theologie in der Lage war, alle ihre
Lebensausserungen zu begründen Dass bei dieser
Argumentation oftmals weniger die Offenbarung

der Heiligen Schrift als die Lehrsysteme
von Aristoteles und Thomas von Aquin
ausschlaggebend waren, liegt auf der Hand.
Einfache, ungebildete Menschen vermochten
den theologischen Gedankengangen nicht zu
folgen, weshalb ihnen ein blinder Gehorsam
als einzige Überlebensmoglichkeit offen
blieb. Luther war der festen Uberzeugung,
dass die Kirche, die sich in den Dienst am
Evangelium stellt, all ihr Tun und Lassen an
der Heiligen Schrift bemessen muss (sola
scriptura). Was sich daraus nicht rechtfertigen
lässt, hat keine Existenzberechtigung. Luther
war auch der Ansicht, dass eine so geläuterte
Kirche wieder fur den Menschen da ist.
Hinwendung zum Evangelium bedeutet somit
auch Hinwendung zum Menschen. Man wird
anerkennen müssen, dass mit dem 2.
Vatikanischen Konzil in unserem Jahrhundert die
Forderung Luthers auch katholischerseits
ernstgenommen worden ist und einige von
Luthers Folgerungen tatsachlich nachvollzogen

worden sind (z B. Liturgie in der
Muttersprache, Mündigkeit der Laien, Anerkennung
anderer Religionen, usw.).
Mittelpunkt des Evangeliums ist nun einmal
die Rechtfertigungslehre, die Luther nicht neu
erfunden, wohl aber wieder entdeckt hat. Es
geht dabei um die Frage, wie der Mensch vor
Gott gerecht sein kann. Immerhin gehört es
zur klassischen Glaubenslehre, dass der
Mensch von Anfang an als Sünder lebt und

selbst mit Erbsunde belastet in diese Welt
eintritt. Luther folgt hier äusserst konsequent der
kirchlichen Lehre. Der Sünder seinerseits
vermag sich eben nicht vor Gott zu rechtfertigen
Wenn Gott den Menschen annimmt, dann ist
das nur durch ein Entgegenkommen Gottes
auf den Menschen hin möglich Der Mensch
kann nichts tun, was Gott gleichsam zwingen
wurde, diesen Menschen gerechtzusprechen
Das Evangelium von der Erlösung des
Menschen beinhaltet deshalb nicht weniger und
nicht mehr als die Aussage, dass Gott den
Schritt auf den Menschen zu gemacht und ihn
dadurch gerechtfertigt hat. Dies wiederum ist
nur im Glauben möglich, denn wie sollte ich
sonst Erlösung überhaupt verstehen können?
Nurweran Gottglaubtund nurwervonderEr-
losungsbedurftigkeit des Menschen
überzeugt ist, kann eine Erlösung wirklich erhoffen

und an sie glauben. Deshalb fordert Luther
eine Besinnung auf den Glauben, der aber
nicht ein Furwahrhalten von unerklarbaren
Thesen bedeutet, sondern eine personale
Zuwendung zu Gott in Jesus Christus. «Man
kann übrigens nicht mehr bezweifeln, dass
Luther ernstlich nur im Sinn hatte, den
Glauben des Volkes durch eine schriftinspi-
rierte Predigt neu zu beleben.»4
Wenn nun Luther die Bedeutung des personalen

Glaubens derart radikal und engagiert
hervorhob, dann loste dies auf der Seite der
offiziellen Kirche ernsthafte Bedenken auf der
Ebene der Lehre aus. Unbestritten blieb doch
die Feststellung, dass der Glaubige auch gute
Werke tun soll und muss. Gerade im Tun guter
Werke erweist sich der Glaube als lebendig.
Ein solches Ansinnen hätte Luther zweifellos
nicht angegriffen Erstellte aber fest, dass nur
wenige Menschen aus engagiertem Glauben
heraus gute Werke taten. Die Mehrheit - so
meinte er - tut die guten Werke, weil sie von
der Kirche als solche bezeichnet sind Diese
Menschen erhoffen sich durch das blosse Tun
einen Einlass in den Himmel. Gegen dieses
glaubenslose Handeln wehrte er sich und
nannte es Sunde. Damit definierte er die Sünde

als Unglaube.
An Christus glauben
Die zweitausendjahrige Geschichte des
Christentums zeigt uns unterschiedlichste
Formen des Christusglaubens. Luther fuhrt den
Christusglauben wieder zurück zu den
Evangelien, wo die Gläubigen als solche darge-



702 schweizer schule 15/83

stellt werden, die zu Jesus kamen und alles
von ihm erwarteten Diese Ruckbesinnung
erfolgte in einem Zeitpunkt, da die Kirche äus-
serlich scheinbar intakt war und in einer
vermeintlichen Geschlossenheit auftrat. Aber der
neue Mensch des 16. Jahrhunderts und damit
der Mensch der Entdeckungen strebte
darnach, sich von der Bevormundung durch den
Konig und durch den Priester zu emanzipieren

Der neue Mensch suchte nicht nach einer
neuen Form der Kirche, die sich der Welt besser

angepasst hatte Er suchte vielmehr eine
neue Form christlicher Existenz.
Das Christusbild Luthers, das er der Suche
seiner Zeit entgegensetzt, ist eigentlich ein
traditionelles. Zunächst wird hervorgehoben,
dass Christus für uns aus Liebe die Reinigung
von Sunden vollendet hat, wobei der Umstand
besonders bedeutsam ist, dass Jesus diese
Vollendung am Kreuz vollzogen hat Der Glaube

an Jesus Christus und das Kreuz gehören
zusammen, so dass das eine ohne das andere
nicht geglaubt werden kann. Deshalb gehört
die Theologie des Kreuzes zum Zentralsten
der kirchlichen Verkündigung, denn durch die
Tatsache, dass Jesus unsere Sunden ans
Kreuz genommen hat, erfährt der Glaubende
die Erlösung als Geschenk und Gewinn. Mit
diesem Kreuzestod Jesu ist auch ein für
allemal die Erlösung vollbracht, so dass es
keiner weiteren Erlosungswerke irgendwelcher

Art bedarf. Jesus Christus hat allein
unsere Erlösung errungen. Dass Luther mit dieser

akzentuierten Betonung der Erlösung
durch Jesus Christus im Widerspruch zur
Messopfertheologie und zum Opferpriester
steht, ist nicht eindeutig erkennbar. Zweifellos
wetterte er gegen Missbräuche im Bereich der
hl. Messen und des Priestertums Im Grundanliegen

vertritt er aber in der Erlösungslehre
gute Tradition in konsequenter und radikaler
Art
Und die Kirche?
Wer die bisherigen-sehr summarischen-Zusammenfassungen

der Lehre Luthers verstanden

hat, wird leicht feststellen, dass keine
grundsätzlichen Unterschiede in den
Auffassungen Luthers und der Kirche ausfindig zu
machen sind. Mehr und mehr stellt sich
heraus, dass das Verhältnis Luthers zur Kirche
und zur Ekklesiologie (Lehre von der Kirche)
gespannt war. «Luthers Fehler liegt zweifellos
darin, dass er zum vornherein der Erfahrung

der Kirche jeden Wert abspricht».5 Er ver-
schliesst sich seltsamerweise der sehr alten
Tradition der Kirche, wonach die Werke des
Menschen der tatsächlich durch Christus
allein erworbenen Erlösung entsprechen. Der
durch Christus Erlöste zeigt Werke, kämpft
gegen Sünde und tut Busse.
Weshalb Luther die Erfahrung der Kirche in
den Wind geschlagen hat, hat sicher verschiedene

Grunde. Einmal ist es dem impulsiven
und engagierten Theologen nicht zu verwehren,

dass er sich, durch die Missstande in der
Kirche angewidert, von der Kirche zunächst
distanzierte. Zudem durfte die Reaktion der
Kirche auf seine Reformvorschlage ihn zu
immer spitzeren Reaktionen veranlasst haben
Zentralste Ursache durfte aber wiederum sein
Glaube und seine Rechtfertigungslehre gewesen

sein, wonach eben der Mensch nur durch
den Glauben an das Erlosungswerk Christi
gerechtfertigt werden kann und die Kirche
allein diesen Glauben zu verkünden hat, ohne
aus eigener Macht den Menschen rechtfertigen

zu wollen Anlass zu einer harten
Distanzierung von der kirchlichen Praxis bot das
fragwürdige Ablasswesen, mit dem die Kirche
den Eindruck erweckte, als könne sie durch
den Ablasshandel einem Menschen Rechtfertigung

vermitteln.
Solches Ansinnen musste Luther strikte
zurückweisen, weil es seiner Überzeugung von
der Bedeutung des Glaubens widersprach
oder zumindest diese Bedeutung in Frage
stellte Man kann ruhig sagen, dass Luther mit
seinem Ansatz zur Reform der Kirche - nämlich

dem Glauben als Grundlage des Christseins

- eine Basis geboten hat, die zu tatsächlichen

Veränderungen gefuhrt hatte
Tragischerweise konnte die Kirche diesen Ansatz,
den sie fur ihre Reformbestrebungen eigentlich

suchte, nicht akzeptieren. Es ist keine
Überraschung, dass die Kirche auf die
Herausforderung Luthers mit einem weiteren
Konzil reagierte, dem Tridentinum. Sie
reagierte in der Form, die ihr entsprach, und vollzog

damit den Bruch. Auf die individuelle
Initiative der Reformatoren folgte nun das Ge-
meinschaftswerk der Bischöfe, die von den
Arbeiten der Theologen unterstützt wurden.
«Obwohl die protestantische Reformation na-
turgemass zu den erstrangigen Sorgen der
Konzilsväter gehörte, ist es der katholische
Glaube, den sie im Blick haben».6 Die Pro-



schweizer schule 15/83 703

blemkreise des Konzils entsprachen in hohem
Masse den von Luther und der Confessio
Augustana aufgeworfenen Fragen Man suchte
aber darauf eine Losung in der katholischen
Deutung der Schrift, in der Tradition der
Kirchenvater, Papste und Konzilien, in der Lehre
der von der Kirche anerkannten Theologenschulen.

Man erwähnte Luther nicht namentlich

und uberliess ihn dem Vergessen in der
Hoffnung, dass die Protestanten sich von ihm
trennen würden, um in die Gemeinschaft der
Kirche zurückzukehren Genau diese
Hoffnung hat sich als trügerisch erwiesen. Und es
brauchte 420 Jahre, bis die Kirche diesen Trug
als Faktum anerkannte und sich mit der Spaltung

erneut auseinandersetzte. Das 2. Vatikanische

Konzil kann in vielen Punkten als
Versuch bezeichnet werden, sich kritisch dem
Evangelium zu stellen, wie es Luther einst
gefordert hatte. Papst Johannes XXIII. konnte
tun, was sich die Reformatoren erträumt hatten

- die Kirche aus ihrer eigenen Bewegung
heraus in die neue Bahn zu leiten- zurück zum
Wort Gottes durch Beachtung der Bibel, zur
evangelischen Armut und zum demutigen
Gehorsam des Glaubens (Rom 1 5).
Dieser kurze Ausblick auf die Begegnung
Luthers mit der katholischen Kirche zeigt deutlich,

dass wahrscheinlich und hoffentlich der
Ansatz Luthers auch in der weiteren Zukunft
als Herausforderung fur die Kirche Geltung
hat Was wir einleitend über jene Persönlichkeiten

gesagt haben, die in der Geschichte
nicht harmonischen Eingang gefunden
haben, das trifft bei Luther in hohem Masse zu
Er lasst die Kirche so lange nicht in Ruhe, als
sie sein Anliegen nicht ernsthaft genug
aufgreift

Und Luther heute?
Zunächst gilt es, zwei Dinge zurückzuweisen
Es scheint mir falsch zu sein, wenn das neue
Verständnis Luthers zu einer nachträglichen
Heiligsprechung des Reformators fuhren wurde.

Es ist gerade fruchtbar, dass die Kirche
sich mit einem Menschen und seiner Lehre
erneut auseinandersetzen muss, den sie nicht
fur sich vereinnehmen kann Es ware zu billig,
wenn man dieser Herausforderung durch eine
Internalisierung die Spitze brechen wurde
Ebenso abzulehnen ware es, wenn die katholische

Kirche nachtraglich gleichsam luthe-
ranisch wurde, weil die Kirche damit den
gleichen Fehler wie damals wiederholen würde

Sie müsste nachtraglich eine Lehre als recht
erklaren, wobei es Luther nicht um die Lehre,
sondern um den Glauben ging
Nach diesen Einschränkungen muss nun
soforterwähnt werden, dass mit dem Ansatz des
2. Vatikanischen Konzils die katholische
Kirche Luther ernst genommen hat. Eine
Ruckbesinnung auf das Evangelium ist eingeleitet
und führte zu einer bewegten Geschichte der
Kirche in den vergangenen 20 Jahren Nicht
jedermann ist bereit und in der Lage, diesem
Ansatz Folge zu leisten. Deshalb können
Spannungen nicht ausbleiben, die wir
normalerweise in links und rechts, progressiv und
traditionalistisch einzuteilen pflegen Mir
scheint bei diesen Spannungen vorab
beachtenswert, dass sie durchaus ihre Berechtigung

haben, wenn sie sich als Frucht der
Auseinandersetzung mit dem Glauben melden
Sie werden dort bedenklich, wo sie Frucht von
Machtdenken und Positionenhalten sind
«Lernen, an Christus festzuhalten - das ware
wohl die Aufgabe aller Christen im Luther-
Jahr»7, gleichgültig, welcher kirchlichen
Strömung einer angehört Dabei konnte Luther
selbst anregendsein, wenn es gelange, ihmim
theologischen Denken den gebührenden
Platz einzuräumen neben Augustinus und
Thomas von Aquin oder modernen Autoren
wie Karl Rahner u.a.m. «Der Katholizismus ist
vielleicht am Ende des 20. Jahrhunderts zum
erstenmal in seiner Geschichte fähig,... den
Sinn der Berufung Luthers zu begreifen; er
wurde von den Umstanden berufen, sich zum
Anwalt des Evangeliums in der Kirche zu
machen, ohne sich durch Hindernisse und
Einwände aufhalten zu lassen; und am Ende kann
man nun daraus die richtigen Schlüsse für die
Zukunft der Kirche und des gemeinsamen
Glaubens ziehen».8

Anmerkungen
1 Schuchert, August Kirchengeschichte Kempen
1958, S. 539
2Olivier, Daniel Luther s Glaube Stuttgart 1982,
S 31

3Zitiertnach Borcherdt/Merz Martin Luther
Ausgewählte Werke Bd III München 1950/62, S 14f

4Olivier, Daniel aaO S 21

5ders S 105
6ders S 143

7Pesch, Otto Hermann Katholiken lernen von
Luther, in Christ und Kultur 30 4 1983, Luzern, 1983

8Olivier, Daniel aaO S 158



704 schweizer schule 15/83

Katholische Autoren über Luther
N.W. Die Literatur zu Martin Luther, seiner Biographie

und Theologie, die seit kurzem erscheint, ist
kaum mehr zu ubersehen Hier soll nur auf einige
von Katholiken herausgegebene Werke hingewiesen

werden:
Joseph Lortz, Die Reformation in Deutschland, dieses

klassische Werk der katholischen
Reformationsgeschichte ist vom Herder-Verlag 1982 neu
herausgegeben worden. Wichtig ist dabei das von
Peter Manns, Schuler und Nachfolger von Joseph
Lortz, geschriebene Nachwort: «Lortz, Luther und
der Papst». - Ebenfalls als Neuauflage erschien
Erwin Iserloh, Geschichte und Theologie der
Reformation im Grundriss (Verlag Bonifatius-Druckerei
Paderborn 1982).
Peter Manns als ausgewiesener Kenner der
Reformationsgeschichte und Helmuth Nils Loose als
anerkannter Fotograf haben eine Bildbiographie über
Martin Luther herausgegeben, die uberzeugt. Hier
ist eine ausgezeichnete Ergänzung von Text und
Bild gefunden, wobei man bei Peter Manns
verspürt, dass fur ihn Martin Luther «Vater im Glauben»
ist
Otto Hermann Pesch, ein weiterer Katholik, der sich
als Luther-Kenner profiliert hat, gab eines der
besten Luther-Bucher dieses Jubiläumsjahres heraus
(Otto Hermann Pesch, Hinfuhrung zu Luther,
Grunewald Verlag 1982). Als Grundthese dieses Buches
kann man festhalten Luther gelangte durch seine
wissenschaftliche Arbeit zur «reformatorischen»
Theologie und geriet erst durch die fatalen ge¬

schichtlichen Umstände in den Konflikt mit der
Kirche, einen Konflikt, in dem er nicht ohne Verletzung
seines glaubigen und wissenschaftlichen Gewissens

nachgeben konnte. Von Otto Hermann Pesch
erschienen in den «Quaestiones disputatae» drei
Fallstudien zur gegenwartigen kontroverstheologischen

Argumentation (O H. Pesch, Gerechtfertigt
aus Glauben. Luthers Frage an die Kirche, Herder
1982). Die Vorträge einer Veranstaltung der Katholischen

Akademie in Bayern zu «Luthers Bedeutung
furden ökumenischen Dialog» kamen unterdemTitel

«Weder Ketzer noch Heiliger» beim Verlag Friedrich

Pustet, Regensburg heraus Von katholischer
Seite sind Erwin Iserloh, Bischof Martensen und Otto

Hermann Pesch mit Beiträgen vertreten Von
evangelischer Seite kommen der Zürcher
Theologie-Professor Hans Friedrich Geisser, Landesbischof

Gerhard Heintze und Prof Gerhard Müller zur
Sprache Johannes Panagopoulos, Athen, vertritt
die orthodoxe Seite
Endlich sei hier auf einige Werke von Martin Luther
selber, die von Katholiken ediert wurden, hingewiesen:

Peter Manns gibt «Predigten Martin Luthers
durch das Kirchenjahr» heraus (Topos-Taschenbu-
cher 128). Helmut Riedlinger hat eine wertvolle
Einfuhrung zur Erklärung des Magmfikats durch Luther

geschrieben (Herder, Freiburg 1982) Endlich
schrieb Otto Hermann Pesch ein abgerundetes
Nachwort zu «Luther-Briefen aus dem Alltag», die
von Reimar Zeller herausgegeben wurden (Luther,
wie ihn keiner kennt; Luther-Briefe aus dem Alltag
Herder, Freiburg 1982).

Aus Vaterland vom 11 6 83

Kümmerly+ Frey
Ihr Partner für Lehrmittel

Aarberg Zurich Basel B el Thun

Hallerstrasse 6 - 3001 Bern

Ständige
Ausstellung von
Demonstrationsund

Experimentiermitteln

für jeden
Fachbereich
und alle Stufen.

® 031-2406 66/67


	"Hier stehe ich; ich kann nicht anders..." : zum 500. Geburtstag des Reformators Martin Luther

