
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 69 (1982)

Heft: 16

Artikel: Vom Menschenbild in der heilpädagogischen Tätigkeit

Autor: Siegenthaler, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-533087

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-533087
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


schweizer schule 16/82 689

Vom Menschenbild in der heilpädagogischen
Tätigkeit
Hermann Siegenthaler

Arbeitsgruppen/ Fragen des Beratung der Arbeitsgruppe oder Kommission
Kommissionen Kontakts Schule- bezüglich Vorgehen, Unterstützung von
der Schulpflege Eltern-Offent- kooperativen Arbeitsweisen und produktivem

lichkeit gemeinsamem Problemlosen

Redaktionelle Vorbemerkung

Prof. H. Siegenthaler hielt diesen Vortrag als
Eröffnungsvorlesung am 7. Hilfs- und Sonderschullehrerkurs

am 8 September 1982 in Luzern.
Seine neue Sicht des Menschenbildes in der Erziehung

beeindruckte die zahlreichen Zuhörer so
stark, dass wir diesen Vortrag hier wiedergeben
mochten.
Wir meinen, dass dieses Menschenbild für uns Lehrer

und Erzieher- und nicht nur für die heilpadago-
gisch Tatigen - von grosster Tragweite in unserem
erzieherischen Handeln ist. W. W

f. Die Aktualität der Fragestellung

Nachdem Kolumbus Amerika entdeckt und
von der Begegnung mit den fremden
Menschen-den «Indianern»-berichtet hatte,
entstand unter den Führern der damaligen Kirche
ein riesiges Problem: Sind die Indianer
Menschen? Man muss sich mit etwas Fantasie hinter

die damalige Aktualität dieser Frage
einfühlen, die Ausdruck davon ist, dass das
Fremdartige im Aussehen und in der Lebensweise

dieser Menschen das bisher als
selbstverständlich vorausgesetzte Menschenbild
erschütterte. Man kann sich die Diskussion im
Vatikan vorstellen, die vielen Dafür und Dawider,

bis 1537 das Resultat der Überlegungen in
der Bulle Pauls III. veröffentlicht wurde: Es

handelt sich um Menschen, da sie des katholischen

Glaubens und des Empfanges der
Sakramente fähig sind. (Moltmann 1971, 20).
Diese Begründung mutet uns heute etwas
eigenartig an - und wir nehmen die vermeintliche

Logik mit einem überlegenen Lachein zur

Kenntnis: Dass da etwas zum wichtigsten
Merkmal des Menschen erhoben wurde, woran

man menschliches Wesen von andern Wesen

klar unterscheiden konnte.
Mich interessiert zunächst nicht die Form dieser

Aussage, vielmehr die Erschütterung des
damaligen Menschenbildes durch die Begegnung

mit einer andern Menschenrasse: Eine
Erschütterung des als gesichert geglaubten
und selbstverständlich vorausgesetzten
Wissens, was das Wesen des Menschen sei. Stehen

wir heute nicht vor einer unheimlich
ähnlichen Situation, die sich von der damaligen
nur dadurch unterscheidet, dass die Inhalte
etwas anders lauten? Ich meine die Erschütterung

der Auffassung, der Mensch sei
grundsatzlich ein vernunftbegabtes Wesen, und
alles, was er aufgrund seiner Vernunfttätigkeit
vollbringe, sei gut. Unser Jahrhundert hat uns
mit einer massiven Brutalität vor Augen
gestellt, wie unvernunftig die Schöpfungen des
Menschen sein können. Diese Erschütterung
führte in unserm Jahrhundert zunächst zu
einer tiefgründigen Ratlosigkeit, die viele
Dichter und Denker zum neuen Fragen nach
dem Wesen des Menschen antrieb. Unaufhörlich

und mit eindrücklicher Intensität
erscheint die Frage nach dem Menschen seit der
Nachkriegszeit und spannt sich wie ein Can-
tus firmus eines mehrstimmig komponierten
Chorales über die Dissonanzen in der
Mehrstimmigkeit unserer Zeit.
Viele Versuche sind gemacht worden, bei der
Beantwortung der Frage nach dem Menschen
ähnlich zu verfahren wie die Denker um 1537:
Nämlich ein bestimmtes Merkmal hervorzuhe-



690 schweizer schule 16/82

ben, um eszum wichtigsten Kriterium zu erheben,

durch welches Menschsein zu definieren
sei: Der Mensch sei «Mangelwesen» (Gehlen),
sei Geistwesen, sei sprachbegabtes Wesen,
sei erziehungsbedurftiges und erziehbares
Wesen usw. Neben diesen klaren Aussagen
gibt es aber auch eine grosse Zahl von
Denkern, die sich gegen eine derartige Eindeutigkeit

auflehnen, sie sogar verbieten, weil jeder
begrifflichen Aussage die Gefahr droht, den
Menschen festzulegen und auf ein Bild zu
fixieren. «Du sollst Dir kein Bildnis machen»,
die bekannte Stelle aus dem Tagebuch von
Max Frisch, der das religiöse Gebot auf den
Menschen übertragt, ist Ausdruck dieser
Haltung Was bleibt denn in der Ratlosigkeit dem
Menschen gegenüber zu tun? Es bleibt nichts
als die Frage, die sich um so unbarmherziger
zu stellen scheint, je tiefer die Ratlosigkeit
empfunden wird.
So sind wir mit dem Titel meines Referates
unvermittelt hineinversetzt in unsere Zeitepoche
und sind aufgerufen, etwas tiefer und
vielleicht auch mit mehr Einfühlungsvermögen in
die menschliche Situation derGegenwart
hineinzuschauen. Denn die genannten Versuche
und Vorschlage, die Ratlosigkeit in Bezug auf
das Menschenverstandnis auszuhalten, sind
doch bloss die Stimmen einzelner Mahner, die
angesichts der Lautstärke unserer technischen

Errungenschaften, politischen Maximen

und wirtschaftlichen Mächte verstummen

müssen Steckt nicht hinter diesen
tonangebenden Kräften ein scheinbar unerschütterlicher

Glaube an die Machbarkeit? Bis in
die Note und Sorgen des Einzellebens dringt
dieser Glaube durch und äussert sich etwa in
dem Satz «Man muss doch etwas dagegen
tun können». Eltern eines behinderten Kindes
äussern ihn, Angehörige eines Schwerkranken,

Zuschauer des Weltgeschehens usw. Ich

meine, dass dieser Glaube an die Machbarkeit
in bezug auf den Menschen wie in bezug auf
seine Umwelt die Antwort auf die genannte
Erschütterung geworden ist. Wir haben den
Glauben an die Vernunft einfach ersetzt durch
den Glauben an die Machbarkeit. Wie lange
wohl halt sich dieser Glaube, wo es so
offensichtlich ist, dass er auf wackeligen Füssen
steht und vor vielen Fragen, die sich dem
Menschen stellen, einstürzt"?
Wer sich von dieser tatsächlichen Situation
unserer heutigen Gegenwart hat ansprechen

lassen, kann es sich nicht mehr leisten, in den
Chor jener einzustimmen, die sie verurteilen.
Dahinter steckt immer eine Form von
Lieblosigkeit. Nur wer in einer liebenden Haltung
unsrer Zeit begegnet, gesteht ihr die Möglichkeit

zu, sich verwandeln zu dürfen. Und nur in
dieser Haltung werden uns die Augen geöffnet,

um zu erkennen, dass unmittelbar unter
der Oberflache unseres vom Glauben an die
Machbarkeit geprägten Alltags die Sinnlosigkeit

gähnt, weil die Frage nach dem Sinn
dauernd unbeantwortet bleibt
Was hat das alles mit der heilpädagogischen
Tätigkeit zu tun, zu der Sie sich entschlossen
haben"? Mussten nicht ganz andere Tone
angeschlagen werden, um Sie fur Ihre zukunftige

Arbeit so richtig in Schwung zu bringen
und zu begeistern? Sind die genannten
Gedankengange nicht bloss Ausdruck eines
Menschen, der sich den Luxus derartiger
Gedankenfluge leisten kann - während derjenige,

der sich dem praktischen Alltag zu stellen
hat, darauf verzichten muss, weil ihn eine
grosse Zahl an konkreten Einzelfragen
bedrängen"? Darauf ist zu antworten.
Jede heilpadagogische Tätigkeit ist dadurch
gekennzeichnet, dass sie den Heilpadagogen
in Widerspruch versetzt zum heute gangigen
Menschenbild ZweifelsohneisterTeilderGegenwart

mit allen ihren Merkmalen, dasheisst
konkret, dass auch wir geprägt sind von dem
Glauben an die Machbarkeit, der sich ja derart
tief in unser Denken verwurzelt hat, dass
selbst Psychologie und Pädagogik davon
nicht verschont geblieben sind. Da stehe ich
nun vor einem behinderten Kind, weiss
aufgrund meiner Ausbildung sehr vieles über seine

Behinderung, ihre Ursache, ihre Auswirkungen

auf das Leben des davon betroffenen
Menschen und seiner Umgebung, ich weiss
vieles über die Möglichkeiten der Schulung,
erzieherischen und therapeutischen Betreuung

- aber all dies bildet doch erst die Oberflache,

die mir nie genügend Impulse zu verleihen

imstande ist, um meine Tätigkeit auf die
Dauer auszuhalten. Denn da gähnt doch die
unheimliche Frage nach dem eigentlichen
Wesen des Behinderten: Wer ist er denn und
wie kann ich ihn so verstehen, dass er in seiner
Ganzheit verstanden ist und ich ihr gemäss
meine Erziehung gestalten kann? Alle Fragen
gipfeln wohl in der Frage nach dem Sinn: Warum

gibt es dieses Menschsein, dieses körper-



schweizer schule 16/82 691

lieh verzerrte, psychisch zerbrechliche und
geistig verarmte Menschsein?
Kaum wage ich die Frage in mir aufkommen
zu lassen, welches der Sinn eines solchen
behinderten Menschseins sei - weil ich nicht
einmal in der Lage bin, die Frage danach richtig

zu stellen. Das gewohnte, in unsrer
Zeitepoche gängige Bild des intakten, gesunden,
fur die wirtschaftliche Produktion brauchbaren

Menschen, der sich an die Machbarkeit
halt, wird in der heilpädagogischen Tätigkeit
täglich erschüttert Es ist die Erfahrung, dass
dieses Menschenbild für die entscheidenden
Fragen nicht nur keine Antwort bereit hält,
sondern die Fragen selbst schon gar nicht zu-
lässt; und es wird erfahren, dass das gängige
Menschenbild jede Form von Behinderung im
Grunde ausschliesst: Kranksein, Abgebaut-
sein, Behindertsein, Nicht-Intaktsein haben
darin keinen Raum. Ob dies nicht als eine
Form versteckter Euthanasie aufgefasst werden

musste?
In dieser Erschütterung liegt die brennende
Aktualität unseres Themas: Es fragt sich, wie
sie der Heilpadagoge aushalt und welche
Antwort er darauf zu geben hat.
Wir werden als erstes versuchen, Ausschau zu
halten nach Antworten, die uns von irgendwoher

zufliessen konnten Wenn wir dies tun,
werden wir mit derTatsache konfrontiert, dass
in allen Wissenschaften eine eigenartige
Scheu herrscht, Wertsetzungen und haltgebende

Normen zu formulieren und zu
anerkennen. Man halt etwas auf «Wertfreiheit», auf
«Wertneutralitat» - und scheint nicht zu
bemerken, dass gerade durch wiederentdeckte
Werte Energien freiwerden und Impulse zur
Beantwortung der Sinnfrage entstehen könnten

Es macht auf weite Strecken sogar den
Anschein, als wurden die beiden
Wissenschaften, welche in vergangenen Zeiten auf
die Sinnfrage Anwort zu geben versuchten -
nämlich Philosophie und Theologie - genauso

der Wertfrage ausweichen und lieber
akademische Wissenschaften genannt werden
wollen.
Daraus folgt, dass wir aufgerufen sind, unser
eigenes Menschenbild zu gewinnen, und zwar
so, dass der behinderte Mensch genauso wie
unsere heilpädagogische Tätigkeit darin
eingeschlossen sind. Das braucht Mut; denn es
gilt, gegen den Zeitstrom zu schwimmen und
Aspekte des Menschen zu formulieren, die als

unmodern und unwissenschaftlich abgestempelt
werden. Wenn es aber dadurch gelingt,

unsere Tätigkeit vertiefter zu gestalten, lohnt
sich der Einsatz
Nach diesen einleitenden Bemerkungen, die
den Zweck hatten, Ihnen die Aktualität des
Themas vor Augen zu fuhren, will ich nun
versuchen, mit fünf Hinweisen Fragen zu einem
heilpadagogisch brauchbaren Menschenbild
zu beleuchten, um dann abschliessend zu
prüfen, welches die Funktion dieses
Menschenbildes für unsere Tätigkeit sein konnte.
Dabei müssen wir in unserer Erwartung
bescheiden genug sein und anerkennen, dass
wir bloss wenige Aspekte betrachten und
davon einige Konsequenzen ableiten können.

II. Aspekte des heilpädagogisch
brauchbaren Menschenbildes

1. Hinweis: Menschenbild-oder Bildlosigkeit
des Menschen?
Als erstes stellt sich die grundlegende Frage,
ob es denn überhaupt zulassig sei, von einem
«Bild» des Menschen zu reden, wo wir doch
aus Erfahrung wissen, dass jedem Bild die
Gefahr der Fixierung, der Abgeschlossenheit
und des Fertigseins droht? Bereits der Begriff
«Bild» lasst uns ein grafisches Kunstwerk
assoziieren, welches in der Form- und
Farbgebung wohl ausgewogen, künstlerisch
durchdrungen und vollendet ist. Ein derart
aufgefasstes Menschenbild lasst keine
Verwandlung mehr zu' Der Mensch ist fertig fur
uns, «das ist das Lieblose, das ist der Verrat»
heisst es im bereits erwähnten Zitat von
Frisch. Müssten wir angesichts dieser
Erkenntnis nicht genau das Gegenteil fordern,
nämlich die «Bildlosigkeit» des Menschen?
(Bollnow, 1968/2)
Wir stehen vor einem ungeheuren Dilemma:
Einerseits sind wir auf das Bild angewiesen,
so sehr, dass der Ausgang meiner Überlegungen

in der Behauptung besteht, jedes Reden
und Handeln in Bezug auf den Menschen
beruhe auf einem entsprechenden Menschenbild.

Wir können uns also, wie immer wir es
anstellen wollen, von diesem Bild nicht
befreien. Insofern kann der Mensch fur uns nie
und nimmer «fertig» sein, wir werden mit dem
Menschen nicht fertig Andrerseits nun diese
ebenso klar formulierte Gefahr, dass jedes



692 schweizer schule 16/82

Bild, welches wir vom Menschen machen, ihn
tatsachlich «fertig» mache - das heisst ihm
die Möglichkeit zur weitern Verwandlung nehme

Erziehung, die sich gerade auf dieser Ver-
wandelbarkeit abstutzt, müsste sich selbst
aufgeben.
Dieses Dilemma halten wir nur dann aus,
wenn es gelingt, mit dem Bild, das wir uns vom
Menschen entwerfen, richtig umzugehen. Ich
versuche dies durch zwei Forderungen einzulösen:

a)
Jeder Begriff, den wir heranziehen, um das
Wesen des Menschen oder einen seiner
Aspekte zu bezeichnen, darf nur so verwendet
werden, dass wir das, was wir bezeichnen, in
seiner dauernden Veränderbarkeit und Ver-
wandelbarkeit auffassen. Jeder Begriff
bezeichnet gleichsam nur die Momentaufnahme
eines Verwandlungsprozesses. Das klingt
einleuchtend und einfach zu handhaben In
Wirklichkeit enthalt diese Forderung eine überaus
wichtige und schwierige Konsequenz. Es will
für die heilpadagogische Tätigkeit heissen,
dass wir Begriffe, die wir fur die psychologische

Diagnose verwenden, in ihrer andauernden

Vorlaufigkeit auffassen. So dürfen wir den
Begriff «Behinderung» nichtzur Bezeichnung
ei nes Zustandes gebrauchen oder gar zur
Abgrenzung einer Menschengruppe von einer
andern - sondern er bezeichnet etwas, das
grundsätzlich verwandelbar und veränderbar
ist Diese Haltung ist das Kennzeichen eines
dynamischen Menschenbildes, welches allein
Grundlage jeglicher Erziehung sein muss.
b)
Wenn wir aber versuchen, dieses dauernd
lebendige Geschehen und Werden des menschlichen

Wesens angemessen wahrzunehmen,
werden wir gezwungen, danach zu fragen, ob
denn in diesem andauernden Prozess des
Anderswerdens nicht Grundmerkmale
angenommen werden könnten, welche unveränderlich

sind? Ich meine, dass wir die
grundsätzliche Dynamik nur dann aushalten können,

wenn es uns gelingt, etwas einigermas-
sen Stabiles anzunehmen und zu erkennen
Unser Denken ist aufgerufen, danach zu
fragen, was uns alle verbindet trotz aller individuellen

Schattierungen: Was liegt uns allen
gemeinsam zugrunde, das sich wie ein roter
Faden sogar durch die gesamte Menschheitsgeschichte

durchzieht7

Die Philosophische Anthropologie als jene
Disziplin, die nach dem Wesen des Menschen
fragt, hat in den letzten Jahrzehnten verschiedene

solcher Merkmale formuliert, die zwar
nicht alle fur die heilpadagogische Tätigkeit
brauchbar sind, wie ich noch zeigen werde.
Wir werden aber nicht fehlgehen, wenn wir in
der Leibi ichkeit des Menschen, in seiner
Empfindung fur die Ganzheit und im Angewiesensein

auf den Mitmenschen derartige unveränderliche

Grundstrukturen anerkennen.
In der Frage nach dem allen Menschen
Gemeinsamen liegt etwas unerhört Befreiendes,
weil in ihr die Möglichkeit steckt, alle individuellen

Schattierungen, die wir uns voreinander
aufbauen, zu übersteigen. Die konkrete Frage
an den Heilpadagogen lautet: Was habe ich
als Lehrer mit dem in irgendeiner Weise
behinderten Kind gemeinsam-trotzalleraugen-
falliger Unterschiede, die meine Arbeit massiv
erschweren können7

2. Das Menschenbild nur unter Einbezug
jedes Behinderten
Bei dieser Frage stellt sich eine Wendung in
unserem Denken ein, die zu einer ungeheuren
Ausweitung des Menschenbildes fuhren
musste Kein Mensch, wie geschadigt, behindert,

verzerrt und gestört er uns auch erscheinen

mag, darf von unserm Menschenbild
ausgeschlossen sein.
Wenn wir mit dieser Forderung ernst machen,
müssen zunächst viele bisher als selbstverständlich

erachtete Begriffe wegfallen, weil
sie Behinderte ausschliessen. So werden wir
die Vernunftbegabung, die Sprache, das
logisch-abstrakte Denken, die Welt- und
Selbstgestaltung des Menschen usw. nicht mehr als
Merkmale des menschlichen Wesens gelten
lassen dürfen. Denn: da stehe ich vor jenen
Behinderten, von denen wir sagen, sie befanden

sich in der Grenzzone menschlicher
Existenz-die Schwerst-Geistigbehinderten. Ich
habe erfahren, dass gerade sie fur die Aussagen

zum Menschenbild die Korrektur bilden:
Keine Aussage darf ich, seit ich ihnen durch
meine Tätigkeit begegnet bin, aufrecht erhalten,

die für sie nicht zutrifft. Nur so habe ich
die Gewähr dafür, dass meine Aussagen fur
jeden Menschen Gültigkeit haben werden.
So zwingt die heilpädagogische Tätigkeit zu
einer radikalen Umwertung unseres Denkens.
Denn solange wir vom gesunden, intakten,



694 schweizer schule 16/82

nicht-behinderten Menschen ausgehend den
Behinderten überdenken, werden wir immer
konfrontiert mit jenen Aspekten, in denen wir
uns voneinanderunterscheiden Wagen wires
hingegen, vom Schwerst-Geistigbehinderten
auszugehen, werden wir eben jene
unveränderlichen Strukturen erfahren, welche zur
Grundlage unseres Menschenbildes werden
müssen Dies ist im eigentlichen Sinne eine
«Umwertung der Werte», wie sie Nietzsche in
seiner Philosophie forderte.
Die heilpadagogische Tätigkeit zwingt zu
einer derartigen Umwertung Welches ist das
Resultat? Das Kranksein, das Behindertsein
und Geschadigtsein, das Nicht-Intaktsein
gehört genauso zu mir und meinem Menschsein
wie das Gesundsein, das Leistungsfähigsein.
Dann leuchtet aber in logischer Konsequenz
ein Merkmal auf, welches zur letztgültigen
Grundlage der heilpadagogischen Tätigkeit
wird: Dass der Mensch ein Wesen ist, welches
auf mitmenschliche Zuwendung angewiesen
ist und diese Zuwendung beantworten kann
Mit dieser Umschreibung habe ich einige in
der heutigen Zeit gängige Schlagwörter radikal

von mir gewiesen, welche betonen, der
Mensch sei ein sich selbst bestimmendes,
freies, unabhängiges, autonomes Wesen.
Anstelle dieser Schlagwörter tritt die bescheidene

Erkenntnis, dass ich auf den andern
angewiesen bin - darauf angewiesen, dass er sich
mir in Echtheit zuwende, und gleichzeitig darauf

angewiesen, dass ich mich ihm in Echtheit
zuwenden kann. In diesem Wechselspiel sehe
ich die tiefste Grundlage, welche jede erzieherische,

insbesondere aber eine heilpadagogische

Tätigkeit tragt

3. Die Offenheit
Wenn ich die beiden bisher dargelegten
Aspekte überblicke, scheint es, als hatte ich
noch nicht die tiefste Schicht des Menschenbildes

erwähnt. Denn selbst die Wandelbarkeit
und die Zuwendungsbedürftigkeit sind erst
auf der Voraussetzung möglich, dass ich den
Menschen in seiner grundsatzlichen Offenheit

verstehen muss Dieser Begriff ist eigentlich

bloss die positive Formulierung der
Begriffe Unfertigkeit, Nicht-Abgeschlossensein,
Bildlosigkeit.
Der Begriff wird in der Phil. Anthropologie
meist im Zusammenhang mit dem Weltbezug
des Menschen verwendet und lautet «Weltof¬

fenheit». Damit ist er eingeschränkt auf den
Bezug des Menschen zu der ihn umgebenden
Umwelt Dank des offenen Verhaltens ihr
gegenüber wird er die Konfrontation mit der Natur,

mit der Kultur, mit allen ihren Bereichen,
mit dem andern Menschen, mit dem Phänomen

der Zeit erleben - und gleichzeitig in
Erfahrung bringen, dass hinter all diesen Bezügen,

zu denen er in eine wechselseitige Beziehung

treten kann, sich das Nicht-Verstehbare,
das Geheimnis auftut. Welchen Namen er dazu

verwendet, um anzudeuten, dass er mit
dem Erkennen an eine Grenze stösst, ist von
zweitrangiger Bedeutung. Dass er aber vom
Nichtformulierbaren seiner Aussenwelt
angesprochen werden kann, so sehr, dass er vor
der Grosse des Anspruchs in Staunen versetzt
wird und diesem Erleben hohen Wert bei-
misst, ist entscheidend. Der Mensch ist in der
Lage, zum Geheimnis in eine lebendige Beziehung

zu treten - ohne es dauernd rational lüften

zu müssen.
Diese Gedankengange scheinen erst die eine
Seite zu betrachten, diejenige nämlich, die wir
gern fur uns in Anspruch nehmen, weil darin
die ganze Fülle unseres Welterlebens liegt.
Offenheit der Welt gegenüber heisst aber
zugleich, dass unendlich viele Eindrucke auf
den Menschen einprallen und ihn uberfluten.
Die sogenannte «Reizüberflutung», die
schliesslich zu einer dauernden Belastung
wird, scheint der andere Preis der Weltoffenheit

zu sein. Gehlen leitet von dieser Situation
die Tatsache ab, dass der Mensch aufgrund
der Belastung genötigt wird, darauf zu
antworten, indem er handelnd in die Welt
eingreift: Eindrucke ordnet, Zusammenhänge
rational herstellt, Welt in den Griff bekommt und
gestaltet. Der Mensch wird zu einem
«handelnden Wesen», das ohne diese Handlungsfähigkeit

schutzlos der Welt ausgeliefert ware.
(Gehlen 1942).
Soweit die Gedankengänge, die den Begriff
«Weltoffenheit» zu einem Wesensmerkmal
des Menschen erheben. Zwei Ergänzungen
sind anzuführen, damit diese Auffassung für
die heilpadagogische Tätigkeit brauchbar
wird.
Die derart begründete und fur das Wesen des
Menschen dringend notwendige Handlungsfähigkeit

darf angesichts schwerster geistiger
Behinderung nicht als Wesensmerkmal auf-
gefasst werden - sondern bloss als eine zwar



schweizer schule 16/82 695

willkommene Hilfe, das Dasein zu bewältigen.
Oder aber Wir mussten den Begriff «Handlung»

auf jede Reaktion anwenden, welche
ein schwerstbehindertes Kind auf einen Aus-
senreiz zeigt.
Mir scheint zudem, als ware damit erst die eine
Seite dessen aufgegriffen, was mit Offenheit
gemeint sein konnte: Nämlich diejenige, die
den Bezug des Menschen zu seiner Aussen-
welt betrifft. Musste dieser Aussenbezug nicht
ergänzt werden durch den Bezug nach innen?
Denn der Mensch kann sich auch sich selbst
gegenüber offen verhalten. Wir stossen hier
auf jene selbstverständliche Annahme, welche

die gesamte Psychologie trägt und
wonach sie kaum je fragt. Dassder Mensch einen
Innenraum habe, der nicht einfach leeres Ge-
fass ist Denn dank der Offenheit wird er die
mannigfaltigen Färbungen seiner Gefühle
und Stimmungen erleben, seine Wunsche und
Sehnsuchte erkennen, sein Ideal, seine Fantasie

usw.. Den riesigen Katalog an Qualitäten
des Denkens, Fuhlens und Wollens. Und er
wird in sich selbst genauso die Grenze des
rational Fassbaren erreichen und damit die Frage

nach dem eigenen Geheimnis, zu dem er in
eine Beziehung treten kann, stellen
Wenn man sich diesen Aussen- und Innenbezug

des Menschen vergegenwärtigt, erscheint
das Wesen des Menschen unermesslich. Denn
wer vermochte diesen Ansturm von innen und
aussen aufzuzahlen, diese ganze Fülle an
Lebensqualitäten und an Belastungen Wie
vermochten wir dies alles auszuhalten, wenn wir
nun nicht die Möglichkeit hatten, etwas
entgegenzuhalten — nämlich das Empfinden der
Ganzheit Trotz aller widerspruchlichen
Einwirkungen bleibt doch im tiefsten Grunde,
vielleicht von gegenteiligen Erfahrungen
uberschüttet, vielleicht nur als vage und kaum
vernehmbare Stimme, jene Sicherheit, die
sich aus dem Empfinden ergibt, ich selbst sei
es als einheitliche und ganzheitliche Person,
der dies alles zusammenhält.
So sind wir unvermittelt bei einem andern
Begriffangelangt, der innerhalb der Psychologie
und Pädagogik zu einem Schlagwort geworden

ist: Beim Begriff «Ganzheit» Durch die
soeben angeführten Zusammenhange ist der
Begriff nicht bloss eine formale Angelegenheit,

sondern er ist bereits inhaltlich gefüllt:
Zur Ganzheit gehört das Wechselspiel der
Innen- und Aussenwelt mit allen ihren verschie¬

denen Bezugsmöglichkeiten. Dabei vergessen

wir nicht, dass auch das Geheimnis, das
mir in der Innenwelt wie in der Aussenwelt
jenseits der Erkenntnisgrenze begegnet, zu meiner

Ganzheit gehört und folglich auch die
Beziehung, die ich zu ihm pflege Eine ganzheitliche

Erziehung, die wirklich diesen Namen
verdient, ware gerade dadurch gekennzeichnet,

dass sie das Kind in seinem Geheimnis
anspricht, ihm Wege eröffnet, zu ihm in eine
lebendige Beziehung zu kommen. Hier tut
sich von anthropologischer Seite die Forderung

nach religiöser Erziehung auf.
Fur die heilpadagogische Tätigkeit leite ich
von der Aussage, der Mensch sei ein offenes
Wesen, hinter dem sich die Ganzheit verbirgt,
zwei Konsequenzen ab
a)
Es spricht kein einziges Argument dagegen,
den behinderten Menschen als aussen- und
innenbezogenes Wesen aufzufassen und ihm
die Empfindung fur Ganzheit zuzugestehen.
Ganzheit ist aber immer vollwertige Ganzheit

- niemals eingeschränkte oder eingeengte.
Der Heilpadagoge wird aufgefordert, diese
Ganzheit zu erkennen und in seiner Tätigkeit
anzusprechen. Dazu benötigen wir aber eine
besondere Art der Wahrnehmung. Wir
ubersteigen damit das, was wir innerhalb der
Psychologie als «Verstehen» bezeichnen Denn
alles Formulierbare und Erklärbare erfasst am
Kinde nur immer Ausschnitte seines ganzheitlichen

Wesens Ein Wahrnehmen, welches
den andern in seiner Ganzheit wahrnimmt, ist
nach Buber eine «personale Vergegenwarti-
gung». Es ist ein Verinnerlichen des andern.
Und darin ist das Nichtverstehbare, welches
uns z B. bei einem verhaltensgestorten Kind
grosse Mühe bereitet, mit hereingenommen
Es wurde sich lohnen, sich ab und zu in die
Stille zurückzuziehen, um sich ein solches
Kind derart zu vergegenwärtigen
b)
Die heilpadagogische Tätigkeit aufgrund der
menschlichen Offenheit bedeutet weiter, dass
der Heilpädagoge jederzeit bereit sei, an das
behinderte Kind in der Haltung heranzutreten,
als wusste er von ihm noch nichts; als ware er
neu aufgerufen, es zu verinnerlichen, als
musste er immer neu nach Möglichkeiten
suchen, wie er sich ihm erzieherisch zuwenden
kann Bach spricht in Bezug auf das geistigbehinderte

Kind von «offengebliebenen Mog-



696 schweizer schule 16/82

lichkeiten» (Bach 1975/7): Sie seien wichtiger
als das Fehlende, als der Defekt
Diese Haltung wird einen behinderten
Menschen nie aufgeben. Denn ihr gelingt es,
selbst an der Grenze des Menschseins, dort,
wo alles zerstört und geschadigt erscheint,
eine Fülle von offengebliebenen Möglichkeiten

zu entdecken, die es wert sind, geliebt,
gepflegt und gefordert zu werden Auch wenn
man oft über Monate sich auf die Suche
danach begeben muss - eines Tages wird sich
einem ein Reichtum an Möglichkeiten auftun,
die erzieherische Wege zeigen

4 Der Mensch in der Schwebe: Neue
Verunsicherung

Angesichts dieser geforderten Offenheit stellt
sich aber dem Heilpadagogen (wie jedem, der
ein offenes Menschenbild in der Lebenswirklichkeit

durchzuhalten versucht) eine
entscheidende Frage' Ist das Resultat dieser
Offenheit denn nicht wiederum eine Erschütterung

des Verlasslichen und Sicheren'' Stehen
wir demzufolge nicht wieder vor einer
Verunsicherung, ähnlich der bereits genannten?
In der Tat Angesichts der Offenheit scheint
zunächst nichts anderes zulässig zu sein als
die unermüdliche Sehnsucht nach einer eini-
germassen verlasslichen Gewissheit-und die
Ahnung der eigenen Ganzheit trotz der
wiederkehrenden Erfahrung, alles sei Stuckwerk.
Da braucht ein Kind bloss ein Verhalten zu
äussern, weiches ganz und gar nicht in unsere
Toleranz passt - und schon ist die Uberzeugung,

das Kind sei eine Ganzheit, erschüttert
und nicht mehr haltbar.
Wir müssen ehrlich genug sein und diese
Realität unseres Unvermögens eingestehen
Ein offenes Menschenbild, wie ich es bisher
zu formulieren versucht habe, stellt uns vor
die unerbittliche Frage, wie die andauernde
Verunsicherung auszuhalten und in der
Lebenswirklichkeit zu ertragen sei, wo es
scheinbar nichts Tragfahiges gibt.
Scheinbar nichts Tragfähiges, sagte ich.
Denn Stehen da nicht andere Erfahrungen
bereit, die uns anderes lehren9 Bin ich nicht
davon ausgegangen, dass sogar an der
Grenzzone menschlicher Existenz mir etwas
entgegenkommt, was mir unzweideutig sagt,
dass es sich auch beim schwerstbehinderten
Menschen eben um einen Menschen handelt?
Was ist es denn, was ihn zum Menschen

macht, wovon ich mit Gewissheit sagen kann,
er sei Mensch und nichts anderes - sogar:
vollwertiger Mensch mit eigener Wurde9
Ich muss wieder die Erfahrung sprechen
lassen.

Da trete ich an ein schwerbehindertes Kind
heran, welches mit massiven spastischen
Verkrampfungen auf der Matte am Boden liegt
Was ich mit ihm vorhabe, ist vorher genau
uberlegt worden: Ich habe eine ganz
bestimmte Absicht, meine erzieherische oder
therapeutische Zuwendung in einem festgelegten

Ablauf vor sich gehen zu lassen. Doch
plötzlich, vielleicht mitten in meinen
Bemühungen, treffen sich unsere Blicke und bleiben

wenige Sekunden beieinander. Da
geschieht etwas: Die Behinderung spielt plötzlich

keine Rolle mehr, sie scheint irgendwie
abgefallen zu sein. Denn da blickt mich ein
Mensch an, dem ich zum Du geworden bin,
und seine Augen vermögen zu sprechen, wie
nur menschliche Augen sprechen können. -
Dann sind diese wenigen Sekunden vorbei.
Das Bewusstsein seiner Behinderung stellt
sich wieder ein - aber' Sie ist eine menschliche

Behinderung, keine tierische, keine göttliche,

sondern eine menschliche.
Nochmals frage ich: Woher kommt mir diese
Gewissheit zu? Was hat mein Denken angestellt,

um mich diese Behauptung aussprechen

zu lassen9
Es ist letztlich eine ganz personliche
Entscheidung, deren Inhalt ich nicht herleiten,
nicht beweisen, sondern zu der ich mich bloss
bekennen kann. Ich meinedamitdieEntscheidung,

dass in diesem geschilderten Augenblick

meine eigne Mitte angerührt worden sei

- dass auch die Mitte des andern davon angerührt

worden sei. Und dass diese Mitte letztlich

das Unverletzbare, trotz aller Behinderung

und Schädigung Zuverlässige sei,
welches mich in dieser Situation berührt hat.
Ich kann diese Mitte nicht beweisen-ich kann
nur von Erfahrungen sprechen, die meine
Annahme und mein Bekenntnis zu ihr stutzen.
Und die Erfahrung sagt mir bloss, dass von ihr
Energien ausgehen, welche hinter der Ver-
wandelbarkeit steckt und die Offenheit mit der
damit verbundenen Unsicherheit aushalt.
Ist das idealisierende Schwärmerei, die mir
einen Schleier vor die Augen halt, um die
Realität in ihrer Härte nicht sehen zu müssen?
Die Antwort auf diese Frage lässt sich nur von



schweizer schule 16/82 697

der praktischen Seite her geben: Wenn mir
von dieser Grundentscheidung Energien zu-
fliessen, die es mir möglich machen, meine
heilpadagogische Tätigkeit fortzusetzen und
dem Kind immer wieder neu zu begegnen, so,
als wusste ich eigentlich nichts von ihm, dann
ist diese Erfahrung mir Beweis genug, um an
der Grundentscheidung festzuhalten. Wie
kann ich aber diese Gedankengange, die
Ausdruck des Bekenntnisses sind, so formulieren,
dass sie allgemeingültig sein könnten?
Vielleicht so: Die Erschütterung unseres Men-
schenbildesdurch die Forderung nach
grundsätzlicher Offenheit kann nur soweit ertragen
werden, als es uns gelingt, auf dem tiefsten
Grund unseres Menschenbildes Annahmen
zu erkennen, zu denen wir uns entscheiden
müssen. Jedes Menschenbild enthalt derartige

Grundentscheidungen. Allein die Frage, ob
sie zu einer personlichen Gewissheit
angesichts aller Widerspruche führen, entscheidet
über ihre Brauchbarkeit. Weder rationale
Argumente noch irgendwelche Beweisführungen

haben hier das letzte Wort zu sprechen -
sondern allein die alltagliche Lebenswirklichkeit.

5. Das «werdende» Menschenbild
Jede ernsthafte heilpadagogische Tätigkeit,
so lautet meine kühne Behauptung, lasst
sich auf die Dauer nur dann verwirklichen,
wenn der Heilpadagoge bereit ist, in sich
selbst ein Menschenbild werden zu lassen,
welches dem in irgendeiner Weise behinderten

Menschen Raum lasst, als vollwertiger
Mensch erkannt zu werden. Wenn diese
Behauptung zutrifft, dann stellt sich die Frage,
ob die Ausbildung zum Heilpädagogen nicht
dafür sorgen musste, ein solches Menschenbild

entstehen zu lassen, toevordie eigentliche
Tätigkeit aufgenommen wird?
Diese Frage muss mit Vorsicht beantwortet
werden Einerseits scheint mir die Forderung
an die Ausbildung gestellt werden zu müssen,
Fragen nach dem Menschenbild seien zu
entwerfen, mögliche Losungen aufzudecken und
Impulse fur eine persönliche Weiterfuhrung
zu geben. Andrerseits darf das Menschenbild,
wenn es fur die heilpädagogische Tätigkeit
tragfähig sein soll, nicht eine gedankliche
Konstruktion sein, die als solche zwar gut zu
repräsentieren ware, in der Wirklichkeit aber
keine Energien freizusetzen vermochte. Das

Menschenbild wachst in und an der praktischen

Tätigkeit nicht in grossangelegten
Unternehmungen, wohl aber in jedem kleinen
Detail des Alltags. Je mehr es uns gelingt, eine
Liebe zu diesen kleinsten Angelegenheiten zu
gewinnen, um so mehr wird sich uns das
Menschenbild vertiefen. Ich trage diesem Prozess
gegenüber ein grosses Vertrauen: Es ist ein
Geschehen, welches vom eigenen Hintergrund

her die Tätigkeit begleitet, sie tragt und
stutzt gerade dort, wo alles einzustürzen
droht Mein hochverehrter Lehrer Paul Moor
hat im Vorwort zu seiner Heilpadagogischen
Psychologie, also gleichsam nebenbei,
geschrieben, es gehe ihm darum, dass jeder
Erzieher zu seiner eigenen Anthropologie gelange.

Er nenntsieeine werdendeAnthropologie.
Damit meint er genau das, was ich hier vertrete.

Dass jeder heilpädagogisch Tatige zu
einem personlichen Menschenbild gelange,
das sich in der realen Auseinandersetzung mit
dem Alltag ergibt und in seiner Entfaltung nie
abgeschlossen ist. Unser Menschenbild selber

ist im Werden Je mehr Vertrauen wir ihm
entgegenbringen können, um so tragfahiger
wird unsere Gewissheit sein.

III. Die Funktion des Menschenbildes für
die heilpädagogische Tätigkeit

Nach diesen Überlegungen zum Inhalt und zur
Struktur eines heilpadagogisch brauchbaren
Menschenbildes kehren wir zur bereits
erwähnten Tatsache zurück, wonach das in
unserer Zeit gangige Menschenbild in der
heilpädagogischen Tätigkeit immer wieder
erschüttert werde Ich stellte dort die Frage, wie
es dem Heilpädagogen gelinge, diese Erschütterung

auszuhalten oder ihr eine Antwort
entgegenzustellen, welche es ihm ermöglicht, die
Tätigkeit auf die Dauer durchzustehen.
Ist mit diesen Überlegungen etwas gewonnen?

Diese Frage lässt sich beantworten,
wenn wir die Frage nach der Funktion des
Menschenbildes aufgreifen. Ich will dazu vier
Hinweise geben:
a)
Wenn die Gedankengange stimmen und der
praktischen Erfahrung entsprechen, dann ist
ein so gewonnenes Menschenbild die
ganzheitliche Antwort des Menschen auf die vielen



698 schweizer schule 16/82

Widerspruche der Welt- und Selbstbegegnung.

Wir müssen uns nichts vormachen
lassen: Weder die Welt selbst noch der Mensch in
seiner Erscheinung werden uns die Ganzheit
sinnlich wahrnehmbar darbieten. Was wir zu
Gesicht bekommen, ist nichts anderes als die
Oberfläche, sind Teilbereiche, Ausschnitte
Erst unsere Antwort darauf, die sich in unserm
eigenen Innern ergibt, lasst Ganzheit entstehen

Das heisst gleichzeitig, dass der Mensch
der Schauplatz des Weltgeschehens ist; noch
mehr: die Grenze zwischen Himmel und Erde,
falls es sie überhaupt gibt, verlauft quer durch
das Wesen des Menschen Eine solche
Antwort liefert nur ein persönlich vertieftes
Menschenbild

b)
Es ist durch die bisherigen Ausführungen
wohl auch deutlich geworden, dass das
Menschenbild fur die heilpadagogische Tätigkeit
Impulse enthalt. Ich denke jetzt vor allem an
den erwähnten Aspekt, dass Gesundsein wie
Behindertsein zum ganzheitlichen Wesen des
Menschen gehören Keine Behinderung wird
mir folglich so fremd sein, dass ich mich vor
ihr abwenden musste. Mehr noch - Wenn ich
bereit bin, mich auf dieses Menschenbild
abzustutzen, werde ich mein eigenes
Behindertsein anerkennen, welches sich als
Grenzerfahrung meiner eigenen Existenz zeigt Ich
meine damit die Grenze meines Erkennens
und Erfassens, die auferlegten Schranken
durch sein Sosein wie durch den gesellschaftlichen

Rahmen, in welchen ich eingespannt
bin; meine Schulderfahrungen, mein eigenes
Sterben, mögliche Krankheiten usw. Ich werde

mich aber auch vor dem behinderten
Menschen nicht scheuen müssen, mein Gesundsein

vor ihm zu vertreten, weil ich auch in
seinem Wesen unversehrte Aspekte zu erkennen
bereit bin.
Aus dieser Grundhaltung fliessen Impulse
besonderer Art.
c)
Ein offenes Menschenbild ist in der Lage, die
Frage nach dem Sinn auszuhalten. Hören Sie
deutlich: Es geht darum, die Frage auszuhalten,

nicht klare Antwort zu bekommen.
Vielleicht werde ich das Gefühl bekommen, mich
dem Sinn nähern zu können - ich weiss dies
nicht. Ich weiss den Sinn des Behindertseins
und den Sinn des Gesundseins nicht Solange
ich aber die Frage danach unermüdlich zu er¬

tragen bereit bin, wird sich die Leere der
Sinnlosigkeit nicht derart massiv einstellen.
Vielleicht gehört letztlich die Erfahrung dieser
Leere auch zur Erfahrung, mich dem Sinn
nahern zu können, weil auch sie beide zur Ganzheit

gehören DennwervonSinnspricht-und
wäre es bloss in der Frage - denkt die Sinnlosigkeit

mit.
Angesichts jeder Form von Behinderung werden

sich eines Tages diese Fragen einstellen,
vor allem in Phasen, wo die psychische Energie

zu erlahmen scheint. Leider treffen sie uns
meist völlig unvorbereitet. Vielleicht mussten
wir in Zeiten, wo uns das Fragen leichter fällt,
uns mit diesen Zusammenhangen
auseinandersetzen,

d)
Das Menschenbild dient aber auch zur
Orientierung, wenn es darum geht, Menschsein
gegenüber unmenschlichen Forderungen und
Einwirkungen von aussen zu verteidigen
Wenn man sich auseinandersetzt mit den
historischen Tendenzen, Behinderte mit dem
Stempel des «lebensunwerten Lebens» zu
versehen, fallt einem auf, dass die jeweiligen
Machthaber bloss das entsprechende
Menschenbild formulieren mussten - worauf die
Anhänger bereits kritiklos die Konsequenzen
zu ziehen bereit waren. Da musste man bloss
die Idee des reinrassigen, wohlgebauten
Menschen verbreiten, entstand als Gegenbild der
missgebildete Mensch, dessen Lebenswert
sichtbar fehlen musste.
Wohin führt wohl die Tendenz der heutigen
Zeitepoche, nur das Bild des intakten, gesunden

Menschen gelten zu lassen?
Die ernsthafte und unermüdliche Besinnung
auf das Menschenbild vermag hier eine deutliche

Sprache zu reden, wo derartige Einflüsse
uns zu überschütten drohen. Es ware meines
Erachtens eine riesige Aufgabe der heilpad-
agogisch Tätigen, gerade auf diese
Zusammenhänge aufmerksam zu machen. Die HeiI-
padagogik ware in diesem Sinne eine
dringend notwendige Korrektur fur alle
Humanwissenschaften, wenn ihre Stimme nur klar
genug vernommen werden konnte.

Literaturhinweise

Bach H, Geistigbehindertenpadagogik, Berlin
1975/7



schweizer schule 16/82 699

Bollnow O. F., Die anthropologische Betrachtungsweise
in der Pädagogik, Essen 1968/2.

Buber M., Elemente des Zwischenmenschlichen,
Werkausgabe in drei Banden, Bd. 1, München 1962.
Frisch M., Tagebucher 1939-46, Suhrkamp.
Gehlen A Der Mensch, Frankfurt 1966/2
Moor P, Heilpadagogische Psychologie, Bd II,

Bern 1965.

Moltmann J., Mensch, Christliche Anthropologie in
den Konflikten der Gegenwart, Stuttgart 1971.

Siegenthaler H., Die anthropologische Fragestellung

als Grundlage der Fleilpadagogik von P Moor,
VHN 1977/1.
Der Weg von der Anthropologie zur Pädagogik im
Denken von P Moor, VHN 1977/4.

Niedlichkeit verkauft sich gut
Werbung mit dem Kind

Franz Pöggeler

Kinder heizen die Werbung an

«Die Jahre gehen so schnell dahin. Ehe man
sich versieht, sind sie gross, die lieben Kinder.
Und jeder weiss, dass eine gute Ausbildung -
vielleicht sogar ein Studium - nicht umsonst
zu haben ist. Deshalb kann man gar nicht früh
genug mit dem Vorsorgen beginnen». Dass
man das z.B. mit einem Postsparbuch tun
kann, in dem schon früh die «Zukunfts-Seite»
aufgeschlagen wird, ist unbestreitbar
Die Liebe der Post zu Kindern hat noch viele
andere Seiten. «Wenn Martin sich verläuft, Tine

sich verspätet, Birgit ihre Schultasche
verloren hat oder Oliver sich vor dem grossen
Hund an der Ecke fürchtet, dann sollten wir
die Kinder nicht dem Zufall uberlassen.
Schliesslich gibt es das Telefon».
Zwei Groschen haben selbst Kinder in der
Tasche, aber dass viele «zwei Groschen» das
Geschäft der Post ausmachen, ist eine andere
Sache. Das Telefon ist «Freund und Helfer»,
aber nicht selten gewöhnen sich Kinder schon
nach den ersten Übungen mit der Dreisatzaufgabe

oder spätestens dann, wenn es um
Kontrolle der Hausaufgaben geht, an die «Telefo-
nitis» (hängen stundenlang an der Strippe -
zum Überdruss der Eltern).

Geschäft mit der Angst

Viele Werbe-Spots und -Bilder haben nicht
deshalb mit Kindern zu tun, weil fürKinderge-

worben werden soll (für gesunde Ernährung
und Kleidung, für Spiel und Freizeit, Gesundheit

und Erziehung), sondern durch Kinder:
Diese werden zu «Mitteln» der Verkaufswerbung.

Wenn Vati abends um halb acht im
Fernsehsessel von einem niedlichen Kind auf
der Mattscheibe ungestüm-freundlich suggeriert

bekommt, dass die Familie unbedingt
eine neues Auto oder die Kinder eine
bestimmte Schokoladensorte haben müssen,
um glücklich zu werden, stürzen die Mauern
der Sparsamkeit leicht zusammen. Denn
Kinderwissen eben, was Väter für ihre Kinder tun
müssen. Das, was man verkaufen will, bringt
man deshalb gut an den Mann, weil Niedlichkeit

von Kindern sich immer gut verkauft.
Erwachsene erfüllen Kindern gern manche
Wünsche, auch Kaufwünsche. Man will doch
nicht kleinlich sein und lässt sich von Kindern
zum Anschaffen animieren, auch wenn es
unrentabel ist, etwas zu kaufen, was man nicht
unbedingt benötigt.
Die Werbeträger bringen eher Kinder bis zu
sechs Jahren «ins Rennen» als ältere. Natürlich

sind Kinder nicht die einzigen Werbe-
«Mittel»,-schicke Frauen odersonnige
Landschaften sind es auch. Die Werbe-«Mittel»
müssen nicht unbedingt mit der zu verkaufenden

Sache etwas zu tun haben; wichtig ist die
richtige Montage, das Zusammenfugen von
angenehmer Stimmung mit Konsumbedürfnissen.

So wenig eine Seelandschaft mit einer
Zigarettenmarke, hat ein Autotyp mit Kindern
zu tun. Aber die Werbemanager wissen genau,


	Vom Menschenbild in der heilpädagogischen Tätigkeit

