Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 69 (1982)

Heft: 15

Artikel: Mut zur Demut : ein Pladoyer fir eine Erziehung in der Seinsordnung
Autor: Herzig, Otto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-532387

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-532387
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

638

schweizer schule 15/82

Planungsarbeit. Das kann einerseits bedeu-
ten, dass die grossen Anstrengungen, die die
gesamte Curriculumdiskussion der letzten
Jahre, den massiven Aufwand wdhrend der
Lehreraus- und -fortbildung in curricularer
und zielorientierter Hinsicht bei den durch die
Untersuchung erfassten Lehrern keinen oder
nur einen andeutungsweisen Eingang in die
Praxis gefunden haben. Die Grinde hierfir
sind sicher vielfédltiger Natur, deren Erfor-
schung eine entsprechende Arbeit wert wére.
Es kann vermutet werden, dass es den Lehrer-
bildungsfachleuten bislang noch zu wenig ge-
lungen ist, einerseits die Bedeutung der ziel-
orientierten Planung fiir den Lehrer und sei-
nen Unterricht genigend zu vermitteln, ande-
rerseits vielleicht zu wenig auf die Eindbung,
auf konsequentes und konkretes Training

schriftlichen Planungsverhaltens im Zielbe-
reich Gewicht gelegt wurde. In diesem Zu-
sammenhang darf auch die Ausserung vieler
Junglehrer erwédhnt werden, die dahingehend
lautete, dass sie diejenigen Planungskonzep-
te, die sie wahrend der Ubungsschule und den
Praktika verwenden mussten, nie in ihrer
Planungsarbeit im Schulalltag verwirklichen
konnten und wollten und dass ihnen dies
schon wéhrend der Ausbildung bekannt war.

Walter Troxler, Meinrad Perrez und Jean-Luc Patry
in: Praxis der schriftlichen Unterrichtsvorberei-
tung. Eine empirische Untersuchung bei Primarleh-
rern (Berichte zur Erziehungswissenschaft aus dem
Padd. Institut der Universitdt Fribourg, Fribourg
1979, S. 13ff.).

Mut zur Demut - Ein Pladoyer fiir eine Erziehung

in der Seinsordnung”
Otto Herzig

Zur Einfiihrung

Wer soll iber Mut sprechen?

Einer, der nachts auf einem geldnderlosen
Steg einen breiten Fluss tberschritt.

Wer soll von der Demut reden?

Einer, der uberzeugt ist, keine Ahnung davon
zu haben. So einer steht schon knietief darin.
Wer sich dagegen bereit erklart, sie aus eige-
ner Erfahrung zu definieren, der steht noch
vollig im trockenen. Das Grundwasser des
neuen Lebens, das man auch Demut nennen
kann, ndsst noch nicht einmal seine Sohlen.
Nach Abbas Benediktus ist Demut ein Ort.
Man hat zu gehen, um dahin zu gelangen, eif-
rig, unablédssig zu gehen. Wer das aber ver-
sucht, wer sich dazu aufmacht und eifrig geht
und geht, der stellt fest, dass er an Ort geht,
immer an Ort.

*Vortrag im Rahmen des Engadiner Kollegiums, ge-
halten in St. Moritz am 6. September 1982.

Nach Benedikt ist der ganze Demutsweg ein
Ort. Anfang, Fortschritt, Ankommen, ein
grundloser Ort. Kndcheltief, knietief, bis an
die Hiifte, bis an die Schultern sinkt man darin
ein, mit Ezechiel in jenem geheimnisvollen,
kristallklaren Strom unter der Tempelschwelle
durch, aus dem Heiligtum hervor.

Das ist Erfahrung der Demut im biblischen
Bild.

Hat der, der sie erfahrt, die Demut? Ich flirch-
te, man kann sie nicht haben. Wo einem der
Boden unter den Flissen versinkt, versinkt
auch alles Haben. Da kann man nur noch las-
sen.

Wer das Demutskapitel unserer heiligen Regel
liest, stellt verwundert fest, wie unbeholfen
diese Erklarungen Benedikts wirken. Er redet
mit sichtlichem Missfallen, reden zu missen.
Was soll er von der Demut sagen?

Auf der sechsten Stufe der Demut steht nach
ihm der Ménch, der (iberzeugt ist:

«Auf ein Nichts bin ich herabgesetzt

und weiss nichts.



schweizer schule 15/82

639

Wie ein dummes Tier bin ich vor dir,

doch bin ich immer um dich» (R.K.7.51-53).
Hier zitiert Benedikt Psalm 73. Er zitiert sechs-
undfiinfzig Mal, holt Propheten, urkirchliche
Véater und unsern Herrn selbst zu Deutern der
Demut heran.

«Nescio», ich weiss nichts. Also bleibt ihm nur
das Zitieren. Nicht er, sondern seine Zitate,
Propheten und Vater und Jesus, der Herr, sel-
ber bauen die zwdélfstufige Demutsleiter sei-
nes siebten Kapitels. Und auf der obersten
Stufe angekommen ist nach ihm jener kleine
gerissene Geschéaftsmann aus dem Gleichnis
vom Pharisaer und vom Zéliner.

Man hat den Eindruck, Benedikt selbst erken-
ne sich im Menschen hinterm Sockel der riesi-
gen Sédule beim Eingang ins Tempelinnere, er
selbst verberge sich hinter dem darin auf-
leuchtenden Geheimnis.

Der Zollner war gekommen, um seinen
Freund, einen der Bankiers im Bazar des Tem-
pelvorhofes, zu treffen, um ihn nach dem lau-
fenden Kurswert in- und auslandischer Devi-
sen (?) zu befragen, geriet aber, vom Strom
der Pilger ins Innere des Tempels geschleust,
in die Ndhe eines der Pfeiler beim Eingang. Da
bekam er festen Standort und betrachtete von
da aus zum ersten Mal, wie ein Tourist den Pe-
tersdom in Rom, den herrlichen Bau.

Diesem Mitglied einer verrufenen Zunft wider-
fuhr dasselbe wie Claudel beim Magnifikat in
einer Pariser Vorstadtkirche. Plétzlich stand
er, wie eingebrochen, in einer unbeschreibli-
chen Helle und sah nichts mehr vor Licht. Der
Boden unter den Flissen weg, das Bewusst-
sein weg, so versank erim grundlosen Grund-
wasser der Gegenwart der Herrlichkeit, die
«Gott» heisst.

«Gott sei mir Stinder gnadig!»

Das ist der Schrei, der aus seiner Tiefe, aus der
Tiefe der zwolften Demutsstufe in Benedikts
Regel, aufbricht. Das ist der alles umstossen-
de, aus der Wahrheit aufsteigende Schrei der
Demut. Mehr weiss der nicht zu sagen, dem
das widerfahren ist.

Demut muss uns widerfahren.

Es braucht Mut, auf diesen Hieb des gottli-
chen Erbarmens zuzugehen, der alles Haben
und alles Sein ins Ganze, ins Licht hinein
durchschlagt.

Benedikt mutet seinen Monchen diesen Mut
ZU.

Monastisches Leben nach der Regel unseres

Vaters Benedikt ist Gang lber einen breiten
Fluss, auf geldnderlosem Steg, nachts; ist
Weg in die Demut.

Ist Gehen an Ort:

Ort, der Gehorsam heisst, Gehorsam in Nach-
ahmung des Herrn «bis in den Tod».

Ort, der «Gottes Gegenwart» heisst, den zu
verlassen «keiner sich herausnehme».

Ort einer immer radikaleren Selbstvergessen-
heit.

Ort, wo man betroffen vor seiner eigenen
Dummheit steht.

Wo man schliesslich, mit Christus, dem Got-
tesknecht am Kreuz, sich als «Wurm und kein
Mensch» erfédhrt.

Hier ankommen heisst einbrechen in jene Flu-
ten, die dem «Armen Jahwes» lUber dem Kopf
zusammenschlagen.

Das aber ist der Ort, wo das Antlitz Gottes
lUber dem Gesicht des Zoliners, Paulus’, Clau-
dels, Pascals oder eines andern Siunders auf-
geht.

Am Ende kann nur ein demiitiger Mensch sa-
gen, was Mut ist. Silja Walter

Als Padagoge des ausgehenden zwanzigsten
Jahrhunderts ein Pladoyer fir die Demut zu
halten, kommt beinahe einem Anachronismus
gleich. Wenn wir die Leitideen, diese Tugend-
kataloge heutiger Lehrplane oder Curricula,
durchgehen, suchen wir vergeblich nach dem
Begriff «kDemut». In der Tat scheint er schlecht
zu passen zu den Haltungen und Zielen, derer
unsere Gesellschaft, nach den Lehrplanen zu
schliessen, offensichtlich primar bedarf. Ich
greife willkurlich einige heraus: Selbst-,
Sach-, Sozial-und Handlungskompetenz, Ich-
findung, Autonomie, Emanzipation, Kritik-
und Kommunikationsfahigkeit, Flexibilitat,
Kreativitdat und Spontaneitat. Neben solchen
Begriffen erscheint das Wort «Demut» ins
abendlandische metaphysische Antiquariat
zu gehoren, wertvoll hdchstens einigen kon-
servativen Liebhabern. Vielen Ethikern, Theo-
logen, Padagogen und Psychologen er-
scheint es deshalb wie sein Oberbegriff «Tu-
gend» nach den Worten Max Schelers als «al-
te, geifernde, zahnlose Jungfer». Demut
scheint zu den abgegriffenen und verbrauch-
ten Begriffen zu gehdren, die ihre Inflation ge-
habt haben und hdéchstens noch an einen le-
bensfeindlichen Aszetismus erinnern. Im



640

schweizer schule 15/82

Schicksal von Wértern ist meist auch das des
Menschen zur Sprache gebracht. Demut ge-
hort heute zu jenen Verzichtsvokabeln, auf die
man allergisch reagiert. In sicher allzu grosser
pauschaler Simplifizierung wirft eine Zeit, die
sich ausleben mochte, einer christlichen Ver-
gangenheit vor, sie habe fromme Ergebung,
Bussgesinnung und freiwilig Gbernommenes
Leid zu gross geschrieben. Verzicht sei im
Christentum zum primaéren, religios verbram-
ten Lebensmotivgeworden: fur den einzelnen
wie fur die Gesellschaft. Durch unmenschli-
che Opfer habe man unmenschliche Verhalt-
nisse ertragen. Ein skrupelloser Kapitalismus
habe dann die allerdings vom Christentum be-
reits entfremdete Sklavenseele geschickt aus-
genutzt, bis der Sozialismus zu ihrer Befrei-
ung ansetzte.

Wichtiger als die Frage der Genese des mo-
dernen Zerrbildes der Demut ist die Frage
nach ihrem Wesen, und ob der Mensch ihrerin
seiner Ontogenese entarten kénne. Das wird
uns auch zur Bestimmung des Stellenwertes
der Demut in jener Disziplin fiihren, die sich
als Hilfe zur Menschwerdung versteht: der
Padagogik. So schwierig es auch ist, hinter
den verschiedenen Ausformungen und Ver-
formungen des Begriffs «Demut» im sehr wei-
ten Bereich der Geistesgeschichte und Spiri-
tualitdt nach einer Koharenz zu suchen, fin-
den wir doch gemeinsame Grundzige. «De-
mut» hat nur einen Sinn im Zusammenhang
mit der Re-ligio. Oft wird sie schlechthin als
die «Tugend der Religion», als die Seinshal-
tung der menschlichen Riickbindung an Gott
bezeichnet. Obwohl die Antike im allgemei-
nen die stolze Autonomie des Menschen
pries, kannte sie eine gewisse kreaturliche De-
mut, wie aus dem Spruch des delphischen
Orakels hervorgeht: «Erkenne, dass du ein
Mensch bist und kein Gott!»

Einen personalen Bezugspunkt findet «die
Tugend des geschopflichen Standortes»
(Bernhard Haring) erst in der judischen Offen-
barungsreligion und ihre letzte und tiefste
Orientierung durch die Inkarnation Jesu Chri-
sti, der «Knechtsgestalt angenommen hat»
(Phil 2,5-11) und der gekommen ist, «zu die-
nen und sein Leben hinzugeben» (Mk 10.45).
Sie zeigt dem Menschen seine Wirde als Ge-
schépf, aber auch sein Elend als Sinder, sei-
ne Schwache und seine Heiligung als nova
creatura.

Der Christ versteht seine Existenz wesent-
lich als verdanktes Dasein.

«Was hast du, was du nichtempfangen hast?»
(1 Kor 4,7) ist eine Frage, die er sich standig
stellen muss. Christliche Demut orientiert sich
am Vorbild Christi (Jo 1,14; Phil 2,5-11), und
christliche Selbstverwirklichung heisst «Chri-
stusverwirklichung» (Balthasar Staehelin).
Eine Erziehung zu dieser Demut fusst auf
einem Menschenbild, das in seiner Wesenheit
von der wissenschaftlichen Empirie, die sich
auf Sinneswahrnehmung und Messung stlitzt,
nicht erfasst, hochstens erahnt werden kann.
Es ist die Wesensschau, die uns bloss der
Glaube vermitteln und der die philosophische
Ontologie wenigstens ein Stiick weit entge-
genkommen kann. Der franzosische Denker
Jacques Maritain hat dieses Menschenbild in
seinen grossen Kraftlinien in seinem Werk
«Pour une philosophie de I'éducation» so um-
rissen: «Die griechisch-judisch-christliche
Antwort auf die Frage (Was ist der Mensch?»
ist die folgende: Der Mensch ist ein vernunft-
begabtes Wesen, dessen hdchste Wiirde in
seiner Geistesnatur liegt. Der Mensch ist freie
Person, die sich Gott und den Mitmenschen
offnen kann. lhre héchste Tugend besteht dar-
in, Gottes Willen zu erflillen. Der Mensch ist
aber auch ein unvollkommenes, vom Bosen
bedrohtes und zum Bosen hingezogenes Ge-
schopf, aber berufen zur Freiheit der Gnade
und zum Leben in Gott. Seine hochste Vollen-
dung erféahrt der Mensch in der Liebe.»

Liebe und Demut gehéren ihrem Wesen
nach zusammen.

Demut ist also eine durchaus positive Tugend.
Sie quillt nach der Heiligen Schrift aus dem
Thymischen, das seinen Sitz im Herzen hat.
Wirklicher «Dien-Mut» kommt von Herzen
und heisst wohl auch Annahme von freier Un-
terordnung, Leid, Krankheit und Verzicht, hat
aber nichts zu tun mit Masochismus, mit stich-
tiger Selbsterniedrigung und sklavischer Ge-
sinnung. Demut ist jene Qualitat der Liebe, je-
ne Herzenskraft, die den Menschen aus der
Welt des Habens und des Scheins in die Welt
des Seins und des Eigentlichen erhebt, d.h.
ihn zur Selbstlosigkeit befahigt. Selbstlosig-
keit ist der Weg der Menschwerdung. Die



schweizer schule 15/82

641

menschliche Existenz ist wesenhaft auf eine
Selbsthingabe angelegt: Der Mensch findet
sich nur, wenn er sich schenkt und aussetzt.
Wer aber mit gierigem, verkrampftem Griff
sein Selbst zu umklammern versucht, dem
wird es entgleiten. «Der Mensch, der sich
nichtin Demut aufgeben kann, wird seinsleer»
(Ladislaus Boros).

Die Note, Krankheiten, Defizite in der heutigen
Erziehung sind Signale daflir, dass viele Rich-
tungen moderner Padagogik sowohl den ge-
schopflichen Standort des Menschen als auch
die Grundbedingungen der Menschwerdung
verkennen, dass ihre Ordo agendi nicht der
Ordo essendi, ihre Ordnung padagogischen
Handelns nicht der Ordnung des Seins ent-
spricht.

Greifen wir einige besonders unuberhorbare
Notsignale auf: die Verkennung von Grenzen,
die Beziehungslosigkeit, die Ablehnung von
Vorbildern, die Flucht vor der Stille.

Demut als Standortbewusstsein des Men-
schen in der Schdopfung bedeutet die Aner-
kennung einer absoluten Grenze menschli-
chen Seins im allgemeinen sowie der indivi-
duellen Grenze im besonderen, sie ist aber
auch die Moglichkeit zu menschlicher Grosse
in der Beschrankung. Eine solche Grenze be-
zweifelt auf dem Gebiet der Erziehung beson-
ders die emanzipatorische Padagogik, deren
Wurzeln tber Freud, den Marxismus und Po-
sitivismus, Rousseau und andere Aufklarer bis
zum humanistischen und spatmittelalterli-
chen Subjektivismus reichen. Zwar sind viele
Padagogen gegenuber diesem Produkt der
«zweiten Aufklarung» der sechziger und sieb-
ziger Jahre etwas kritischer geworden, doch
ibt die emanzipatorische Padagogik in typi-
scher Retardierung an der padagogischen
Basis, in Familien und Schulstuben, einen
Einfluss aus wie nie zuvor. Wie bei allen
Selbsterlosungslehren istihr Angebot auf den
ersten Blick auch dusserst attraktiv: freie, un-
eingeschrankte Entfaltung fuhrt zur emanzi-
pierten, autonomen, kreativen, kritikfahigen
Personlichkeit. Durch ihre Verbindung mit
dem positivistischen Behaviorismus verstand
sie sich wissenschaftlich zu verbramen und
erklarte den alten vulgaraufklarerischen
Wunschtraum der Gleichschaltung der indivi-
duellen menschlichen Verschiedenheit als
machbar. Massnahmen zu diesem Ziel sind
eine sogenannte repressionsfreie Erziehung

auf padagogischer und eine Vereinheitli-
chung der verschiedenen Leistungszige, vor
allem auf der Oberstufe der Volksschule, auf
schulisch-organisatorischer Ebene. Die Bei-
behaltung eines intellektuell-gymnasialen Fa-
cherkanons bringt eine Uberforderung derin-
tellektuell Schwachen, eine Unterforderung
der Begabten und eine geistige Nivellierung.
Ferner muss die Erfahrung gemacht werden,
dass Kinder, die in einem Laisser-faire-Stil
(denn darauf reduziert sich emanzipatorische
Erziehungin der Praxis zumeist) erzogen wur-
den, ihre Eltern und Lehrer keineswegs als gu-
tige, freilassende Erzieher sehen, sondern sie
als die Gleichglltigen missverstehen.

Einseitiges Streben nach lustbetontem Ler-
nen liess Schulstuben zu Spielsalons,
schliesslich zum holzernen Himmel entar-
ten.

Das Hauptdefizit einer solchen Erziehung
liegt darin, dass sie dem jungen Menschen
seine Grundbefindlichkeit zwischen Gut und
Bose, Lust und Leid verschleiert. Ihr Men-
schenbild besitzt die Unwirklichkeit von Kos-
metikreklamen, weil sie dem Leid ausweicht,
ohne sich mit ihm auseinanderzusetzen. Der
Mensch, der nicht erlebt hat, dass Leid und
Verzicht wesenhaft zu seiner Existenz gehd-
ren, gewinnt keine Tiefe und endet, ihnen aus-
geliefert, in der Verbitterung oder der Unei-
gentlichkeit der Ersatzbefriedigung.

Gewiss, Verzicht, Leid und Tod stehen in
einem religiésen Weltbild nicht am Ende. Das
letzte Wort haben Freude, Erlésung, Gebor-
genheit in Gott. Dies ist auch die Grundstim-
mung jeder positiven Erziehung. Wie wesent-
lich der Grundstock an Urvertraueniist, dervor
allem in den ersten Lebensjahren gelegt wird,
hat die Entwicklungspsychologie Uberzeu-
gend dargelegt. Aber weil das «Jahrhundert
des Kindes» die Stellung des Menschen — we-
der Tier noch Engel — verkannte, entartete
diese Vermittlung des elementaren Urvertrau-
ens zum blossen Gewahren- und Wachsenlas-
sen, in der Verwdhnung.

Demautige Erziehung ist sich menschlicher
Grésse und menschlichen Elends bewusst,
wenn auch menschliches Gelingen und
menschliches Scheitern nicht allein in ihrer
Hand liegen.



642

schweizer schule 15/82

Eine Erziehung, die das Kind vergotzt oder
vernachlassigt, macht es zum Sklaven sei-
ner eigenen niederen Triebe und der de-
struktiven Krafte der Gesellschaft.

Beide in zahlreichen Variationen vorkommen-
den Fehlformen der Vergdtzung und der Ver-
wahrlosung entspringen dem Stolz und dem
Egoismus und behindern gleicherweise die
Menschwerdung, vielleicht mehr als manche
unverschuldete physische oder psychische
Behinderung. Sie machen erschreckend die
soziale Dimension der Sinde des Stolzes und
des Egoismus deutlich, lassen aber noch im
Negativen erahnen, dass demiitige Erziehung
Heilswillen am Kinde bedeutet. Nur eine Erzie-
hung, welche die dem Menschen seinsgemas-
se Mitte anstrebt, darf auf eine Welt nach
menschlichem Mass hoffen.

In einer Gesellschaft, die mehr und mehr den
gemeinsamen Nenner zu verlieren droht,
muss es der christliche Erzieher wieder wa-
gen, ethischen Normen Geltung zu verschaf-
fen, orientieren sie den Menschen doch letzt-
lich auf seine Beheimatung im Absoluten. Ich
halte es fur eine bedenkliche Entwicklung,
wenn auch Erzieher, die sich Christen nen-
nen, aus falsch verstandener Toleranz und
vermeintlicher Aufgeschlossenheit den jun-
gen Menschen in der Halt- und Orientierungs-
losigkeit zurticklassen. Mit der Betonung des
spezifisch Christlichen errichten wir nicht
eine Mauer, sondern eine Brlicke zwischen
den Menschen.

Der Christ weiss aus dem Glauben, dass alle
Menschen bewusst oder unbewusst im
Wort-Antwort-Verhaltnis zu Gott stehen.

Karl Barths Worte uber die Allgemeingultig-
keit der christlichen Ethik sind beachtens-
wert. In seiner «Kirchlichen Dogmatik» meint
er: «<Eben die christliche Ethik wird ihre Gel-
tung aber nicht nur auf Christen, d.h. nicht nur
auf die Menschen beschranken konnen, die
sich dessen bewusst sind, verantwortlich und
objektiv faktisch in der Verantwortung begrif-
fen zu sein.» Aus dem allgemein menschli-
chen Wesenszug, ganz in die Verantwortung
genommen zu sein, begrindet Barth die Sor-
ge des Christen, fur die Wahrheit des Glau-

bens einzutreten. Christliche Ethik hat nichts
zu tun mit einem blutleeren Legalismus, geht
es doch um die Hinfihrung des jungen Men-
schen zum echten Leben, zum Gelingen sei-
nes Lebens und des Lebens der Welt und nicht
etwa um die Rettung einer toten Hille. Mit klu-
gem Mass wird der Erzieher das Kind zur Fa-
higkeit fihren, Unlust zu ertragen und die Be-
friedigung von Bedurfnissen aufzuschieben,
wohl wissend, dass jeder moralische Fort-
schritt auch Verzicht bedeutet. Christliche
Ethik weist den Menschen wohl in die Verant-
wortung, bewahrt ihn aber vor der Versu-
chung einer Selbsterlosung. Daher wird
christliche Erziehung dem Kind nach und
nach die Augen 6ffnen vor eigenem und frem-
dem Leid, mit ihm Hand anlegen, wo Linde-
rung moglich ist, mit ihm trauern und beten,
wo Unglick, Krankheit und Tod unabwendbar
sind. Ziel ist jene demutige Gelassenheit, um
die wir meist nur noch beten kénnen: «Gott,
schenke mir die Gelassenheit, Dinge hinzu-
nehmen, die ich nicht andern kann, den Mut,
Dinge zu andern, die in meiner Macht stehen,
und die Klugheit, beides voneinander zu un-
terscheiden».

Als Tugend des «geschdpflichen Standortes»
und gleichsam als Spitze der Liebe bezeichnet
Demut auch die Beziehungs- und Bindungs-
fahigkeit zu Gott, Welt und Mitmensch.

Es ist sicher nicht iibertrieben, in der Bin-
dungslosigkeit eine der fundamentalen Kri-
sen unserer Zeit zu erblicken.

Einige wenige Stichworte mdgen genigen,
uns ihrer Allgegenwart bewusst zu werden.
Sie aussert sich in einer Scheu vor Verbind-
lichkeiten und Engagement in Gesellschaft,
Staat und Kirche, der Flucht aus der Kirchlich-
keit in eine privatisierte, verschwommen-sub-
jektivistische Religiositat, in bedenkenloser
Konsum- und Wegwerfmentalitat, in einem
atomisierenden, die Ganzheit zerstlickelnden
Sektorendenken in Wissenschaft und For-
schung, in einer geschichts- und kontinuitats-
feindlichen Tiefenlosigkeit, in einem liberali-
stischen, permissiven, indifferenten, die ge-
meinsamen Wurzeln zerstdérenden Pluralis-
mus, in einer weitgehend bindungs- und fami-
lienfeindlichen Wohnwelt, in einem durch die
Massenmedien gefdrderten teilnahmslosen



schweizer schule 15/82

643

Leben aus zweiter Hand, durch eine als mo-
derne Tugend angepriesene Kritik- und Nor-
gelsucht und schliesslich, ideologisch-pseu-
dowissenschaftlich gerechtfertigt, in den ver-
schiedenen Emanzipationstheorien, nicht zu-
letzt in der emanzipatorischen Padagogik.

Die Beziehungslosigkeit ist die schlimmste
Frustration, die ein Kind erfahren kann.

Der Lehrer begegnet ihr fast messbar in jenen
Disziplinen, die am ehesten die menschliche
Ganzheit ansprechen: in der Religion, der
Muttersprache, der Geschichte, den musi-
schen Fachern und —wo sie nicht bloss analy-
sierend-sezierend unterrichtet wird —auch in
der Biologie. Viele Eltern glauben, der ge-
schickte Lehrer konne mit der Vermittlung
einer raffinierten Arbeitstechnik noch zum Er-
folg verhelfen. Vor der Einsicht, dass sie sehr
oft durch die eigene Beziehungslosigkeit zu
den immateriellen Werten von Religion, Natur
und Kultur das Versagen ihres Kindes mitver-
schulden, verschliessen sich die meisten be-
leidigt, da ihr Denken kaum Uber die Karriere
ihres Kindes hinausgreift. Glaube, Liebe zu
Natur und Kultur grinden wesentlich —wenn
auch keineswegs in deterministischer Aus-
schliesslichkeit — im familiaren Erfahrungs-
feld.

Auchder Lehrer, der glaubt, dass Stoffhuberei
wichtiger sei als mitmenschliches Zusam-
menleben, inneres Gewinnen und einfuhlen-
des Hinfihren des jungen Menschen zu einem
Wertbereich, dass kontrollierbares, abfragba-
res Wissen wesentlicher sei als erlebnistiefer
Unterricht, hat einen «padagogisch blinden
Fleck».

Soweit ich sehe, flihren auch die Anséatze ky-
bernetischen Denkens und seiner Padagogik,
die ein Gesamtbild der vernetzten Wirklichkeit
zu geben versuchen, nicht aus der Bindungs-
losigkeit des technokratischen Zeitalters her-
aus. Wohl sieht das kybernetische Weltbild
viele der Engpasse, in die monokausales, li-
neares technokratisches Denken gefuhrt ha-
ben. Aber solange kybernetisches Denken
geistige und religiose Werte verkennt oder als
Tabus abqualifiziert, d.h. die Vernetzung der
«ersten» mit der «zweiten und dritten Wirk-
lichkeit» (Balthasar Staehelin) verkennt,
bleibt es selbst einem eindugigen naturwis-

senschaftlichen Monismus verhaftet und
Uberlasst den Menschen in einer letzten Be-
ziehungslosigkeit, in Einsamkeit und Verlo-
renheit.

Georges Bernanos hingegen hat schon vor
Jahrzehnten mit luzider Klarsicht die Wurzeln
des Ubels freigelegt und zugleich sein ab-
grundiges Verhdngnis aufgezeigt. Er meinte,
dass alle unterschwelligen Krankheiten des
Geistes durch die Abnabelung von Gott, die
Durchschneidung der Re-ligio, der Ruckbin-
dung an das Absolute, herzuleiten sind. An die
Stelle des In-Bezug-Stehens und der Hingabe
treten die Damonen des Stolzes, des Selbst-
machen-Wollens, der Hast nach Selbstbesta-
tigung, nach Erfolg, nach Reizen, Eindrucken,
nach Reichtum. Werden auch diese in ihrem
Nichts durchschaut, zerbrdseln sie in Chaos,
Zerruttung, Leere. Das Chaotentum einer Ju-
gend hat diesen Zersetzungsprozess, aber zu-
gleich auch den verzweifelten Schrei nach
einem Sinn, d.h. einem letzten Bezug, mit aller
Deutlichkeit an den Tag gebracht. Bernanos’
Landpfarrer sagt: «... Und sie machen sich
keinerlei Vorstellung vom Bdsen selbst, von
der ungeheuren Saugkraft der Leere, des
Nichts.

Wenn unser Menschengeschlecht zugrun-
de gehen soll, dann vor Ekel und Oberdruss.

Die menschliche Person wird langsam zer-
nagt worden sein wie ein Balken von seinen
unsichtbaren Schwammen, die in wenigen
Wochen ein solides Stlick Eichenholz in einen
zerbrockelnden Stoff verwandeln, den ein
Finger mihelos eindrickt.» In kaum einer Zeit
ist zwar soviel von Humanisierung gespro-
chen worden wie heute. Politiker, Mediziner,
Padagogen reden davon: Humanisierung der
Arbeitswelt, das menschlichere Krankenhaus,
die humane Schule, man kdnnte die Zahl der
Parolen beliebig vermehren. Doch, wo es kon-
kret wird, offenbart sich immer wieder, dass
der Humanismus zu kurz greift, dass punktu-
elle Verheissungen, konsumierbare und vor-
dergrundige Werte als dringlicher eingestuft
werden als die sinnstiftende umfassende Sor-
ge um den Menschen. Ein verkirzter, in sich
verschlossener Humanismus ist letztlich ein
unmenschlicher Humanismus. Nur ein Huma-
nismus, der auf das Absolute hin offenist, ver-
dient seinen Namen.



644

schweizer schule 15/82

Die Geschichte — insbesondere jene unseres
Jahrhunderts —gibt Pascal tausendfach recht,
wenn er feststellt: «<Humanité sans divinité de-
vient bestialité».

| Der Mensch ohne Gott wird zum Tier. |

Dass eine bewusste, verbindliche transzen-
dente Bezogenheit heute fir viele Menschen
nicht mehr Existenzgrund ist, macht eines der
wesentlichen Krankheitszeichen aus. Baltha-
sar Staehelin sagt es deutlich: «Seelische und
geistige Gesundheit wachst medizinpsycho-
logisch gesehen eigentlich nur auf dem Bo-
den der personlichen, bewusst zugelassenen
Religiositat und der je eigenen Glaubensfa-
higkeit an einen personalen Gott. Atheismus
entspricht also nicht ausgereifter menschli-
cher Gesundheit und menschlicher Wesens-
spezifitat. Unsere Zeit ruft nach einem Men-
schenbild, dessen «materia prima» ein geisti-
ges Sanktum aus der Ewigkeit und unfassba-
ren Unendlichkeit Gottes ist... Ich meine dar-
um, auch Kontemplieren, Meditieren und Be-
ten — also das Erspuren des Trinitarischen,
das Sich-ihm-Offnen, das Insein in ihm und
das bewusste Sprechen mit ihm —seien biolo-
gisch bedingte Notwendigkeiten im menschli-
chen Leben, ohne die naturgesetzliche Ent-
wicklung und Reifung unserer geistigen Ei-
genschaften eine empfindliche Einbusse erlit-
ten. Das Heranbilden dieser angeborenen Po-
tenzen und das lebenslange Uben ihrer Aus-
gestaltung im Bereich unseres bewussten Er-
lebens drangen sich — paddagogisch, psycho-
hygienisch und psychotherapeutisch —gebie-
terisch auf.» Diese bewusst zugelassene Reli-
giositat darf keineswegs als sture dogmati-
sche Rechthaberei oder als voreilige Harmo-
nisierung des Lebens, in dem jede Rechnung
aufgeht, aufgefasst werden. Sehr oft ent-
spricht diese letzte Offenheit einem Ausge-
setztsein in der Nacht und der Wuste der Got-
tesferne und des Zweifels, des glaubigen Un-
glaubens, welcher vermutlich die tiefste und
schwerste Form der Demut darstellt. Doch nur
innerhalb dieses umfassenden Bezugs wer-
den Beziehungen zu den verschiedenen Ebe-
nen des Geschopflichen wieder moglich, oh-
ne sie zu vergotzen oder ideologisch einseitig
zu verabsolutieren und ohne die Gefahr,
dass sie isoliert im Nichts zerbrockeln. Der

transzendent gebundene Mensch vermag in
ihnen vielmehr Spuren des Ewigen, einer letz-
ten Finalitat zu entdecken.

In diesem Horizont wird der religiose Erzieher
ein Entdecker, ein Knupfer und Festiger von
Bindungen sein. Der Gestalt des Kreuzes fol-
gend, wird der christliche Erzieher in die Hori-
zontale und die Vertikale ausgreifen, um alles
zum Geheimnis der Mitte, zum grossen mysti-
schen Eins des Gottessohnes zuruckzufuh-
ren.

Im Kreuz, dem Zeichen der rechten Seins-
ordnung, ist alles verbunden und richtig ge-
ortet.

Das Zeichen des Leidens, aber auch des Heils
vermag dem Menschen den Weg nach letzter
Geborgenheit und Zugehorigkeit zu weisen.
Wer den verzweifelten Schrei des modernen
heimatlosen Menschen nicht Uberhéren will,
ist Uberzeugt, dass eine Erziehungsreform,
die diesen Namen verdient, nur in der Schaf-
fung von echten Beziehungen bestehen kann.
Personale, ideelle, ortliche, zeitliche, und
sachliche Bindungen vermdgen dem Men-
schen ein «Wurzelgefuhl» (Eduard Spranger)
zu vermitteln.

Die Frage der emanzipatorischen Padagogik
«Wie befreie ich das Kind in Familie und
Schule?» ist falsch gestellt, denn echte
menschliche Freiheit, die nur eine Freiheit in
Demut sein kann, setzt Bindung, d.h. immer
auch Verantwortung, voraus. Die Frage lautet
nicht: «Wie befreie ich das Kind von den Pres-
sionen der Leistungsgesellschaft?», sondern:
«Mit welchen Mitteln und Massnahmen kann
ich im Kind eine innere Beziehung zu diesem
Seinsbereich, der zwar sehr oft ein Leistungs-
bereich ist, schaffen?» Die Frage lautet nicht:
«Wie kann ich das Kind von der Bevormun-
dung von Autoritaten befreien?», sondern:
«Versuche ich, dem Kind ein liebendes Vor-
bild zu sein?» Die Frage lautet nicht: «Wie ma-
che ich den Blick des Kindes kritisch?», son-
dern: «Wie weite ich die Augen des Kindes flr
die Schodnheiten, aber auch die Leiden und
Unvollkommenheiten dieser Welt? Wo kann
ich lindernd helfen oder verbessern, wo muss
ich mich glaubig fugen?» Auf dem religiésen
Gebiet ist eine Erziehung, die den jungen
Menschen bloss dort abholt, wo erist und ein-



schweizer schule 15/82

645

_fiihlend seine Probleme zu verstehen sucht,
ihn aber in der ausserkirchlichen Unbehaust-
heit zurucklasst, ungenigend.

Literaturverzeichnis

Boros, Ladislaus: Der anwesende Gott. 8. Auflage,
Walter-Verlag, Olten 1972.

Brezinka, Wolfgang: Die Padagogik der Neuen Lin-
ken. 5. neubearbeitete Auflage, Ernst Reinhardt-
Verlag, Minchen 1980.

Dictionnaire de Spiritualité. Beauchesne,
1969.

Exeler, Adolf: Religiose Erziehung als Hilfe zur
Menschwerdung. Kdsel-Verlag, Miinchen 1982.
Haring, Bernhard: Das Gesetz Christi. 2. neubear-
beitete Auflage. Erich Wewel-Verlag, Freiburg i. Br.
1954,

Paris

Frei in Christus. 3 Bde, Herder, Freiburg i. Br.
1979-1981.

Maritain, Jacques: Pour une philosophie de I'édu-
cation. Arthéme Fayard, Paris 1959.

Meves, Christa/Kaiser, Lothar: Zeitloses Mass in
massloser Zeit. Comenius-Verlag, Hitzkirch 1976.
Rahner, Karl/Welte, Bernhard, Hrsg.: Mut zur Tu-
gend. 3. Auflage. Herder, Freiburg i. Br. 1980.
Rosenberg, Alfons: Christliche Lebensregeln. K&-
sel-Verlag, Minchen 1977.

Kreuzmeditation. Késel-Verlag, Minchen 1976.
Schellenberg, Bernardin: Ein anderes Leben.
2. Auflage, Herder, Freiburg i. Br. 1980.

Spaemann, Heinrich: Orientierung am Kind. 4. Auf-
lage, Patmos-Verlag, Disseldorf 1979.

Staehelin, Balthasar: Der psychosomatische Chri-
stus. 3. Auflage, Novalis-Verlag, Schaffhausen 1980.
Vester, Frederic: Neuland des Denkens. Vom tech-
nokratischen zum kybernetischen Zeitalter. Ex Lib-
ris, Zlrich 1982.

Als Lehrer Christ sein — aber wie?

Auf der Suche nach einer menschlicheren Schule

Franz Poggeler

Christliche Lehrer sollte man nur diejenigen
nennen, die aus vollem Bewusstsein christlich
zu leben und zu erziehen versuchen.

Wer das tut, sieht sich heute in den meist total
sakularisierten Schulen als Mitglied einer
Minderheit an, es sei denn, er kann in einer be-
tont christlichen Schule wirken. Aber selbst in
dieser hat man manchmal Anlass zu fragen,
ob von Lehrern ein nominelles oder aktives
Christsein praktiziert wird. Nun soll man na-
tarlich die Chancen aktiver Minderheiten
nicht unterschatzen: In der Demokratie haben
aktive Minderheiten oft mehr politische
Durchsetzungskraft als passive Minderheiten.
Diaspora als die Zerstreuung von Christen in
eine sakularisierte Umwelt macht den christli-
chen Lehrer gewiss an vielen Stellen zu einer
Art «Einzelkampfer», der mehr oder weniger
ganz auf sich selbst gestellt ist; aber Diaspora
kann auch zur Sammlung einer aktiven Min-
derheit von christlichen Lehrern inspirieren,
die sich auch bei raumlicher Entfernung als
Equipe begreifen, welche ihre Mitglieder soli-

darisiert und zum Engagement in christlicher
Erziehung ermuntert.

Entschluss zur Alternative

Christliche Lehrerverbdnde werden von der
gleichen Minoritatsproblematik betroffen wie
der einzelne christliche Lehrer. Nur noch in
wenigen Staaten haben diese Verbande mehr
Mitglieder als die (oft sozialistisch orientier-
ten) Lehrergewerkschaften oder neutrale Be-
rufsorganisationen. Auch dies ist eine Auswir-
kung der gerade in den letzten beiden Jahr-
zehnten stark fortgeschrittenen Sakularisie-
rung. Invielen Staaten gibt es nicht mehr -wie
noch zu Anfang der sechziger Jahre —katholi-
sche Lehrerbildungsinstitute. Ja, selbst die
Zahl der Schulen ist stark zurickgegangen.
Das hat z.B. zur Folge, dass in Europa nur
noch an wenigen Stellen in den Universitaten
und Hochschulen Lehrer im Geist einer christ-



	Mut zur Demut : ein Plädoyer für eine Erziehung in der Seinsordnung

