
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 69 (1982)

Heft: 15

Artikel: Mut zur Demut : ein Plädoyer für eine Erziehung in der Seinsordnung

Autor: Herzig, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-532387

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-532387
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


638 schweizer schule 15/82

Planungsarbeit Das kann einerseits bedeuten,

dass die grossen Anstrengungen, die die
gesamte Curriculumdiskussion der letzten
Jahre, den massiven Aufwand wahrend der
Lehreraus- und -fortbildung in curncularer
und zielorientierter Hinsicht bei den durch die
Untersuchung erfassten Lehrern keinen oder
nur einen andeutungsweisen Eingang in die
Praxis gefunden haben Die Grunde hierfür
sind sicher vielfaltiger Natur, deren
Erforschung eine entsprechende Arbeit wert ware
Es kann vermutet werden, dass es den Lehrer-
bildungsfachleuten bislang noch zu wenig
gelungen ist, einerseits die Bedeutung der ziel-
orientierten Planung fur den Lehrer und seinen

Unterricht genügend zu vermitteln,
andererseits vielleicht zu wenig auf die Einübung,
auf konsequentes und konkretes Training

schriftlichen Planungsverhaltens im Zielbe-
reich Gewicht gelegt wurde In diesem
Zusammenhang darf auch die Äusserung vieler
Junglehrer erwähnt werden, die dahingehend
lautete, dass sie diejenigen Planungskonzepte,

die sie wahrend der Ubungsschule und den
Praktika verwenden mussten, nie in ihrer
Planungsarbeit im Schulalltag verwirklichen
konnten und wollten und dass ihnen dies
schon wahrend der Ausbildung bekannt war

Walter Troxler, Meinrad Perrez und Jean-Luc Patry
in Praxis der schriftlichen Unterrichtsvorbereitung

Eine empirische Untersuchung bei Primarleh-
rern (Berichte zur Erziehungswissenschaft aus dem
Pad Institut der Universität Fribourg, Fribourg
1979, S 13ff)

Mut zur Demut - Ein Plädoyer für eine Erziehung
in der Seinsordnung*
Otto Herzig

Zur Einführung

Wer soll über Mut sprechen?
Einer, der nachts auf einem gelanderlosen
Steg einen breiten Fluss uberschritt
Wer soll von der Demut reden
Einer, der uberzeugt ist, keine Ahnung davon
zu haben So einer steht schon knietief darin
Wer sich dagegen bereit erklart, sie aus eigener

Erfahrung zu definieren, der steht noch
völlig im trockenen Das Grundwasser des
neuen Lebens, das man auch Demut nennen
kann, nasst noch nicht einmal seine Sohlen
Nach Abbas Benediktus ist Demut ein Ort
Man hat zu gehen, um dahin zu gelangen, eifrig,

unablässig zu gehen Wer das aber
versucht, wer sich dazu aufmacht und eifrig geht
und geht, der stellt fest, dass er an Ort geht,
immer an Ort

'Vortrag im Rahmen des Engadiner Kollegiums,
gehalten in St Moritz am 6 September 1982

Nach Benedikt ist der ganze Demutsweg ein
Ort Anfang, Fortschritt, Ankommen, ein
grundloser Ort Knöcheltief, knietief, bis an
die Hüfte, bis an die Schultern sinkt man darin
ein, mit Ezechiel in jenem geheimnisvollen,
kristallklaren Strom unter der Tempelschwelle
durch, aus dem Heiligtum hervor
Das ist Erfahrung der Demut im biblischen
Bild
Hat der, der sie erfahrt, die Demut? Ich furchte,

man kann sie nicht haben Wo einem der
Boden unter den Fussen versinkt, versinkt
auch alles Haben Da kann man nur noch lassen

Wer das Demutskapitel unserer heiligen Regel
liest, stellt verwundert fest, wie unbeholfen
diese Erklärungen Benedikts wirken Er redet
mit sichtlichem Missfallen, reden zu müssen
Was soll er von der Demut sagen
Auf der sechsten Stufe der Demut steht nach
ihm der Mönch, der uberzeugt ist
«Auf ein Nichts bin ich herabgesetzt
und weiss nichts



schweizer schule 15/82 639

Wie ein dummes Tier bin ich vor dir,
doch bin ich immer um dich» (R.K.7.51-53).
Hier zitiert Benedikt Psalm 73. Er zitiert sechs-
undfunfzig Mai, holt Propheten, urkirchliche
Väter und unsern Herrn selbst zu Deutern der
Demut heran.
«Nescio», ich weiss nichts. Also bleibt ihm nur
das Zitieren. Nicht er, sondern seine Zitate,
Propheten und Vater und Jesus, der Herr, selber

bauen die zwolfstufige Demutsleiter seines

siebten Kapitels. Und auf der obersten
Stufe angekommen ist nach ihm jener kleine
gerissene Geschäftsmann aus dem Gleichnis
vom Pharisäer und vom Zollner.
Man hat den Eindruck, Benedikt selbst erkenne

sich im Menschen hinterm Sockel der riesigen

Säule beim Eingang ins Tempelinnere, er
selbst verberge sich hinter dem darin
aufleuchtenden Geheimnis.
Der Zollner war gekommen, um seinen
Freund, einen der Bankiers im Bazar des
Tempelvorhofes, zu treffen, um ihn nach dem
laufenden Kurswert in- und ausländischer Devisen

zu befragen, geriet aber, vom Strom
der Pilger ins Innere des Tempels geschleust,
in die Nahe eines der Pfeiler beim Eingang. Da

bekam er festen Standort und betrachtete von
da aus zum ersten Mal, wie ein Tourist den
Petersdom in Rom, den herrlichen Bau.
Diesem Mitglied einer verrufenen Zunft widerfuhr

dasselbe wie Claudel beim Magnifikat in
einer Pariser Vorstadtkirche. Plötzlich stand
er, wie eingebrochen, in einer unbeschreiblichen

Helle und sah nichts mehr vor Licht. Der
Boden unter den Fussen weg, das Bewusst-
sein weg, so versank er im grundlosen Grundwasser

der Gegenwart der Herrlichkeit, die
«Gott» heisst.
«Gott sei mir Sunder gnadig!»
Das ist der Schrei, der aus seiner Tiefe, aus der
Tiefe der zwölften Demutsstufe in Benedikts
Regel, aufbricht. Das ist der alles umstossen-
de, aus der Wahrheit aufsteigende Schrei der
Demut. Mehr weiss der nicht zu sagen, dem
das widerfahren ist
Demut muss uns widerfahren
Es braucht Mut, auf diesen Hieb des göttlichen

Erbarmens zuzugehen, der alles Haben
und alles Sem ins Ganze, ins Licht hinein
durchschlagt.
Benedikt mutet seinen Mönchen diesen Mut
zu.
Monastisches Leben nach der Regel unseres

Vaters Benedikt ist Gang über einen breiten
Fluss, auf geländerlosem Steg, nachts; ist
Weg in die Demut.
Ist Gehen an Ort:
Ort, der Gehorsam heisst, Gehorsam in
Nachahmung des Herrn «bis in den Tod».
Ort, der «Gottes Gegenwart» heisst, den zu
verlassen «keiner sich herausnehme».
Ort einer immer radikaleren Selbstvergessenheit.

Ort, wo man betroffen vor seiner eigenen
Dummheit steht.
Wo man schliesslich, mit Christus, dem
Gottesknecht am Kreuz, sich als « Wurm und kein
Mensch» erfahrt.
Hier ankommen heisst einbrechen in jene Fluten,

die dem «Armen Jahwes» über dem Kopf
zusammenschlagen.
Das aber ist der Ort, wo das Antlitz Gottes
über dem Gesicht des Zollners, Paulus', Clau-
dels, Pascals oder eines andern Sunders
aufgeht

Am Ende kann nur ein demutiger Mensch
sagen, was Mut ist. St!ja Walter

Als Pädagoge des ausgehenden zwanzigsten
Jahrhunderts ein Plädoyer fur die Demut zu
halten, kommt beinahe einem Anachronismus
gleich Wenn wir die Leitideen, diese
Tugendkataloge heutiger Lehrplane oder Curricula,
durchgehen, suchen wir vergeblich nach dem
Begriff «Demut» In der Tat scheint er schlecht
zu passen zu den Haltungen und Zielen, derer
unsere Gesellschaft, nach den Lehrplanen zu
schliessen, offensichtlich primär bedarf Ich
greife willkürlich einige heraus: Selbst-,
Sach-, Sozial- und Handlungskompetenz, Ich-
findung, Autonomie, Emanzipation, Kritik-
und Kommunikationsfahigkeit, Flexibilität,
Kreativität und Spontaneität. Neben solchen
Begriffen erscheint das Wort «Demut» ins
abendländische metaphysische Antiquariat
zu gehören, wertvoll höchstens einigen
konservativen Liebhabern. Vielen Ethikern,
Theologen, Pädagogen und Psychologen
erscheint es deshalb wie sein Oberbegriff
«Tugend» nach den Worten Max Schelers als «alte,

geifernde, zahnlose Jungfer». Demut
scheint zu den abgegriffenen und verbrauchten

Begriffen zu gehören, die ihre Inflation
gehabt haben und höchstens noch an einen
lebensfeindlichen Aszetismus erinnern. Im



640 schweizer schule 15/82

Schicksal von Wortern ist meist auch das des
Menschen zur Sprache gebracht Demut
gehört heute zu jenen Verzichtsvokabeln, auf die
man allergisch reagiert. In sicher allzu grosser
pauschaler Simplifizierung wirft eine Zeit, die
sich ausleben möchte, einer christlichen
Vergangenheit vor, sie habe fromme Ergebung,
Bussgesinnung und freiwilig übernommenes
Leid zu gross geschrieben Verzicht sei im
Christentum zum primären, religiös verbrämten

Lebensmotiv geworden: für den einzelnen
wie für die Gesellschaft. Durch unmenschliche

Opfer habe man unmenschliche Verhaltnisse

ertragen. Ein skrupelloser Kapitalismus
habe dann die allerdings vom Christentum
bereits entfremdete Sklavenseele geschickt
ausgenutzt, bis der Sozialismus zu ihrer Befreiung

ansetzte
Wichtiger als die Frage der Genese des
modernen Zerrbildes der Demut ist die Frage
nach ihrem Wesen, und ob der Mensch ihrer in
seiner Ontogenese entarten könne. Das wird
uns auch zur Bestimmung des Stellenwertes
der Demut in jener Disziplin führen, die sich
als Hilfe zur Menschwerdung versteht: der
Pädagogik. So schwierig es auch ist, hinter
den verschiedenen Ausformungen und
Verformungen des Begriffs «Demut» im sehr weiten

Bereich der Geistesgeschichte und
Spiritualität nach einer Kohärenz zu suchen,
finden wir doch gemeinsame Grundzuge.
«Demut» hat nur einen Sinn im Zusammenhang
mit der Re-Iigio. Oft wird sie schlechthin als
die «Tugend der Religion», als die Seinshaltung

der menschlichen Rückbindung an Gott
bezeichnet. Obwohl die Antike im allgemeinen

die stolze Autonomie des Menschen
pries, kannte sie eine gewisse kreaturliche
Demut, wie aus dem Spruch des delphischen
Orakels hervorgeht: «Erkenne, dass du ein
Mensch bist und kein Gott!»
Einen personalen Bezugspunkt findet «die
Tugend des geschopflichen Standortes»
(Bernhard Haring) erst in der judischen Offen-
barungsreligion und ihre letzte und tiefste
Orientierung durch die Inkarnation Jesu Christi,

der «Knechtsgestalt angenommen hat»
(Phil 2,5-11) und der gekommen ist, «zu dienen

und sein Leben hinzugeben» (Mk 10.45).
Sie zeigt dem Menschen seine Würde als
Geschöpf, aber auch sein Elend als Sünder, seine

Schwäche und seine Heiligung als nova
creatura.

Der Christ versteht seine Existenz wesentlich

als verdanktes Dasein.

«Was hast du, was du nicht empfangen hast?»
(1 Kor 4,7) ist eine Frage, die er sich ständig
stellen muss. Christliche Demut orientiert sich
am Vorbild Christi (Jo 1,14; Phil 2,5-11), und
christliche Selbstverwirklichung heisst
«Christusverwirklichung» (Balthasar Staehelin).
Eine Erziehung zu dieser Demut fusst auf
einem Menschenbild, das in seiner Wesenheit
von der wissenschaftlichen Empirie, die sich
auf Sinneswahrnehmung und Messung stützt,
nicht erfasst, höchstens erahnt werden kann
Es ist die Wesensschau, die uns bloss der
Glaube vermitteln und der die philosophische
Ontologie wenigstens ein Stuck weit
entgegenkommen kann Der französische Denker
Jacques Maritain hat dieses Menschenbild in
seinen grossen Kraftlinien in seinem Werk
«Pour une Philosophie de l'education» so
umrissen «Die griechisch-jüdisch-christliche
Antwort auf die Frage <Was ist der Mensch'?)
ist die folgende: Der Mensch ist ein vernunftbegabtes

Wesen, dessen höchste Würde in
seiner Geistesnatur liegt. Der Mensch ist freie
Person, die sich Gott und den Mitmenschen
öffnen kann. Ihre hochsteTugend besteht darin,

Gottes Willen zu erfüllen. Der Mensch ist
aber auch ein unvollkommenes, vom Bösen
bedrohtes und zum Bosen hingezogenes
Geschöpf, aber berufen zur Freiheit der Gnade
und zum Leben in Gott. Seine höchste Vollendung

erfahrt der Mensch in der Liebe.»

Liebe und Demut gehören ihrem Wesen
nach zusammen.

Demut ist also eine durchaus positive Tugend.
Sie quillt nach der Heiligen Schrift aus dem
Thymischen, das seinen Sitz im Herzen hat.
Wirklicher «Dien-Mut» kommt von Herzen
und heisst wohl auch Annahme von freier
Unterordnung, Leid, Krankheit und Verzicht, hat
aber nichts zu tun mit Masochismus, mit suchtiger

Selbsterniedrigung und sklavischer
Gesinnung. Demut ist jene Qualität der Liebe, jene

Herzenskraft, die den Menschen aus der
Welt des Habens und des Scheins in die Welt
des Seins und des Eigentlichen erhebt, d.h.
ihn zur Selbstlosigkeit befähigt Selbstlosigkeit

ist der Weg der Menschwerdung. Die



schweizer schule 15/82 641

menschliche Existenz ist wesenhaft auf eine
Selbsthingabe angelegt Der Mensch findet
sich nur, wenn er sich schenkt und aussetzt.
Wer aber mit gierigem, verkrampftem Griff
sein Selbst zu umklammern versucht, dem
wird es entgleiten. «Der Mensch, der sich
nicht in Demut aufgeben kann, wird seinsleer»
(Ladislaus Boros).
Die Note, Krankheiten, Defizite in der heutigen
Erziehung sind Signale dafür, dass viele
Richtungen moderner Pädagogik sowohl den ge-
schopflichen Standort des Menschen als auch
die Grundbedingungen der Menschwerdung
verkennen, dass ihre Ordo agendi nicht der
Ordo essendi, ihre Ordnung pädagogischen
Handelns nicht der Ordnung des Seins
entspricht.

Greifen wir einige besonders unuberhorbare
Notsignale auf: die Verkennung von Grenzen,
die Beziehungslosigkeit, die Ablehnung von
Vorbildern, die Flucht vor der Stille
Demut als Standortbewusstsein des
Menschen in der Schöpfung bedeutet die
Anerkennung einer absoluten Grenze menschlichen

Seins im allgemeinen sowie der
individuellen Grenze im besonderen, sie ist aber
auch die Möglichkeit zu menschlicher Grösse
in der Beschrankung. Eine solche Grenze
bezweifelt auf dem Gebiet der Erziehung besonders

die emanzipatorische Pädagogik, deren
Wurzeln über Freud, den Marxismus und
Positivismus, Rousseau und andere Aufklärer bis
zum humanistischen und spätmittelalterli-
chen Subjektivismus reichen Zwar sind viele
Pädagogen gegenüber diesem Produkt der
«zweiten Aufklärung» der sechziger und
siebziger Jahre etwas kritischer geworden, doch
übt die emanzipatorische Pädagogik in
typischer Retardierung an der pädagogischen
Basis, in Familien und Schulstuben, einen
Einfluss aus wie nie zuvor. Wie bei allen
Selbsterlosungslehren ist ihr Angebot auf den
ersten Blick auch äusserst attraktiv: freie,
uneingeschränkte Entfaltung fuhrt zur emanzipierten,

autonomen, kreativen, kritikfahigen
Persönlichkeit. Durch ihre Verbindung mit
dem positivistischen Behaviorismus verstand
sie sich wissenschaftlich zu verbrämen und
erklarte den alten vulgaraufklarerischen
Wunschtraum der Gleichschaltung der
individuellen menschlichen Verschiedenheit als
machbar. Massnahmen zu diesem Ziel sind
eine sogenannte repressionsfreie Erziehung

auf pädagogischer und eine Vereinheitlichung

der verschiedenen Leistungszüge, vor
allem auf der Oberstufe der Volksschule, auf
schulisch-organisatorischer Ebene. Die
Beibehaltung eines intellektuell-gymnasialen
Facherkanons bringt eine Überforderung der
intellektuell Schwachen, eine Unterforderung
der Begabten und eine geistige Nivellierung.
Ferner muss die Erfahrung gemacht werden,
dass Kinder, die in einem Laisser-faire-Stil
(denn darauf reduziert sich emanzipatorische
Erziehung in der Praxis zumeist) erzogen wurden,

ihre Eltern und Lehrer keineswegs als
gütige, freilassende Erzieher sehen, sondern sie
als die Gleichgültigen missverstehen.

Einseitiges Streben nach lustbetontem Lernen

liess Schulstuben zu Spielsalons,
schliesslich zum hölzernen Himmel entarten.

Das Hauptdefizit einer solchen Erziehung
liegt darin, dass sie dem jungen Menschen
seine Grundbefindlichkeit zwischen Gut und
Bose, Lust und Leid verschleiert Ihr
Menschenbild besitzt die Unwirklichkeit von Kos-
metikreklamen, weil sie dem Leid ausweicht,
ohne sich mit ihm auseinanderzusetzen. Der
Mensch, der nicht erlebt hat, dass Leid und
Verzicht wesenhaft zu seiner Existenz gehören,

gewinnt keine Tiefe und endet, ihnen
ausgeliefert, in der Verbitterung oder der Unei-
gentlichkeit der Ersatzbefriedigung.
Gewiss, Verzicht, Leid und Tod stehen in
einem religiösen Weltbild nicht am Ende Das
letzte Wort haben Freude, Erlösung,
Geborgenheit in Gott. Dies ist auch die Grundstim-
mung jeder positiven Erziehung. Wie wesentlich

derGrundstockan Urvertrauen ist, dervor
allem in den ersten Lebensjahren gelegt wird,
hat die Entwicklungspsychologie uberzeugend

dargelegt. Aber weil das «Jahrhundert
des Kindes» die Stellung des Menschen - weder

Tier noch Engel - verkannte, entartete
diese Vermittlung des elementaren Urvertrau-
enszum blossen Gewähren-und Wachsenlas-
sen, in der Verwöhnung.
Demütige Erziehung ist sich menschlicher
Grosse und menschlichen Elends bewusst,
wenn auch menschliches Gelingen und
menschliches Scheitern nicht allein in ihrer
Hand liegen



642 schweizer schule 15/82

Eine Erziehung, die das Kind vergötzt oder
vernachlässigt, macht es zum Sklaven seiner

eigenen niederen Triebe und der
destruktiven Kräfte der Gesellschaft.

Beide in zahlreichen Variationen vorkommenden
Fehlformen der Vergötzung und der

Verwahrlosung entspringen dem Stolz und dem
Egoismus und behindern gleicherweise die
Menschwerdung, vielleicht mehr als manche
unverschuldete physische oder psychische
Behinderung. Sie machen erschreckend die
soziale Dimension der Sunde des Stolzes und
des Egoismus deutlich, lassen aber noch im
Negativen erahnen, dass demutige Erziehung
Heilswillen am Kinde bedeutet. Nur eine Erziehung,

welche die dem Menschen seinsgemas-
se Mitte anstrebt, darf auf eine Welt nach
menschlichem Mass hoffen.
In einer Gesellschaft, die mehr und mehr den
gemeinsamen Nenner zu verlieren droht,
muss es der christliche Erzieher wieder
wagen, ethischen Normen Geltung zu verschaffen,

orientieren sie den Menschen doch letztlich

auf seine Beheimatung im Absoluten. Ich
halte es für eine bedenkliche Entwicklung,
wenn auch Erzieher, die sich Christen nennen,

aus falsch verstandener Toleranz und
vermeintlicher Aufgeschlossenheit den jungen

Menschen in der Halt- und Orientierungslosigkeit

zurücklassen. Mit der Betonung des
spezifisch Christlichen errichten wir nicht
eine Mauer, sondern eine Brücke zwischen
den Menschen

Der Christ weiss aus dem Glauben, dass alle
Menschen bewusst oder unbewusst im
Wort-Antwort-Verhältnis zu Gott stehen.

Karl Barths Worte über die Allgemeingultig-
keit der christlichen Ethik sind beachtenswert.

In seiner «Kirchlichen Dogmatik» meint
er: «Eben die christliche Ethik wird ihre
Geltung aber nicht nur auf Christen, d.h. nicht nur
auf die Menschen beschränken können, die
sich dessen bewusst sind, verantwortlich und
objektiv faktisch in der Verantwortung begriffen

zu sein.» Aus dem allgemein menschlichen

Wesenszug, ganz in die Verantwortung
genommen zu sein, begründet Barth die Sorge

des Christen, für die Wahrheit des Glau¬

bens einzutreten. Christliche Ethik hat nichts
zu tun mit einem blutleeren Legalismus, geht
es doch um die Hinführung des jungen
Menschen zum echten Leben, zum Gelingen seines

Lebens und des Lebens der Welt und nicht
etwa um die Rettung einer toten Hülle. Mit
klugem Mass wird der Erzieher das Kind zur
Fähigkeit fuhren, Unlust zu ertragen und die
Befriedigung von Bedürfnissen aufzuschieben,
wohl wissend, dass jeder moralische
Fortschritt auch Verzicht bedeutet. Christliche
Ethik weist den Menschen wohl in die
Verantwortung, bewahrt ihn aber vor der Versuchung

einer Selbsterlösung. Daher wird
christliche Erziehung dem Kind nach und
nach die Augen öffnen vor eigenem und fremdem

Leid, mit ihm Hand anlegen, wo Linderung

möglich ist, mit ihm trauern und beten,
wo Unglück, Krankheit und Tod unabwendbar
sind Ziel ist jene demütige Gelassenheit, um
die wir meist nur noch beten können. «Gott,
schenke mir die Gelassenheit, Dinge
hinzunehmen, die ich nicht ändern kann, den Mut,
Dinge zu andern, die in meiner Macht stehen,
und die Klugheit, beides voneinander zu
unterscheiden».
Als Tugend des «geschopflichen Standortes»
und gleichsam als Spitze der Liebe bezeichnet
Demut auch die Beziehungs- und Bindungs-
fahigkeit zu Gott, Welt und Mitmensch.

Es ist sicher nicht übertrieben, in der Bin-
dungslosigkeit eine der fundamentalen
Krisen unserer Zeit zu erblicken.

Einige wenige Stichworte mögen genügen,
uns ihrer Allgegenwart bewusst zu werden.
Sie äussert sich in einer Scheu vor
Verbindlichkeiten und Engagement in Gesellschaft,
Staat und Kirche, der Flucht aus der Kirchlichkeit

in eine privatisierte, verschwommen-sub-
jektivistische Religiosität, in bedenkenloser
Konsum- und Wegwerfmentalität, in einem
atomisierenden, die Ganzheit zerstückelnden
Sektorendenken in Wissenschaft und
Forschung, in einer geschichts- und kontinuitäts-
feindlichen Tiefenlosigkeit, in einem liberali-
stischen, permissiven, indifferenten, die
gemeinsamen Wurzeln zerstörenden Pluralismus,

in einer weitgehend bindungs- und fami-
lienfeindlichen Wohnwelt, in einem durch die
Massenmedien geforderten teilnahmslosen



schweizer schule 15/82 643

Leben aus zweiter Hand, durch eine als
moderne Tugend angepriesene Kritik- und Nor-
gelsucht und schliesslich,
ideologisch-pseudowissenschaftlich gerechtfertigt, in den
verschiedenen Emanzipationstheorien, nicht
zuletzt in der emanzipatorischen Pädagogik.

Die Beziehungslosigkeit ist die schlimmste
Frustration, die ein Kind erfahren kann.

Der Lehrer begegnet ihr fast messbar in jenen
Disziplinen, die am ehesten die menschliche
Ganzheit ansprechen: in der Religion, der
Muttersprache, der Geschichte, den
musischen Fachern und - wo sie nicht bloss analy-
sierend-sezierend unterrichtet wird - auch in
der Biologie. Viele Eltern glauben, der
geschickte Lehrer könne mit der Vermittlung
einer raffinierten Arbeitstechnik noch zum
Erfolg verhelfen. Vor der Einsicht, dass sie sehr
oft durch die eigene Beziehungslosigkeit zu
den immateriellen Werten von Religion, Natur
und Kultur das Versagen ihres Kindes
mitverschulden, verschliessen sich die meisten
beleidigt, da ihr Denken kaum über die Karriere
ihres Kindes hinausgreift. Glaube, Liebe zu
Natur und Kultur gründen wesentlich - wenn
auch keineswegs in deterministischer
Ausschliesslichkeit - im familiären Erfahrungsfeld.

Auch der Lehrer, der glaubt, dass Stoff huberei
wichtiger sei als mitmenschliches
Zusammenleben, inneres Gewinnen und einfühlendes

Hinfuhren des jungen Menschen zu einem
Wertbereich, dass kontrollierbares, abfragbares

Wissen wesentlicher sei als erlebnistiefer
Unterricht, hat einen «pädagogisch blinden
Fleck».
Soweit ich sehe, fuhren auch die Ansätze
kybernetischen Denkens und seiner Pädagogik,
die ein Gesamtbild der vernetzten Wirklichkeit
zu geben versuchen, nicht aus der Bindungs-
losigkeit des technokratischen Zeitalters
heraus. Wohl sieht das kybernetische Weltbild
viele der Engpässe, in die monokausales,
lineares technokratisches Denken geführt
haben. Aber solange kybernetisches Denken
geistige und religiose Werte verkennt oder als
Tabus abqualifiziert, d.h. die Vernetzung der
«ersten» mit der «zweiten und dritten
Wirklichkeit» (Balthasar Staehelin) verkennt,
bleibt es selbst einem einäugigen naturwis¬

senschaftlichen Monismus verhaftet und
überlasst den Menschen in einer letzten
Beziehungslosigkeit, in Einsamkeit und Verlo-
renheit.
Georges Bernanos hingegen hat schon vor
Jahrzehnten mit luzider Klarsicht die Wurzeln
des Übels freigelegt und zugleich sein
abgrundiges Verhängnis aufgezeigt. Er meinte,
dass alle unterschwelligen Krankheiten des
Geistes durch die Abnabelung von Gott, die
Durchschneidung der Re-Iigio, der Rückbin-
dung an das Absolute, herzuleiten sind An die
Stelle des In-Bezug-Stehens und der Hingabe
treten die Dämonen des Stolzes, des
Selbstmachen-Wollens, der Hast nach Selbstbestätigung,

nach Erfolg, nach Reizen, Eindrücken,
nach Reichtum. Werden auch diese in ihrem
Nichts durchschaut, zerbroseln sie in Chaos,
Zerrüttung, Leere. Das Chaotentum einer
Jugend hat diesen Zersetzungsprozess, aber
zugleich auch den verzweifelten Schrei nach
einem Sinn, d.h. einem letzten Bezug, mit aller
Deutlichkeit an den Tag gebracht. Bernanos'
Landpfarrer sagt. «... Und sie machen sich
keinerlei Vorstellung vom Bosen selbst, von
der ungeheuren Saugkraft der Leere, des
Nichts.

Wenn unser Menschengeschlecht zugrun-
de gehen soll, dann vor Ekel und Überdruss.

Die menschliche Person wird langsam
zernagt worden sein wie ein Balken von seinen
unsichtbaren Schwammen, die in wenigen
Wochen ein solides Stuck Eichenholz in einen
zerbröckelnden Stoff verwandeln, den ein
Finger muhelos eindruckt.» In kaum einerZeit
ist zwar soviel von Humanisierung gesprochen

worden wie heute. Politiker, Mediziner,
Pädagogen reden davon Humanisierung der
Arbeitswelt, das menschlichere Krankenhaus,
die humane Schule, man konnte die Zahl der
Parolen beliebig vermehren Doch, wo es konkret

wird, offenbart sich immer wieder, dass
der Humanismus zu kurz greift, dass punktuelle

Verheissungen, konsumierbare und
vordergründige Werte als dringlicher eingestuft
werden als die sinnstiftende umfassende Sorge

um den Menschen. Em verkürzter, in sich
verschlossener Humanismus ist letztlich ein
unmenschlicher Humanismus. Nur ein
Humanismus, derauf das Absolute hin offen ist,
verdient seinen Namen.



644 schweizer schule 15/82

Die Geschichte - insbesondere jene unseres
Jahrhunderts-gibt Pascal tausendfach recht,
wenn er feststellt: «Humanitesansdivinitede-
vient bestialite».

Der Mensch ohne Gott wird zum Tier.

Dass eine bewusste, verbindliche transzendente

Bezogenheit heute für viele Menschen
nicht mehr Existenzgrund ist, macht eines der
wesentlichen Krankheitszeichen aus. Balthasar

Staehelin sagt es deutlich: «Seelische und
geistige Gesundheit wächst medizinpsychologisch

gesehen eigentlich nur auf dem
Boden der persönlichen, bewusst zugelassenen
Religiosität und der je eigenen Glaubensfa-
higkeit an einen personalen Gott. Atheismus
entspricht also nicht ausgereifter menschlicher

Gesundheit und menschlicher Wesens-
spezifität. Unsere Zeit ruft nach einem
Menschenbild, dessen «materia prima» ein geistiges

Sanktum aus der Ewigkeit und unfassba-
ren Unendlichkeit Gottes ist... Ich meine darum,

auch Kontemplieren, Meditieren und Beten

- also das Erspüren des Trinitarischen,
das Sich-ihm-Öffnen, das Insein in ihm und
das bewusste Sprechen mit ihm - seien biologisch

bedingte Notwendigkeiten im menschlichen

Leben, ohne die naturgesetzliche
Entwicklung und Reifung unserer geistigen
Eigenschaften eine empfindliche Einbusse erlitten

Das Heranbilden dieser angeborenen
Potenzen und das lebenslange Üben ihrer
Ausgestaltung im Bereich unseres bewussten
Erlebens drangen sich - pädagogisch, psycho-
hygienisch und psychotherapeutisch-gebieterisch

auf.» Diese bewusst zugelassene
Religiosität darf keineswegs als sture dogmatische

Rechthaberei oder als voreilige
Harmonisierung des Lebens, in dem jede Rechnung
aufgeht, aufgefasst werden. Sehr oft
entspricht diese letzte Offenheit einem Ausge-
setztsein in der Nacht und der Wüste der
Gottesferne und des Zweifels, des glaubigen
Unglaubens, welcher vermutlich die tiefste und
schwerste Form der Demut darstellt. Doch nur
innerhalb dieses umfassenden Bezugs werden

Beziehungen zu den verschiedenen Ebenen

des Geschöpflichen wieder möglich, ohne

sie zu vergötzen oder ideologisch einseitig
zu verabsolutieren und ohne die Gefahr,
dass sie isoliert im Nichts zerbröckeln. Der

transzendent gebundene Mensch vermag in
ihnen vielmehr Spuren des Ewigen, einer letzten

Finalität zu entdecken.
In diesem Horizont wird der religiose Erzieher
ein Entdecker, ein Knüpfer und Festiger von
Bindungen sein. Der Gestalt des Kreuzes
folgend, wird der christliche Erzieher in die
Horizontale und die Vertikale ausgreifen, um alles
zum Geheimnis der Mitte, zum grossen mystischen

Eins des Gottessohnes zurückzufuhren.

Im Kreuz, dem Zeichen der rechten
Seinsordnung, ist alles verbunden und richtig
geortet.

Das Zeichen des Leidens, aber auch des Heils
vermag dem Menschen den Weg nach letzter
Geborgenheit und Zugehörigkeit zu weisen.
Wer den verzweifelten Schrei des modernen
heimatlosen Menschen nicht überhören will,
ist uberzeugt, dass eine Erziehungsreform,
die diesen Namen verdient, nur in der Schaffung

von echten Beziehungen bestehen kann.
Personale, ideelle, örtliche, zeitliche, und
sachliche Bindungen vermögen dem
Menschen ein «Wurzelgefühl» (Eduard Spranger)
zu vermitteln.
Die Frage der emanzipatorischen Pädagogik
«Wie befreie ich das Kind in Familie und
Schule''» ist falsch gestellt, denn echte
menschliche Freiheit, die nur eine Freiheit in
Demut sein kann, setzt Bindung, d.h immer
auch Verantwortung, voraus. Die Frage lautet
nicht: «Wie befreie ich das Kind von den
Pressionen der Leistungsgesellschaft?», sondern:
«Mit welchen Mitteln und Massnahmen kann
ich im Kind eine innere Beziehung zu diesem
Seinsbereich, der zwar sehr oft ein Leistungsbereich

ist, schaffen?» Die Frage lautet nicht:
«Wie kann ich das Kind von der Bevormundung

von Autoritäten befreien?», sondern:
«Versuche ich, dem Kind ein liebendes Vorbild

zu sein?» Die Frage lautet nicht: «Wie mache

ich den Blick des Kindes kritisch?»,
sondern: «Wie weite ich die Augen des Kindes für
die Schönheiten, aber auch die Leiden und
Unvollkommenhelten dieser Welt? Wo kann
ich lindernd helfen oder verbessern, wo muss
ich mich gläubig fugen?» Auf dem religiösen
Gebiet ist eine Erziehung, die den jungen
Menschen bloss dort abholt, wo er ist und ein-



schweizer schule 15/82 645

fühlend seine Probleme zu verstehen sucht,
ihn aber in der ausserkirchlichen Unbehaustheit

zurücklässt, ungenügend

Literaturverzeichnis

Boros, Ladislaus Der anwesende Gott 8. Auflage,
Walter-Verlag, Ölten 1972
Brezinka, Wolfgang Die Pädagogik der Neuen Linken

5 neubearbeitete Auflage, Ernst Reinhardt-
Verlag, München 1980
Dictionnaire de Spiritualite. Beauchesne, Paris
1969.

Exeler, Adolf' Religiose Erziehung als Hilfe zur
Menschwerdung Kosel-Verlag, München 1982

Haring, Bernhard' Das Gesetz Christi 2 neubearbeitete

Auflage Erich Wewel-Verlag, Freiburg i. Br
1954

Frei in Christus 3 Bde, Herder, Freiburg i Br
1979-1981
Maritain, Jacques Pour une Philosophie de l'edu-
cation. Artheme Fayard, Paris 1959
Meves, Christa/Kaiser, Lothar Zeitloses Mass in
massloser Zeit. Comenius-Verlag, Hitzkirch 1976
Rahner, Karl/Welte, Bernhard, Hrsg Mut zur
Tugend 3 Auflage Herder, Freiburg i Br 1980

Rosenberg, Alfons' Christliche Lebensregeln Kö-
sel-Verlag, München 1977
Kreuzmeditation. Kosel-Verlag, München 1976
Schellenberg, Bernardm. Ein anderes Leben.
2 Auflage, Herder, Freiburg i Br 1980
Spaemann, Heinrich. Orientierung am Kind. 4.
Auflage, Patmos-Verlag, Dusseldorf 1979.
Staehelin, Balthasar Der psychosomatische Christus

3 Auflage, Novalis-Verlag, Schaffhausen 1980
Vester, Frederic Neuland des Denkens Vom
technokratischen zum kybernetischen Zeitalter Ex Lib-
ris, Zurich 1982

Als Lehrer Christ sein - aber wie?
Auf der Suche nach einer menschlicheren Schule

Franz Poggeler

Christliche Lehrer sollte man nur diejenigen
nennen, die aus vollem Bewusstsein christlich
zu leben und zu erziehen versuchen.
Wer das tut, sieht sich heute in den meist total
säkularisierten Schulen als Mitglied einer
Minderheit an, es sei denn, er kann in einer
betont christlichen Schule wirken. Aber selbst in
dieser hat man manchmal Anlass zu fragen,
ob von Lehrern ein nominelles oder aktives
Christsein praktiziert wird. Nun soll man
natürlich die Chancen aktiver Minderheiten
nicht unterschätzen: In der Demokratie haben
aktive Minderheiten oft mehr politische
Durchsetzungskraft als passive Minderheiten.
Diaspora als die Zerstreuung von Christen in
eine säkularisierte Umwelt macht den christlichen

Lehrer gewiss an vielen Stellen zu einer
Art «Einzelkämpfer», der mehr oder weniger
ganz auf sich selbst gestellt ist; aber Diaspora
kann auch zur Sammlung einer aktiven
Minderheit von christlichen Lehrern inspirieren,
die sich auch bei räumlicher Entfernung als
Equipe begreifen, welche ihre Mitglieder soli¬

darisiert und zum Engagement in christlicher
Erziehung ermuntert.

Entscfifuss zur Alternative

Christliche Lehrerverbande werden von der
gleichen Minoritätsproblematik betroffen wie
der einzelne christliche Lehrer. Nur noch in
wenigen Staaten haben diese Verbände mehr
Mitglieder als die (oft sozialistisch orientierten)

Lehrergewerkschaften oder neutrale
Berufsorganisationen. Auch dies ist eine Auswirkung

der gerade in den letzten beiden
Jahrzehnten stark fortgeschrittenen Säkularisierung.

In vielen Staaten gibt es nicht mehr-wie
noch zu Anfang der sechziger Jahre — katholische

Lehrerbildungsinstitute. Ja, selbst die
Zahl der Schulen ist stark zurückgegangen.
Das hat z.B. zur Folge, dass in Europa nur
noch an wenigen Stellen in den Universitäten
und Hochschulen Lehrer im Geist einer Christ-


	Mut zur Demut : ein Plädoyer für eine Erziehung in der Seinsordnung

