
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 68 (1981)

Heft: 22: Bilder im Bibel- und Religionsunterricht

Artikel: Bilder im Bibel- und Religionsunterricht : theologische Überlegungen

Autor: Bühlmann, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-535560

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-535560
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


864 schweizer schule 22 81

dacht und können entweder in ein Ringbuch
gelegt oder in ein Heft geklebt werden. Der
Lehrerkommentar weist deutlich darauf hm, dass die
Bilder nicht nur Illustration sein möchten. Sie
versuchen vielmehr den Gehalt der biblischen
Texte anzugehen. «So wird das Bild zu einem
wichtigen eröffnenden oder verarbeitenden,
meditativen oder zur Tat anregenden Arbeitsmittel.»

Ich wünsche mir nur, dass recht viele Lehrer
und Katecheten von diesem modernen und
schonen Lehrmittel Gebrauch machen.
Das vorliegende Sonderheft schenkt den Bildern
besondere Beachtung. In einem ersten Teil wird
die theologische Bedeutung des Bildes darge¬

legt. Es werden darin Möglichkeiten aufgezeigt,
wie religiöse Bilder Schulern und Lehrern eine
Glaubenshilfe sein können. In einem zweiten
Artikel gibt Karl Furrer didaktische und methodische

Hinweise für den Einsatz von Bildern im
Religions- und Bibelunterricht. Wer es noch
zuwenig gewagt hat, in der Schule mit religiösen
Kunstbildern zu arbeiten, der möge vielleicht
den oben zitierten Satz von Johannes Damasce-
nus bedenken: «Die bunte Pracht der Malerei
zwingt mich zur Betrachtung und allmählich
führt sie meine Seele zur Verherrlichung
Gottes.»

Walter Bühlmann

Bilder im Bibel- und Religionsunterricht -
theologische Überlegungen
Walter Buhlmann

I. Bilder des Glaubens

1. Die Götterbilder der Alten Welt und
das Bilderverbot1

Die Menschen der Alten Welt haben von ihren
Gottern sich zahllose Bilder gemacht. Es war
der Versuch, das Geheimnis des Gottlichen
durch Götterbilder aufzuschliessen. Allerdings
haben die damaligen Völker die behauenen
und geschnitzten Bilder nicht fur leibhaftige
Gotter gehalten. Aber sie glaubten und erhofften,

dass die Gotter dort wirksam werden, wo
diese Bilder aufgestellt sind. Weil die Gotter
nach ihrer Auffassung so wirken, wie die
Gestalt des jeweiligen Bildes dies vorgibt, wurden
diese in verschiedenen Erscheinungsweisen
und Ausdrucksformen dargestellt. Es handelte
sich nicht um verschiedene Götter, sondern

h Vgl E Zenger, Der Gott der Bibel, KBW Stuttgart
1979, 10-14

2> O Keel, Die Weisheit spielt vor Gott, Freiburg/
Gottingen 1974, Abb 19

nur um bestimmte Ausdrucksformen der einen
gottlichen Macht, die auf vielfältige Weise
angerufen und verehrt wurde.
Ein anschauliches Beispiel gibt uns die
ägyptische Göttin Hathor (Hat Haus; Hör Gott
Horus, also: Haus des Horus), Name der alten
Himmelsgottin, die den Gott Horus zur Welt
gebracht hatte. Sie ist auch die Gottin der
Schönheit, der Freude und der Liebe. Sie wird
als schlanke Frau dargestellt, die auf der
Perücke ein Kuhgehörn und dazwischen die
Sonnenscheibe tragt (Abb. 1).2

Auf Grund ihrer göttlichen Mutterschaft wird
sie auch mit einer der alten Himmelskühe in
Verbindung gebracht. In vielen Abbildungen
erscheint die Göttin als Hathorkuh, die den Konig

schützt, der als Prinz an ihrem Euter trinkt
(Abb. 2)3.
Auf andern Bildern erkennt man sie an den
Kuhohren, die über der schweren Perücke zu

3> O Keel, Das Bocklein in der Milch seiner Mutter
und Verwandtes (OBO 33), Freiburg/Gottingen
1980, 75-86 und Abb 40-43



schweizer schule 22'81 865

Frau mit Kuhgehorn auf der Perücke dargestellt. Relief

aus dem Grab Seti's I (um 1315 v. Chr)

sehen sind. In seltenen Fällen wird sie auch
mit dem Kuhkopf abgebildet. Hathor kann uns
aber auch als Löwin, als Schlange und als
Nilpferd begegnen. Die immer neuen Bilder sind
der ständige Versuch, die göttliche Macht in

verschiedenen Bildern einzufangen, sie zu
begreifen. Im Akt des Säugens wird die göttliche
Mutterliebe besonders hervorgehoben. Im Bild
der Schlange bannt der Fromme seine Angst
vor ihrer Unberechenbarkeit, und im Bild der
Löwin macht er sich ihrer Wildheit bewusst.
Wir dürfen also nicht glauben, die Ägypter hätten

ihre Göttin als eine Frau mit Kuh- oder
Löwenkopf gedacht. Die Bilder sollen vielmehr
«die Geheimnisse der göttlichen Welt
durchsichtiger machen: sie zeigen an, wie und wo
man gewissermassen der göttlichen Welt
begegnen kann».4 Somit sind die vielen Götterbilder

der alten Welt alles andere als primitiv.
Es muss uns deshalb überraschen, dass das
alttestamentliche Gottesvolk sich von seinem
Gott keine Statue, kein gemaltes, geschnitztes

oder gegossenes Bild machen darf:

«Du sollst dir kein Gottesbild machen und
keine Darstellung von irgend etwas am Himmel

droben, auf der Erde unten oder im Wasser

unter der Erde» (Ex 20,4)

4 Zenger, Der Gott der Bibel 11.

Abb. 2: Relief aus dem Hathorheiligtum im Grossen
Tempel von Deirel Bahn (18. Dyn.) Die Gottin Hathor

erscheint als Kuh, an deren Euter der König
starkende Göttermilch trinkt.

Welches ist der tiefere Grund dieses
Bilderverbotes, wie es im Alten Testament formuliert
wird? Das Bilderverbot kann nicht damit
begründet werden, dass Gott unsichtbar und
infolgedessen unvorstellbar sei. Tatsächlich hat
sich Israel Gott immer menschgestaltig als
Mann (gelegentlich als Mutter) vorgestellt, und
es hat sich nicht gescheut, ihn anthropomorph
zu schildern
Die Bildlosigkeit des biblischen Gottesglaubens

will den Blick und das Tun des Menschen
auf etwas ganz anderes lenken als die Götterbilder

dies tun. In der eindrücklichen Begegnung

zwischen Gott und Mose wird deutlich,
wieso der biblische Gottesglaube alle Art von
Gottesbildern ablehnt. Auf die Bitte des Mose:
«Lass mich doch deine Herrlichkeit sehen»
(Ex 33,18), antwortet Gott: «Du kannst mein
Angesicht nicht sehen; denn kein Mensch
kann mich sehen und am Leben bleiben» (Ex
33,20). Gott ist unendlich anders als der
Mensch. Er lässt sich nicht auf eine bestimmte
Gestalt festlegen. Er will nicht aufs Bild
gebannt und damit verfügbar sein. Er ist ein freier
Herr, der nur da ist, wo er will, sich nur zuwendet

wann, wie und wem er will. Ein Götterbild,
das Menschen anfertigen, damit die Gottheit
durch dieses Bild wirken kann, verdeckt nicht
nur den wesentlichen Unterschied zwischen
Gott und den Menschen, «sondern weckt die



866 schweizer schule 22 81

Versuchung des Menschen, man könne mit
diesem Gott umgehen wie mit einem Götterbild

Einen Gott, den man sich vorstellen, also
vor sich stellen kann, kann man auch wieder
wegstellen, wenn man ihn nicht braucht oder
wenn er stört. Oder man kann ihn ändern, damit

er handlicher wird Oder man kann ihn
durch ein neues Gottesbild ersetzen»5
Nach diesem biblischen Text gibt es dennoch
einen Weg, wie der Mensch Gott erfahren
kann. Gott spricht weiter zu Mose: «Wenn meine

Herrlichkeit vorüberzieht, stelle ich dich in

den Felsspalt und halte meine Hand über dich,
bis ich vorüber bin Dann ziehe ich meine Hand
zurück, und du wirst meinen Rucken sehen.
Mein Angesicht aber kann niemand sehen»
(Ex 33,22 f). Mose kann nur den Rucken seines

Gottes sehen Den Rucken aber eines
andern sieht man vor allem, wenn man einem
andern nachfolgt Es gibt fur den Menschen nur
diesen einen Weg. Wer Gott ist, erfasst man
nur in der Praxis der Nachfolge. Wenn der
Mensch aber seinen Spuren folgt, so wird er
Gott ahnlich. Gott gibt dem Menschen die
Wurde und Möglichkeit, ein lebendiges Bild
Gottes zu werden, so wie es im 1.

Schopfungsbericht heisst: «Gott schuf also den
Menschen als sein Abbild; als Abbild Gottes
schuf er ihn» (Gen 1,27) Nicht durch ein
gegossenes, gemaltes oder geschnitztes Bild,
sondern durch lebendige Menschen will Gott
sichtbar machen, wer er ist Dadurch, dass die
Menschen ihm nachfolgen, werden sie zu
sichtbaren Bildern Gottes.

2. Die Dienstfunktion des Bildes

Im Laufe der alttestamentlichen Zeit wurde
das Bilderverbot immer strenger ausgelegt. Es
hat offiziell und de iure auch in der Kirche bis
ins 4. Jhr hinein Geltung gehabt. Weder die
Bischöfe noch Theologen haben das Aufkommen

von Bildern in der Kirche veranlasst. Die
ersten Nachrichten von Bildern Christi sind
uns aus häretischen Kreisen bekannt.
Bischof Eusebios (+ 341/42) polemisierte
gegen den Wunsch der Konstantia, der Schwester

Kaiser Konstantins, nach einem Bilde
Christi. Er meinte, wenn es überhaupt vor dem

5 Zenger, Der Gott der Bibel 1 2

6G Lange, Bilder des Glaubens, München 1978,
16

zukunftigen Schauen Christi von Angesicht zu
Angesicht einen legitimen Wunsch gebe, Bilder

des Erlösers zu sehen, «konnten wir
(dann) einen besseren Maler haben als das
Wort Gottes selbst?»
Seit dem 8 Jh bekam das Bild durch die
Entscheidung des Konzils in Nikaia (787) in der
Glaubensverkundigung einen legitimen Platz
zugewiesen.
Wenn das Bild in der christlichen Tradition seinen

besonderen Wert erhalt, muss dies seinen
Grund haben. Das Bild wird immer mehr zu
einem Mittel der Glaubensunterweisung. Es
ubernimmt demzufolge «Dienstfunktion». Es
ist am Schriftwort zu messen und hat den
«Dienst des Wortes» (Apg 6,4) zu leisten.
Wenn das Bild ein Mittel der Glaubensunterweisung

sein soll, benötigt es die Qualifizierung

durch das bestimmende Wort.
Der in der Kirche seit den Fruhzeiten gepflegte
Slogan, Bilder seien Bibelersatz fur die Massen

der des Lesens unkundigen einfachen
Leute, stimmt nicht. Auch zum Gebrauch der
sog. Armenbibel (Biblia pauperum) muss man
lesen können. Wie selbstverständlich gehören
zu den alten Bibelbildern auch deren lateinische

Titel, zur Ikone gehört die Inschrift Bil-
derbibeln sind zwär mehr als ein «Ersatz», weil
sie dem Wort eine neue Dimension hinzufugen;

sie sind aber auch weniger, weil sie das
Wort niemals einholen Nur in der Unterscheidung

von Wort und in ihrer Zuordnung zum
Wort kommen sie theologisch gesehen zu
ihrem Recht.
G. Lange schreibt: «Wenn wir also Wort und
Bild miteinander verkoppeln, so verbinden wir
nicht zwei theologisch gleichrangige Medien
Es ist hier wie mit dem sogenannten katholischen

'und' Gnade und Freiheit, Glaube und
Werke, Schrift undTradition: In all diesen
Verbindungen hat das erste Glied den absoluten
Vorrang. So muss das Wort dem Bild gegenüber

bestimmend und führend sein.»6 Bibelbilder

sind deshalb weder historisch noch
theologisch noch glaubenspadagogisch auf eine
Ebene zu stellen Wer dies nicht beachtet,
ubersieht den Vorsprung der Bibel und «ubersieht

die Glaubenshilfe, die Bilder immerhin
leisten können».7

7 G Lange, Die Auslegung der Bibel durch Bilder, in
Lebendige Katechese, Beihefte zu «Lebendige
Seelsorge», 2 (1980), Heft 1,47



schweizer schule 22'81 867

3. Auslegung der Bibel durch Bilder8

3.1 Was sind biblische Bilder
Die Bilder sind Zeugnisse der Wirksamkeit des
Schriftwortes zu verschiedenen Zeiten und
Umständen. Sie sind Zeugnis der Geschichte,
in der das Wort jeweils neu aufgenommen
wurde. Sie übernehmen fast die Funktion einer
Predigt. Sie sind Ausmalung, Erläuterung,
Zuspitzung, Anwendung des gehörten Wortes.
Oder anders ausgedrückt, sie sind eine zeit-
gemässe Antwort auf das gehörte Wort. Sie
geben wieder, wie das Wort dort angekommen
ist.

3.2 Die Bildwahl
Nach diesen Feststellungen, dass die Bilder
eine Aktualisierung der Evangelien darstellen,
könnte man folgern, dass nur zeitgenössische
Bilder zur Auslegung der Bibel dienen könnten.
Denn nur in solchen Bildern kommt die heutige
Wirklichkeit, in der das Wort neu ankommen
muss, zum Ausdruck. Somit könnten nur Bilder
der Moderne eine Hilfe für das Ankommen der
Botschaft hier und heute leisten. Tatsächlich
stellen wir bei heutigen religiösen Bildern eine
Reihe von Einzelzügen fest, die nur zu erklären
sind, wenn man unser heutiges «Glaubensgefühl»,

unsere Grundbefindlichkeit als Glaubende
in der modernen Welt, mit ins Spiel bringt.

So malt z. B. Marc Chagall das Leben der
Menschen unter Zuhilfenahme biblischer Bilder
oder er malt die Bibel, indem er sie überall
durchsichtig macht, auf das Leben der
Menschen in unserer Zeit hin. Auch die weit
verbreiteten Farbholzschnitte zur Bibel von Thomas

Zacharias enthalten eine Reihe von
Einzelzügen, die nur zu erklären sind, wenn man
die heutige Glaubenssituation bedenkt.
Es ist z. B. auffällig, dass der gute Hirte das
Tier nicht als schon gerettet auf der Schulter
heimträgt, sondern dem Verlorenen nachgeht.
In dieser neuen Darstellungsweise kommt das
Moment der Ausgesetztheit und der Hoffnung
zum Zug9 (Abb. 3). Auch wenn die Bilder der
Gegenwart unsere heutige Situation darzu-

Abb. 3: Thomas Zacharias, Der gute Hirt. Das Bild
ist in Farbe erhältlich.

stellen versuchen, müssen wir doch die Frage
stellen, ob wir die Bildschätze der christlichen
Vergangenheit überhaupt ignorieren können.
Bestimmt kann auch von einem alten Bild der
Funke zu einer heutigen Begegnung mit dem
Wort Gottes überspringen. Ferner darf man
nicht vergessen, dass es Epochen gibt, die
den unsrigen verwandt sind. Vielleicht kann
auch die Vielzahl der bildlichen Lösungen uns
die Augen öffnen für die Bedeutungskraft und
Vielschichtigkeit biblischer Texte.
Die neue deutsche «Schulbibel für 10—14jährige»10

beschreitet diesen Weg. Dort sind 33
Bilder zu biblischen Szenen von den Katakomben

bis zu Chagall vereint. Dadurch wird einerseits

eindrücklich bezeugt, welche Impulskraft

8 Die Bilder von Thomas Zacharias und Walter
Habdank, die hier vorgestellt werden, sind erhältlich:
a) als Wandbilder. Einzelpreis DM 28-
b) als Diaserie (24 Farbdias), DM 58-
c) als Handbilder in Buchformat, Block zu je 25

Exemplaren, je Block DM 12-, Kösel Verlag,
München.

9G. Lange, Bilder des Glaubens 104f, Bild Nr. 17.
10 Schulbibel für 10-14jährige, hrsg. von der

Deutschen Bischofskonferenz, Kevelaer/Stuttgart/
München/Düsseldorf 1979.



868 schweizer schule 22 81

von der Bibel ausgegangen ist, andererseits
bieten die Bilder jeweils einen Aspekt des
jeweiligen Bibeltextes zur personlichen Aneignung

an.

3.3 Seh- und Verstehhilfen beim Bildlesen
So eindrucksvoll alte Bilder sein können, man
darf nicht vergessen, wie fremd die Welt dieser
Bilder dem heutigen Menschen ist. Zudem ist
die heutige religiöse Wirklichkeit nicht mehr so
«naiv und direkt» darstellbar wie im Mittelälter.
Die grosse zeitliche Differenz bedeutet auch
Distanz in der Glaubenssicht. Die damalige
Bibelauslegung unterscheidet sich wesentlich
von der modernen Exegese Typologische
Auslegung, allegorische Exegese und die Lehre

vom vierfachen Schriftsinn sind nicht mehr
verständlich. So bleiben solche Bilder ohne
Hinfuhrung und Kontext stumm. Man wird deshalb

in der Schule den Kindern Hilfen aufzeigen

müssen. Aus diesem Grunde geben kurze
Bildkommentare in der Schulbibel Seh- und
Verstehhilfen beim Bibellesen.11

II. Der Einsatz von Bildern

1. Mit Bildern die symbolische Bedeutung
biblischer Texte erschhessen

Obgleich Grunewalds Isenheimer Altar aus der
Schatztruhe abendländischer Kultur nicht
wegzudenken ist, können seine Darstellungen
von Kreuzigung und Auferstehung im Unterricht

wohl nur eine begrenzte Funktion
wahrnehmen. Wenn diese Bilder auch unserem
Bedürfnis nach Anschaulichkeit unserer Vorstellungen

entgegenkommen, so beginnen hier
doch zugleich unsere Probleme Gerade das
Bild eines körperlich auferstandenen Jesus ist
unserer Rationalität schwer zumutbar und
bringt den Auferstehungsglauben in die Krise

11 Vgl G Lange, Bibelbilder kommentieren, in Reli-
gionspadagogische Beitrage 5/1980, 95-110
G Lange, Zu den Bildkommentaren in der Schulbibel

fur 10-14jahrige, in Kat Bl 105 (1980),
187-192, zu den Bildern in der Schulbibel wird
1981 im Kosel-Verlag ein Lehrerkommentar von
6-10 Seiten pro Bild erscheinen

Um das Ostergeschehen zu deuten, eignen
sich meistens die Darstellungen am Grabe
nicht. Bei der Osterbotschaft geht es
offensichtlich gar nicht um das leere Grab. Wenn
wir Lukas 24,1-11 genau lesen, wird etwas
anderes deutlich Die beiden Boten der
Osterbotschaft, die zwei Männer am Grab, lenken
die Aufmerksamkeit vom leeren Grab weg,
weg von den toten Steinen, sie weisen auf
einen Lebenden hin: «Was sucht ihr den Lebenden

bei den Toten?» (Lk 24,5). Die Frauen als
erste Repräsentanten der Gemeinde werden
auf das verwiesen, was Jesus gesagt und getan

hat. Sein Auferweckt-Werden war schon in
seiner Botschaft beschlossen. Und sogleich
heisst es von den Frauen, dass sie sich seiner
Worte erinnerten und heimkehrten (Lk 24,
8-9) Lukas will also die Osterbotschaft auf
das Wort Jesu selbst stützen und sie auf den
vorosterlichen Jesus gründen. Er will sie nicht
durch aussergewöhnliche Ereignisse, nicht
durch sieht- und greifbare Daten belegen
Lukas will vielmehr herausstellen, dass die Apostel

nicht durch eine Engelbotschaft zum
Glauben an den Auferstandenen gekommen
sind. Auch der Apostelgeschichte ist nicht zu
entnehmen, dass das leere Grab als «Beweis»
fur die Auferstehung Jesu gegolten hat. Hier
wird anders argumentiert, als wir es gewohnt
sind.
Die Emmauserzahlung kann uns einen Hinweis
geben (Lk 24,13-35). Die beiden Junger hatten

Jerusalem verlassen, obwohl die Neuigkeit,

die die Frauen übermittelt haben, sie
erreicht hat Der Bericht über Tatsachen wirkt
offensichtlich nicht glaubensstiftend. Doch
lässt sie die Geschichte mit Jesus nicht los.
Sie reden darüber; doch ihre Augen bleiben
geschlossen. Deshalb erkennen sie den nicht,
der den Weg mit ihnen geht Erst als er ihnen
die Schrift und Propheten erklärt, da fangt ihr
Herz an zu brennen und sie laden ihn ein
(24,29). Am Tisch fangen sie an, ihn zu verstehen:

«Wer ist doch dieser?» Die Junger erkennen

ihren Herrn im Zeichen des gebrochenen
Brotes. Doch indem sie ihn erkennen, entzieht
er sich ihnen schon Was bleibt, ist sein Wort
und das Brot, das er bricht. Der Weg der Jünger

zum Glauben an den Auferweckten geht
über die Auslegung der Schrift und die
Mahlgemeinschaft. Das Bild von Walter Habdank
«Emmaus» eignet sich sehr gut fur die
Behandlung des Themas «Ostern im Bibelunter-



schweizer schule 22 81 869

Abb. 4: Walter Habdank, Emmaus

rieht»12 (vgl. auch Thomas Zacharias, Gang
nach Emmaus13). Die folgenden Beispiele
können zeigen, wie wir mit Bildern den symbolischen

Gehalt eines Bibeltextes erschliessen.

1.1 Die Herausführung aus Ägypten

1.1.1 Der biblische Text14
Als zentrales Wunder des Auszugs erzählt die
Bibel die Geschichte vom Durchzug durch das
Schilfmeer. Ex 13, 17-14, 31 gehört zu jenen
alttestamentlichen Texten, in denen drei
parallele Erzählungen zu einem neuen Ganzen
zusammengewoben sind. Die Schweizer
Schulbibel (s. 27-29) hat die zwei wichtigsten
Erzählungen, einen älteren (Jahwist) und ei-

12 P. Neuenzeit (Hrsg.), Bilder der Hoffnung, 24
Holzschnitte zur Bibel (Bd 2: Didaktische Modelle),

Kösel-Verlag München 1980, 173ff.

nen jüngeren (Priesterschrift) Text nebeneinander

gestellt. Die dritte Quelle (Elohist) wurde

nicht berücksichtigt, weil sie nur noch
teilweise vorhanden ist. Ein Vergleich zeigt, dass
das Geschehen ganz verschieden dargestellt
wird. Nach der älteren Darstellung besteht das
Wunder darin, dass Jahwe während der Nacht
durch einen starken Ostwind wie bei einer
Ebbe das Meer trockenlegte. Auffallend ist,
dass die Israeliten gar nicht durch das Meer
ziehen. In der jüngeren Erzählung spaltet Mose
mit einer magischen Handgebärde das Meer,
so dass die Israeliten mitten hindurch ziehen
können. In einem Moment, da sich die Ägypter
in der «hohlen Gasse» befinden, erhebt er von
neuem seine Hand, die Wassermassen fallen
ein und begraben die Ägypter unter sich.
Sowohl der Vorgang des Meerwunders als auch
die Rolle des Moses sind in den beiden
Darstellungen verschieden. Viel kürzer wird das
gleiche Geschehen im Mirjamlied geschildert:
«Jauchzet Jahwe, denn erhaben ist er, Ross
und Reiter warf er ins Meer.» In diesem Lied
wird nicht Kraft und List der Männer Israels
besungen, nicht Moses Führungskunst, sondern
Jahwe allein gilt der Jubel. Die historische
Forschung sieht heute in diesem Lied den
unmittelbaren Reflex eines geschichtlichen
Ereignisses. Durch einen glücklichen Umstand ist
die kleine Schar der hebräischen Flüchtlinge
(allenfalls einige 100 Personen) östlich vom
Nildelta einer weit überlegenen Militärabteilung

der Ägypter entronnen. Für die praktisch
wehrlosen Flüchtlinge muss dieses Rettungserlebnis

der Machttat der Hilfebeweis ihres
Gottes gewesen sein. Auch wenn das Ereignis
auf natürliche Weise erklärt werden kann, war
es für diese entronnene Gruppe mehr als ein
glücklicher Zufall. Sie verstanden die Rettung
als Wunder, als Fügung Gottes. Das «Wunder»

ist hier nicht durch die Durchbrechung
von Naturgesetzen konstituiert, sondern durch
die Erfahrung des unerwarteten und unverfügbaren

Eingreifens Jahwes. Begreiflich, dass im
Laufe der Zeit die Frage entstand: Ja, wie ging
diese Rettung vonstatten? Je weiter jenes
Ereignis in die Vergangenheit rückte, umso grösser

wurde das Interesse an den Einzelheiten.

13 G. Lange, Bilder des Glaubens 112-114.
14 Vgl. W. Bühlmann, Die Mose-Erzählungen, in:

Schweizer Schule 63 (1976), 597-600.



870 schweizer schule 22'81

So erklärt sich, dass die jüngste Erzählung
sehr ausführlich erzählt ist und manche
wunderhafte Züge enthält.
Der Schüler wird mit der breit ausgeformten
wunderhaften Erzählung der jüngeren Schicht
eher Mühe haben. Zwar wird die Schilderung
dem Unterstufenschüler noch Eindruck
machen, aber je älter er wird, umso fraglicher
erscheint ihm die ausführliche Erzählung, wie
Mose mit einer magischen Handgebärde das
Meer spaltet. Bald wird er die Geschichte als
unwahren, lächerlichen Bericht abtun und mit
der Zeit auch die ganze Bibel ablehnen.
Wenn es dem Lehrer gelingt, anhand der drei
Textfassungen den Schülern die Entwicklung
von Erfahrungen bis zur Wundergeschichte
aufzuzeigen, werden sie den symbolischen
Wert der einzelnen Erzählungen eher verstehen.

1.1.2 Bildliche Darstellung des
Auszugsgeschehens
Thomas Zacharias, Die Herausführung aus
Ägypten15
Wir haben gesehen, dass die Schüler die
erweiternden Schilderungen von Gottes befreiender

Grosstat (jüngere Erzählung) nicht
historisch-realistisch verstehen dürfen. Sie
müssen erkennen, dass es sich nur um ein Bild
handelt, das sich Israel vom Geschehen
machte, und dass dieses Bild stellvertretend
für die weiteren Heilstaten Gottes stehen
kann. Nur wer das begriffen hat, kann auch
das vorliegende Bild von Zacharias deuten.
Hinter dieser Darstellung steht das Siegeslied
von Ex 15:

4 Die Wagen des Pharao warf er ins Meer,
versenkte ins Schilfmeer seine besten
Streiter.

5 Die Fluten bedeckten sie,
sie sanken in die Tiefe wie ein Stein

8 Vor dem Atem deiner Nase
türmten sich die Wasser.
Es standen wie ein Wall die Wogen,
die Fluten erstarrten mitten im Meer...

10 Du bliesest mit deinem Atem,
da bedeckten sie das Meer;
wie Blei versanken sie
in die Wasser des Schreckens

15 G. Lange, Bilder des Glaubens 51-55.
16 G. Lange, Bilder des Glaubens 53.

12 Deine Rechte strecktest du aus,
die Erde verschlang sie.

13 Du leitest in deiner Güte
das Volk, das du erlöst hast.
Du führtest es in deiner Stärke
auf deine heilige Flur

Abb. 5: Thomas Zacharias, Die Herausführung aus
Ägypten. In der schwarz-weiss Photo wird die
Aussage des Künstlers zu wenig deutlich. Das Bild ist in
Farbe erhältlich.

Das Wasser ist hier zu einem mythischen
Symbol der Unterwelt, des Todes, des Chaos,
des Nichts geworden. «Es ist der Inbegriff der
existenzbedrohenden Gefahr»16. Jahwe allein
kann einen Weg in die Freiheit schaffen. Die
Wogen mit den Wirbeln beherrschen das Bild
total. Der Spalt in der Mitte muss deshalb um
so unwahrscheinlicher empfunden werden.
Mitten durch dieses Meer bewegt sich eine
Prozession (rotgelb). Im unteren Drittel des
Bildes werden Menschen und Tiere durch das
Wasser gewirbelt. Gericht und Gnade werden
von Gott mit Hilfe des Wassers vollzogen. Das



schweizer schule 22 81 871

Bild zeigt die Situation der Israeliten, die
zwischen feindlichen Wassern und dem feindlichen

Heer eingekeilt ganz auf Gott angewiesen

sind.
Hier handelt es sich um ein Ur-Bild, das aus
der Schilfmeersituation in spätere
Glaubenssituationen des einzelnen und ganzen Volkes
übertragbar ist. Bereits der Hymnus in Ex
15,14-17 weist auf diese Situation hin: «Wie
Jahwe die Wassermassen erstarren lässt, so
lässt er nun die Völker zu Steinen werden, so
dass Israel zwischen ihnen durchziehen kann,
ohne dass sie über ihm zusammenschlagen»17.

Die letzte Übertragung geschieht, wenn der
dargestellte Vorgang als ein Bild für den
Durchgang Christi durch seinen Tod in seine
Auferstehung genommen wird, wie es in der
Osternacht geschieht. So heisst es im Gebet
nach der Lesung von Ex 14: «O Gott, deine
uralten Wunder sehen wir noch in unseren
Tagen erstrahlen: Was dein mächtiger Arm an

17 N. Lohfink, Das Siegeslied am Schilfmeer,
Frankfurt/M.2 1966, 124.

dem einen Volke getan, als du es von den
ägyptischen Verfolgern befreitest, das wirkst
du zum Heil aller Völker durch das Wasser der
Wiedergeburt...».

1.2 Die Entrückung des Propheten Elija

1.2.1 Der biblische Text {2 Kön 2,1-18)
Elischa und seine Jünger ahnen, dass Elijas
Ende gekommen ist. Dieses Ende ist aber mit
geheimnisvollen Zügen umgeben. Er wird
entrückt. Die Erzählung wird nach dem damals
üblichen literarischen Schema einer Entrük-
kungsgeschichte dargestellt. Solche
Himmelfahrtsgeschichten werden in der Antike von
verschiedenen berühmten Männern erzählt,
z.B. Herakles, Alexander d.Gr., Apollonius von
Tyana. Der römische Historiker Livius erzählt,
wie Romulus von einer Wolke verhüllt in den
Himmel entrückt wurde. Charakteristisch ist
jeweils die Szenerie von Zuschauern. Der
Betreffende spricht letzte Worte zu seinem Volk,
zu Verwandten oder zu seinen Jüngern. Dann
fährt er in den Himmel auf. Aber diese Auffahrt

Mit Perthes den Geografie- und
Geschichtsunterricht lebendig gestalten.

Die weltbekannten Perthes Wandkarten

und Transparent-Atlanten, die
wir seit mehr als 20 Jahren exklusiv in
der Schweiz verkaufen, sind
unentbehrlich fur den modernen Geografie-

und Geschichtsunterricht
Hervorragende kartographische Gestaltung,

kraftige, leuchtende Farben,
übersichtliches Kartenbild,
ausserordentlich plastisches Relief und gu¬

te Fernwirkung sind Eigenschaften,
die diese Lehrmittel besonders
auszeichnen. Der neuste Stand der
Forschung wird laufend berücksichtigt.
Verlangen Sie den neuen mehrfarbigen

Transparentkatalog, der Sie auf
72 Seiten detailliert über das vielseitige

Programm informiert Gerne
stellen wir Ihnen auch die Unterlagen
über Perthes-Wandkarten zu.

Senden Sie mir bitte Unterlagen und Preisliste
Transparentkatalog Wandkarten Geografie Wandkarten Geschichte

Schule, Name und Adresse

Ernst Ingold+Co AG, das Spezialhaus für Schulbedarf, 3360 Herzogenbuchsee, 063/613101



872 schweizer schule 22 81

wird nicht im einzelnen geschildert, sondern
der gesamte Vorgang wird als ein Entschwinden

dargestellt, das unbegreiflichen und numi-
nosen Charakter hat. Oft wird der Scheidende
von einer Wolke nach oben getragen, von einer
Finsternis eingehüllt oder im Bild des Feuers
(2 Kön 2,11) von den Seinen getrennt. Das
Motiv der Wolke, der Finsternis oder des Feuers

kennzeichnet die Unbegreiflichkeit des
Vorgangs.
Die Form «Entrückung» begegnet uns im Alten
Testament noch in Gen 5,24, wo Henoch von
Gott hinweggenommen wird. Diese Begebenheit

wird am Ende des sog. Slavischen He-
nochbuches, einer jüdischen Schrift, die
wahrscheinlich aus dem 1. Jhr. n. Chr. stammt, zu
einer ganzen Entrückungserzählung ausgeformt

(Slavisches Henochbuch 67 B)18. Auch
Lukas erzählt das endgültige Weggehen Jesu
in Form einer Entrückungsgeschichte19.
Diese Überlegungen zeigen, dass die Entrük-
kung Elijas nicht als geschichtliches Ereignis
gedeutet werden darf. Mit der literarischen
Gattung «Entrückungsgeschichte» soll
gezeigt werden, dass die betreffende Person von
Gott angenommen wurde.

1.2.2 Die Entrückung des Propheten Elija.
Ikone. Russland, 16. Jh.20
Die Ikone zeigt zwei Szenen aus dem
Legendenkranz, der sich um den Propheten rankt
(Entrückung und Elija in der Wüste). In der
Hauptszene des Bildes wird die Entrückung
Elijas zu Gott dargestellt. Durch das Symbol
des riesigen Kreises und durch die Feuerfarbe
ist Elija als Gottesmann gekennzeichnet. Eine
Art Sonnenwagen mit geflügelten Pferden
trägt ihn zu Gott. Seine Hand streckt sich der
Gotteshand entgegen. Elischa möchte den
Propheten festhalten. Doch ihm bleibt von Elija
nur dessen Mantel. Elischa setzt das Werk des
Elija fort.
Die Ikone macht deutlich, dass hier kein
einmaliges historisches Ereignis gezeigt wird.
Aus ihr strahlt etwas vom himmlischen Glanz
des dargestellten heiligen Propheten: Er ist

18R. Riessler, Altjüdisches Schrifttum ausserhalb
der Bibel, Heidelberg3 1975, 473.

19Vgl. W. Buhlmann, Die Himmelfahrt Jesu, in: W.

Bühlmann/K Furrer, Der Weihnachts- und
Osterfestkreis in der Schule (Schriftenreihe «Schweizer

Schule» Heft 5), Zug 1979, 42-44.

eingegangen in die Herrlichkeit Gottes. Auf
ähnliche Weise versucht ein modernes Bild
von Sr. Sigmunds May «Elija fährt auf einem
feurigen Wagen zum Himmel» das Entschwinden

als etwas Unbegreifliches darzustellen.

Abb. 6: Sr. Sigmunds May, Elija fährt auf einem
feurigen Wagen zum Himmel.

1.3. Der Sturm auf dem Meer
1.3.1 Der biblische Text (Mk 4,35-41)
Die vorliegende Erzählung gehört zur Gattung
der Rettungswunder. In diesen Erzählungen
sind Menschen von feindlichen Mächten
gefangen. Der Wundertäter tritt als Befreier auf.
Er hilft, den feindlichen Mächten zu entgehen,
er überwindet die Naturgewalt21. Obwohl die
Seesturmschilderung wahrscheinlich auf ein
historisches Ereignis zurückgeht, bleibt die
Erzählung nicht an Einzelheiten fixiert. Die Aus-

20 Schulbibel für 10-14jahrige (Hrsg. von der
Deutschen Bischofskonferenz), Kevelaer, Stuttgart/
München/Dusseldorf 1979, 128.

21 Vgl. W. Bühlmann, Wunder Jesu, in: Schweizer
Schule 66 (1979) 793f.



schweizer schule 22 81 873

sage richtet sich vielmehr auf eine bestimmte
Situation. Nach dem Zusammenbruch des
judischen Aufstandes in Jerusalem im Jahre 70
n. Chr. ergiesst sich eine Hasswelle über alle,
die sich zum Gott der Väter bekennen. Dazu
gehören auch die Christen. Sie müssen aus
Jerusalem fliehen. In dieser Situation treten
Zweifel auf. Wo bleibt das Reich Gottes, an
dessen baldiges Kommen die Christen so fest
geglaubt haben? Lässt der Herr die Seinen im

Stich? Schläft er? Der Tadel gegenüber seinen

Jüngern: «Warum habt ihr solche Angst.
Habt ihr noch keinen Glauben?» (V. 40), zielt
auf die Situation der Gemeinde. Markus
polemisiert gegen ihre Verzagtheit. Angesichts
des mangelnden Glaubens der Jünger und im
Blick auf die Macht Jesu soll die Gemeinde
Trost und Glauben gewinnen, weil Jesus
Macht hat. Auch im Schiffbruch ihres Glaubens

steht der Herr zu ihnen und schafft Hilfe.

1.3.2 Bildliche Darstellungen zum Thema
«Der Sturm auf dem Meer»
a) «Sturm auf dem Meer» aus dem Hitda-Codex,
einem Evangeliar um das Jahr 1000
Die Darstellung des Wunders gibt gut das
Zentralanliegen des Markustextes wieder. Schon
auf den ersten Blick wird deutlich, dass es sich
hier nicht um ein einmaliges historisches
Ereignis handelt. Es ist kein wildbewegter See,
keine schäumende Gischt zu sehen. Die
bräunlich getönten Wellenlinien deuten das
Geschehen nur an. Trotzdem geht es um eine
höchst dramatische Szene. Da ist das zerrissene,

zerfetzte Segel, das wild flatternd im

Sturmwind durcheinandergepeitscht wird, der
Kontrolle der Seeleute sichtlich entrissen. Das
Schiff hat die bauchige Form eines leibhaftigen

Ungeheuers. Die Ruder sind nur angedeutet,

lächerlich zerbrechliche Hölzer, gänzlich
unbrauchbar. Die Spannung und Bewegung ist
ganz ins Innere verlegt. Das Boot mit den
hilflosen Rudern ist ein Symbol der Todesangst
der Menschen. Die Jünger mit ihren starren,
unpersönlichen Gesichtern blicken in Angst
und Grauen in dieselbe Richtung. Das Gesicht
Christi bildet den Gegenpol der Dramatik. Sein
Kopf und seine Gestalt sind weit grösser als
die der Jünger. Die Polarität wird noch durch
die herabhängenden Arme verstärkt. Hingebettet

auf seinem Oberarm scheint er, von
allem unberührt, zu schlafen. Das Unberührtsein
drückt sich auch aus im breiten, langen Man-

Abb. 7: Sturm auf dem Meer, um 1000 n. Chr.

telzipfel, der schlaff über die Bootswand
herunterhängt. Diese Haltung möchte den Jüngern

sagen: «Habt keine Angst, ich bin bei
euch bis ans Ende der Welt.» Es handelt sich
hier um keine blosse Bibelillustration. Da ist
kein einmaliges, historisches Ereignis gezeigt,
sondern ein Bild dargestellt, das heutigen
Menschen in ihrer einsamen Angst das rettende

Vertrauen und den nötigen Mut zusprechen
kann. Wie der markinische Wunderbericht, so
vermag dieses Bild Menschen in Notsituationen

aufzurichten. Solange der Herr bei den
Seinen im Boot ist, brauchen sie sich nicht zu
fürchten22.

b) Walter Habdank, Der Seesturm23
Das Bild von Walter Habdank kann die Schüler
einladen, sich mit den Jungern im Boot sowie
deren Nöten und Lebensschicksale zu
identifizieren. Besonders aus der Perspektive der
Junger betrachtet, können Jugendliche in ih-

22 Vgl H Hödel, Sturm auf dem Meer, in: RL 6

(1977), 12-14
23Kosel Verlag München 1980.



874 schweizer schule 22 81

Abb. 8: Walter Habdank, Der Seesturm.

rem persönlichen Lebensbereich immer wieder

die Erfahrung der Angst, der Bedrohung,
des Alleinseins, der Ausweg- und Hoffnungslosigkeit,

des «Untergehens» machen. Es
kommt noch dazu, dass ihnen auf ihre Hilferufe
(z. B. können sie sich im Protest oder in der
überreizten Reaktion äussern) häufig keine
überzeugende Hilfe zuteil wird. Mittels dieses
Bildes könnte dem Schüler erschlossen werden,

dass eine endgültige Rettung aus solchen
Situationen nur möglich ist, wenn man sein
eigenes Geschick an Jesus übereignet.

2. Praktischer Umgang mit Bildern24

Für den Umgang mit Bildern ist es noch nicht
getan, wenn man im Bild ein bestimmtes Thema

wiedererkennt. Es kommt gerade darauf
an, wie das überlieferte Subjekt gestaltet ist.
Um den Gehalt eines Bildes zu entdecken,
kann man mehrere Bilder eines gleichen The-

24 Vgl. G. Lange, Die Auslegung der Bibel 49-50.

mas untereinander vergleichen (z. B. Thema:
der Durchzug durchs Meer). Die Betonung der
Differenz entspricht formal dem, was im
synoptischen Vergleich angezielt wird. Das
gut gemeinte Unternehmen, die vier Evangelien

zu harmonisieren, wie es bis vor kurzem
Ideal der Schulbibel war, ist gefährlich. Damit
werden die Absichten der Evangelien
verfälscht. Die Evangelisten sind nicht Nachsager
und Weitersager der Worte Jesu. Sie predigen
vielmehr in ihren eigenen Worten in die ihnen
vorgegebene Situation hinein. Sie machen ihre
Glaubenserfahrungen mit dem erhöhten
Christus. Sie bringen diese Erfahrungen und den
fortschreitenden Erkenntnisprozess der
frühen Christenheit in die Evangelien ein. Wenn
wir die verschiedenen Evangelien in einem
synoptischen Vergleich nebeneinander stellen,

nähern wir uns damit dem spezifischen
Gehalt des jeweiligen Evangeliums. Das führt
zu einem Blickwechsel: Man macht sich be-
wusst, dass jede Perikope aus dem Blickwinkel

einer Gemeinde, eines Evangelisten, also
einer bestimmten Konstellation der
Glaubensgeschichte verfasst ist. Man sieht mit dem
Verfasser auf Jesus. Die Frage lautet dann
nicht: Warum tut Jesus hier dies oder jenes,
sondern: Warum lässt hier der Evangelist
Jesus dies oder jenes sagen?
Dasselbe gilt auch für die Bilder. Warum lässt
der Maler Paulus vor Damaskus - durch einen
Lichtstrahl getroffen - von einem sich
aufbäumenden Pferd stürzen, wie es die «kanonische
Ikonographie» vorsieht? In keinem der drei
Berichte in der Apostelgeschichte ist von einem
Pferd die Rede (Apg 9,1-22; 22,5-16; 26,
12-18). Immerhin handelt es sich hier um eine
legitime Ausmalung: Vom «hohen Ross»
herunter zu müssen; das ist der Anfang der
Umkehr.

Warum lässt der Maler Ochs und Esel im Stall
dabei sein? Bekanntlich steht im Weihnachtsevangelium

nichts von einem Stall, noch weniger

spielen Ochs und Esel eine Rolle. Erst vom
apokryphen Mattäusevangelium (ca.
8. Jhr. n. Chr.) liest man: «Am 3. Tag nach der
Geburt trat die seligste Maria aus der Höhle,
ging in einen Stall hinein und legte ihren Knaben

in eine Krippe, und Ochs und Esel beteten
ihn an.» Warum lässt der Maler Maria stehen
(knien, thronen), als der Engel bei ihr eintritt?
Warum trägt sie dabei eine Spindel in der
Hand? Was soll der Schädel Adams unter dem



schweizer schule 22 81 875

Kreuz von Golgota? All das sind Ausmalungen,

Interpretationen, Blickveränderungen, die
in spezifischen Bedürfnissen der Auslegung
ihre Ursache haben. Neben Hinzufügungen
konnten auch ebenso Weglassungen,
Hervorhebungen, vor allem aber neue formale
Lösungen desselben Inhalts als Neuinterpretation

des Gehalts gelten (vgl. dazu: Thomas
Zacharias; der gute Hirt geht dem Verlorenen
nach). Durch den Vergleich der verschiedenen
Bilder aus der Vergangenheit und Gegenwart
wird sichtbar, wie das Evangelium bisher und
heute gepredigt, aufgefasst und in die jeweilige

Erfahrungswelt integriert worden ist.
Im Folgenden stellen wir verschiedene Bilder
mit dem gleichen biblischen Thema nebeneinander,

um den eigentlichen Gehalt eines
Bildes zu entdecken. Wir wählen das Thema: NO-
ACH IN DER ARCHE.

2.1 Thomas Zacharias, Noach25
Auf diesem Bild lasten noch die Wassermassen

auf Noach. Von der stolzen Arche ist auf
dem Bild nur das Dach zu sehen. Daraus ragt
der Kopf Noachs halb heraus, so als traute er
sich noch nicht ganz. Noach bleibt im Zwielicht,

so wie das ganze Bild den Übergang und
die Wende von der Nacht zum Tag einfängt.
Von oben zeigt sich bereits der verheissungs-
volle Lichtschein eines neuen Tages: ein neuer

Beginn. Der Vogel als Bote mit dem Palmzweig

scheint gerade von aussen in das Bild
hineingestossen; das Weiss zwischen dem
Gelb und Orange bringt Luft in die Bildfläche.
Der grüne Zweig schneidet bereits die Dunkelzone

auf. Aber davon sieht Noach noch nichts.
Das Bild versucht die Episode für heute
glaubwürdig zu machen. Noach ist der Stammvater
der neuen Menschheit, Prototyp des Glaubenden

wider allen Augenschein, einer, der wider
Hoffnung in Hoffnung glaubt.
Der Künstler stellt Noach als Beispielfall des
Partners Gottes dar, des Partners, der sich
gerettet weiss, aber den Ausgang der Geschichte

noch nicht kennt. Noch ist Noach ohne
Zeichen, noch wartet er, aber gleich wird die
Botschaft des Palmzweiges ihn verwandeln. In

diesem Bild sehen wir unsere Heilssituation.
Noch währt die Flut, noch ist der Tod der Sün-

25 Kösel Verlag München 1967; vgl. G. Lange, Bilder
des Glaubens 44-46.

de Sold. Aber wir halten Ausschau nach dem
Zeichen des Heils. Unversehens kommt uns
die Botschaft des Friedens zu.

Abb. 9: Thomas Zacharias, Noach.

2.2 Walter Habdank, Noach26
Das Bild kann ohne Kontext der Bibel aus sich
selbst unsere Aufmerksamkeit finden. Da ist
ein Mensch und eine Taube. Sie sind einander
zugewandt, ohne Arg zueinander offen. Der
Mensch bietet dem Tier einen Halt, die Taube
aber hat ihm etwas zu bringen: einen frischen
gebrochenen Zweig, das Urbild des spriessen-
den Lebens. Aber das Bild steht im
Zusammenhang mit der biblischen Urgeschichte. Es
geht um den Gerechten vor Gott. Gott ist ihm
treu inmitten der lebenszerstörenden Gewalt
und Rücksichtslosigkeit der Menschen. Die
Sünde besteht darin, dass die Menschen
einander gegenseitig Unrecht zufügen. Diese

26 Kösel Verlag München 1980; vgl. P. Neuenzeit,
Bilder der Hoffnung, München 1980, 42-47.



876 schweizer schule 22 81

Abb. 10: Walter Habdank, Noach.

Umwelt bewirkt in seinen Folgen, dass der
gesamte Kosmos verdorben wird. Das Bild zeigt
Noach als einen, der einer tödlichen Gefahr
entronnen ist. Es ist der Zeitpunkt ersten
Aufatmens - der Zuversicht. In Noachs Zügen
spiegelt sich die erste Gewissheit der über-
standenen Bedrohung.

2.3 Marc Chagall, Noach, in der Arche
eingeschlossen 27

Noach guckt ernst, aber freundlich. Es sieht so
aus, als blicke er jemanden ganz in der Ferne
an. Vielleicht spricht er mit den Augen zu
Gott.
Üblicherweise wird die Arche auf dem Wasser
schwimmend dargestellt. Chagalls Bild macht
eine Ausnahme. Er wählt ein ganz singuläres
und erstmaliges Interieurbild der Arche. In

diesem Bild taucht eine Erinnerung aus Chagalls
Jugend mit auf. In solchen kleinen Häuschen
haben die Juden damals gewohnt. Er hatte es
erlebt, wie in Lyosno (40 km von Witebsk,
einer kleinen Weissrussischen Stadt) die Juden
mit ihren Familien aus Angst vor den Mörderbanden

auf der Strasse sich in ihren Häusern

27 Chr. Goldmann, Kinder entdecken Gott mit Marc
Chagall, Göttingen/Freiburg 1978, 18-19.

einschliessen mussten und oft die Frage
aufkam, wann sie wohl wieder ohne Angst nach
draussen kommen würden. Sie haben aber nie
die Hoffnung aufgegeben, dass Gott ihnen
wieder die Freiheit schenken wird.
«Noach schaut unverwandt zu Gott, so wie der
Hahn zum Noach blickt, - ja, vielleicht dürfen
wir uns nicht bange machen lassen von all
dem Schlimmen, das Menschen tun, die feste
Hoffnung nicht aufgeben, dass Gott uns
braucht als seine Freunde, die ihm mithelfen,
diese schöne Schöpfung mit Liebe und
Freundlichkeit zu erfüllen. - Und dann das
Notwendige tun, so wie Noach, der die Taube fliegen

lässt.»

Abb. 11: Marc Chagall, Noach.

I-I2-ELIGIUSE
LANGENBACHER WANKMILLER
JUWELEN MLEHLENPLAJZ 5 LUZERN


	Bilder im Bibel- und Religionsunterricht : theologische Überlegungen

