
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 68 (1981)

Heft: 10: Jean Piaget (1896-1980)

Artikel: Ein Plädoyer für die Autonomie des Kindes

Autor: Kubli, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-530712

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-530712
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


376 schweizer schule 10/81

Ein Plädoyer für die Autonomie des Kindes
Fritz Kubli

«Wenn man den systematischen Widerstand
der Schüler gegenüber der autoritären Methode

und die in allen Ländern von den Kindern,
um dem Zwang der Disziplin zu entrinnen,
aufgewandte bewundernswerte Einfallskraft
sieht, kann man nicht umhin, ein System, das
so viele Energien verschwendet, anstatt sie für
die Zusammenarbeit auszunützen, als
mangelhaft anzusehen.» Dieser Satz Piagets
stammt aus dem Jahre 1932, als die Idee einer
antiautoritären Erziehung noch fast
ausschliesslich in den Köpfen einiger führender
Kinderpsychologen und Reformpädagogen
beheimatet war. (Diese Messen allerdings nicht
nach in ihrem Bestreben, die Illusionen derauf
dem Autoritätsprinzip basierenden Schule
aufzuzeigen!) Piaget hat sich zeitlebens für
eine «funktionelle Erziehung» eingesetzt, die
eine autonome und verinnerlichte Disziplin der
Schüler anstrebt und generell «der Initiative
und der spontanen Aktivität des Kindes einen
sehr weiten Spielraum lässt» (Piaget 1932,
S. 413).
Piagets überzeugtes Eintreten zugunsten
einer auf dem Reformprinzip beruhenden
Schule lässt sich kaum übersehen. Sein
pädagogisches Ideal war eine Schule, die auf den
demokratischen Spielregeln basiert und die
davon ausgeht, dass sich die Schüler vom
Wert der Lehr- und Lernbemühungen
überzeugen lassen, dass sie selber aktiv werden
und etwas erreichen wollen. Der äussere
Zwang, der angeblich das Beste der Schüler
will, sollte sich daher auf ein Minimum reduzieren,

wenn nicht gar abschaffen lassen. Damit
sind dem einzelnen Lehrer Massstäbe und seinen

erzieherischen Massnahmen selbstgewählte

Grenzen gesetzt, die nicht immer leicht
zu respektieren sind. In jedem Fach gibt es
Durststrecken, die der Schüler von sich aus
kaum ohne sanften Druck durchsteht. Wozu ist
z. B. Grammatik gut? Genügt es nicht, wenn
man sich in einer Sprache ausdrücken kann?
Muss man im einzelnen wissen, welche
physikalischen Gesetze bei der Kamera ein Abbild
des Gegenstandes auf dem Film ermöglichen?
Man kann sie doch auch sonst bedienen! Ein
behandeltes Lehrgebiet mag interessant sein

- sobald jedoch der Schüler auf eine Prüfung
lernen muss, hört das Vergnügen auf.
Nun ist heute die Idee, dass eine hinreichende
Motivation des Schülers seine spontane Aktivität

zu wecken vermag, so dass er von sich
aus und mit Interesse lernt, auch ohne Piaget
zu einer Art pädagogischem Glaubensbekenntnis

geworden. Da es indessen nicht
wissenschaftlichem Denken entsprechen würde,
wenn man eine erzieherische Norm unbesehen

zum Dogma erheben würde, sollte man die
Auffassung Piagets und damit das heute
verbreitete Erziehungsideal vielmehr an den
Argumenten messen, die sich aus der eigentlichen

Forschungspraxis ergeben, d. h. aus der
Entwicklungspsychologie, soweit sie
experimentell belegt werden kann.
Lässt sich ohne Zwang unterrichten? Wie
müsste ein derartiger Unterricht aussehen?
Piaget ist ja nicht gegen jede Disziplin, er ist für
eine «autonome und verinnerlichte» Ordnung,
für eine «funktionelle» Erziehung. Dahinter
steckt die Meinung, dass sich hinreichend
Gründe für eine Schulordnung aus der Sache
ergeben, denn Lernen kann nur innerhalb
einer bestimmten Ordnung stattfinden. Wenn
man nach einer funkionellen Disziplin sucht,
wird man sich daher die Frage vorlegen müssen,

Wiedas Kind lernt. Lernt es vor allem dann,
wenn man sich bemüht, ihm etwas beizubringen?

Oder gibt es ein spontanes, nicht geleitetes

Lernen? Und, falls beide Formen nebeneinander

existieren sollten, welche ist wertvoller?
Piagets experimentelle Untersuchungen
scheinen vorerst vor allem die Bedeutung des
spontanen Lernens aufzuzeigen. Ein für seine
Methode typisches Experiment zeigt folgendes:

Man legt dem Kind zwei gleichartige Gläser

vor und füllt das eine bis zu einer bestimmten

Höhe mit einer Flüssigkeit. Ein 5-6jähriges
Kind kann von sich aus das zweite Gefäss so
füllen, dass in beiden Gläsern «gleichviel»
Flüssigkeit ist. Wenn es jetzt den Inhalt des
einen Glases in ein anders geformtes Glas
giesst, z. B. in ein enges hohes Glas, so dass
der Flüssigkeitsspiegel höher liegt, wird es
behaupten, im engen Glas hätte es «mehr»
Flüssigkeit. Erst mit ca. 6,5 Jahren entwickelt es



schweizer schule 10 81 377

die Einsicht, dass auch nach dem Umgiessen
gleichviel Flüssigkeit vorhanden sei. Das Kind
stützt diese Behauptung mit Argumenten: Das
Gefäss mit dem hohen Flüssigkeitsstand ist
eng, das gleicht sich aus (Kompensationsargument).

Oder: Man kann die Flüssigkeit zu-
rückgiessen, dann steigt der Flüssigkeitsspiegel

wieder gleich hoch wie vorher (Umkehrung
der Handlung). Oder: Man hat weder etwas
hinzugefügt noch etwas weggenommen
(Identitätsargument).

Was hat nun den Erkenntniszuwachs bewirkt?
Das erste Argument deutet auf eine anfängliche

entwicklungsbedingte Beschränkung des
Aufmerksamkeitsfeldes hin! Das kleine Kind
bleibt auf ein einziges Kriterium, das der Höhe
des Flüssigkeitsspiegels, fixiert (oder
«zentriert», wie Piaget sagt). Dieses Kriterium
schliesst die Kenntnisnahme von weiteren
relevanten Kriterien (wie dem des Gefässdurch-
messers) aus. Erst das ältere Kind kann gleichzeitig

mehrere Kriterien gegeneinander abwägen.

Von diesem Moment an ergibt sich die
Einsicht in die gleichbleibende Flüssigkeitsmenge

quasi automatisch.
Für die Schule scheint aus dieser Auffassung
des Experiments eine eigenartige Konsequenz

zu folgen: So lange das Kind geistig
noch nicht hinreichend entwickelt ist, wird
Belehrung kaum möglich sein. Ist hingegen die
entsprechende Entwicklungsstufe einmal
erreicht, gelangt das Kind spontan zur Einsicht,
der Lehrer ist also überflüssig!
Man kann aus Piagets pädagogischen Ansichten

diesen Schluss allerdings nicht ableiten.
Er betont ja die Notwendigkeit, dass das Kind
Gelegenheit zum Handeln hat: Schule muss -
gerade z. B. im Mathematikunterricht - darin
bestehen, dass «bestimmte Probleme», z. B.

Fragen nach Verhältnissen, Rechenregeln,
Vorzeichen, im Verlauf konkreter Experimente
gestellt werden, also in ähnlicher Art wie im
klinischen Experiment eine abstrakte Fragestellung

innerhalb einer materiell konkreten Situation

diskutiert wird (Piaget 1973, S. 41). Für ihn
entsteht Einsicht aus dem Handeln. Das Kind
muss nicht nur durch verbale Erklärungen,
eventuell ergänzt durch Zeichnungen, belehrt
werden, sondern es muss selber zum Handeln
kommen, handelnd sich seinen eigenen Weg
zum Wissen bahnen. Alles, was man dem Kind
beibringt, ohne ihm Gelegenheit zur
eigenständigen Entdeckung zu geben, verstellt ihm

den Weg zur subjektiv als wahr erlebten
Erkenntnis. Angelerntes Wissen führt zu
Persönlichkeiten ohne Selbstvertrauen, besonders
wenn ihnen nicht ermöglicht wurde, sich
selbst, durch eigene Aktivität, von der Wahrheit

zu überzeugen. Ohne eine Verankerung
des Wissens wird auch moralisch niemand frei
sein.
Die Forderung, den Kindern im Unterricht
einen Handlungsspielraum auszusparen, der
ihnen die Beschreitung individueller Wege zur
Erkenntnis offen lässt, ist allerdings nicht neu.
Neu istallenfallsdieBegründung dieserdidak-
tischen Regel, wie sie aus Piagets Experimenten

abgeleitet werden kann. Sie lässt indessen
auch Piagets eigene Aussagen zur «aktiven»
Schule in einem leicht veränderten Licht
erscheinen.
Ich möchte diesen Gedankengang, der
ausführlich in zwei Büchern (Kubli 1981a, 1981b)
entwickelt wurde, anhand eines Experiments
erklären, das ich selber unter Piagets Leitung
im Jahre 1974 durchgeführt habe. Es ging um
die Frage, wie ein Kind Einsicht in die Struktur
zweierLabyrinthe gewinnt, und welchen Anteil
allenfalls seinem Handeln zukommt. Den
Kindern im Alter von 5 bis 12 Jahren wurden im
Verlauf des Gesprächs nacheinander zwei
Labyrinthe gezeigt (Fig. 1 und Fig. 2) und zum ak-

n m
Fig 1 Fig 2

tiven Spiel überlassen. Eine Spielzeugmaus
habe sich in den Labyrinthen verirrt, wurde
ihm eröffnet. Es müsse für sie einen Weg zum
Ausgang finden. Nachher sollten sie einige
Fragen beantworten und von den beiden
Labyrinthtypen die wichtigsten Eigenschaften
rekonstruieren (in einem Labyrinth führen zwei
Wege vom Eingang zum Ausgang, im anderen
nur einer).
Erwartungsgemäss lösten die Kinder je nach
Alter die Aufgabe verschieden gut. Die Labyrinthe

konnten nur allmählich, ausgehend von
lokalen Eigenschaften, in den wichtigsten Zu-



schweizer schule 10 81 379

gen aus der Vorstellung rekonstruiert werden.
Parallel dazu wuchs indessen auch die
Erkenntnis, dass ein anderer Beobachter, etwa
der Versuchsleiter, ein anderes Kind oder der
Lehrer, diesselbe Labyrinthstruktur wahrnehmen

müsse wie es selber. Das Kind, welches
das Labyrinth nicht voll überblickt, kann sich
auch nicht vorstellen, wie der Erwachsene
seinerseits sich das Labyrinth zurechtlegt. Das
geistig reife Kind ist sich dagegen bewusst,
dass ein anderer dasselbe sehen muss wie es
dies vor Augen hat. Den Sachverhalt bewusst
erfassen heisst offenbar, ihn so sehen, dass
klar ist, wie ein anderer Beobachter ihn sehen
muss. Sich einen geistigen Überblick beschaffen

heisst, diesen mit (tatsächlich vorhandenen

oder nur vorgestellten) anderen Beobachtern

teilen.
Wenn man die kindliche Entwicklung verstehen

will, muss man sich fragen, wie Kinder in

unsere Welt der Erwachsenen geistig
hineinwachsen können. Sie tun dies auf verschiedenen

Ebenen. Eine der wichtigsten ist die
Ebene des gemeinsamen Handelns. Kinder
lernen «unsere» Welt kennen, indem sie sich
unbewusst an die Stelle von uns Erwachsenen
setzen. Sie handeln «als ob» (sie Erwachsene
wären), indem sie spielerisch und versuchsweise

in die Rolle eines Erwachsenen
hineinschlüpfen, sich mit ihr identifizieren. Kinder
brauchen Identifikationsmöglichkeiten mit
Erwachsenen oder ähnlichen Kindern in ihrem
Handeln, aber auch Erwachsene, die bereit
sind, sich mit ihnen und ihren begrenzten
Möglichkeiten zu identifizieren. Ohne
wechselseitige Identifikation ist keine Wissensübermittlung,

nicht einmal ein Gespräch möglich.
Gegenseitige Identifikationen entwickeln sich
aus dem Zusammenhandeln und der dabei
nötigen gegenseitigen Anpassung an das Handeln

des anderen. Bei der Besprechung z. B.

des Zehnerüberganges muss es ein gemeinsames

Problem sein, eine Methode zu finden,
die die Zehnerschranke sicher nach oben und
unten zu überschreiten vermag. Ohne
konkrete Fragestellung, die anhand eines
bereitgestellten Materials entwickelt und bewusst
gemacht werden kann, gelangt das Kind nie
dazu, die Situation so zu überblicken, dass
klarwird, wie sich das Problem in derErwach-
senenwelt stellt, in die das Kind hineinwachsen

will, und wie es dort gelöst wird. Das Kind
muss lernen, dass diese seine Handlung das

Problem des Lehrers löst. Insofern sind
Handlungsfreiräume nötig - aber ein Freiraum für
Handlungen, denen vom Lehrer ein für Kinder
erreichbares Ziel gesetzt ist.
Beim Experimentieren mit der klinischen
Methode fällt auf, wie intensiv Kinder bestrebt
sind, die Erwartungen des Experimentators zu
erfüllen. In ähnlicher Weise sollten
Unterrichtsstunden konzipiert sein. Kinder werden
es rasch müde, Belehrungen entgegenzunehmen,

insbesondere wenn sie das Problem
nicht sehen, das die Belehrung lösen soll. Am
Anfang jeder Lektion muss daher klargemacht
werden können, welches Ziel mit welchen Mitteln

erreicht werden soll. Mit einer derartigen
sachbezogenen Motivation sollte sich auch
erreichen lassen, dass jene «funktionelle»
Disziplin, von der eingangs die Rede war, sich
automatisch einstellt.

Literatur

Piaget, J. Das moralische Urteil beim Kinde 1932,
dt Ubers Frankfurt 1973
Piaget, J.- Das Recht auf Erziehung und die Zukunft
unseres Bildungssystems. München 1975.
Kubli, F.: Kognitionspsychologie, Piaget und die
Universalen des Denkens In. Neue Sammlung, 20,
(1980), S 357-365
Kubli, F. Piaget und Naturwissenschaftsdidaktik
(Aulis), Köln 1981a

Kubli, F: Erkenntnis und Didaktik (Reinhardt), München

1981 b, im Druck

Das Ziel der Verstandesschulung besteht nicht
darin, verbürgte Wahrheiten aufzusagen oder
sich zu merken, sondern vielmehr darin, selbst
hinter die Wahrheit zu kommen.
Erziehung soll mehr als blosse Schulung sein:
Sie soll die Voraussetzungen für die natürliche
Entwicklung sicherstellen.
Bei allem, was man dem Kind beibringt, hindert
man es daran, es selber zu entdecken oder zu
erfinden.
Jeder normale Schüler kann mathematisch
richtig denken, sofern es gelingt, seine Aktivität
zu wecken und die so häufigen seelischen
Hemmungen samt dem daraus erwachsenden
Minderwertigkeitskomplex abzubauen.

Jean Piaget


	Ein Plädoyer für die Autonomie des Kindes

