
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 68 (1981)

Heft: 6

Artikel: Gedanken zu Pestalozzis Anschauungsbegriff

Autor: Brühlemeier, Arthur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-528348

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-528348
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


schweizer schule 6/81 193

Gedanken zu Pestalozzis Ansehauungsbegriff
Arthur Bruhlmeier

«Sprache ohne Anschauung ist nicht denkbar, An
schauung in der Natur ohne Sprache nicht fruchtbar,
und Anschauung und Sprache ohne Liebe fuhrt in der
Natur nicht zu dem, was die Ausbildung unseres
Geschlechts menschlich macht»

Welch radikale Umkehr Pestalozzi angesichts
der damaligen pädagogischen Situation in Familie

und Schule forderte und in seinen eigenen
Erziehungsunternehmungen vollzog, zeigt sich
besonders eindrücklich in einer Szene, die sich
1799 in der Hintersassenschule des Schuhmachers

Samuel Dysli in Burgdorf abspielte Wahrend

dieser seine Schuler «Siegfrieds Anfange
der christlichen Lehre», den «Heidelberger
Katechismus», das «Psalmenbuch» und Gellerts
«Geistliche Lieder», also lauter fur die Kinder
schwer oder unverstandliche Texte, auswendig
lernen liess, führte Pestalozzi in einer andern Ek-
ke desselben Zimmers seine Kinder an die
Wand, liess sie diese betrachten und betasten
und die Satze sprechen- «Ich sehe ein Loch in
der Tapete Ich sehe ein langes Loch in der
Tapete Hinter dem Loche sehe ich die Mauer Hinter

dem langen, schmalen Loche sehe ich die
Mauer» (Widmer, S 61) Dem 53jahrigen Pestalozzi

war nämlich auf Empfehlung des Helvetischen

Direktoriums gestattet worden, als Win-
kelschulmeister seine pädagogischen Einsichten

an den Hintersassenkindern auszuprobieren
Dem Schuster Dysli blieb der tiefere Sinn

dieser Simpeln Übungen freilich verborgen Fur
Pestalozzi indessen waren sie die fundamentale
praktische Konsequenz aus jahrzehntelangem
Beobachten und Nachdenken über den Weg,
den die Natur einschlagt, um den Menschen zu
wahrer Erkenntnis und zu sinnerfulltem Sprechen

zu fuhren Dabei bildete sich in ihm die un-
umstossliche Gewissheit aus, dass die
Anschauung «das absolute Fundament aller
Erkenntnis» (u a 13, 305)1 sei
Denken, Erkennen Urteilen sind zwar-fur sich genommen

- rein geistige Prozesse aber sie beruhen auf der

organischen Sinnestatigkeit des Menschen, die durch
verschiedene physikalische Gesetzmassigkeiten mit-

1 Beim Nachweis der Pestalozzi Zitate bezieht sich die
1 Zahl jeweils auf den Band der Kritischen Ausgabe,
die 2 auf die entsprechende Seitenzahl Die Bande
der Brief-Ausgabe werden mit Br bezeichnet

bedingt ist Die Wechselwirkungen zwischen Materie
und Geist, zwischen Subjekt und Objekt, zwischen
Entwickeltem und sich Entwickelndem werden eine ganze
Reihe philosophischer, erkenntnistheoretischer und
erkenntnispsychologischer Probleme auf, denen sich
Pestalozzi um und nach 1800 stellte Diese sehr theoretischen

und auch sehr schwierigen Gedanken können im
Rahmen dieser Arbeit nicht erörtert werden, dies setzt
viel Fachwissen voraus und muss daher einer eigentlich

wissenschaftlichen Abhandlung vorbehalten bleiben

Demgegenüber zielt der vorliegende Aufsatz auf
die Praxis ab und geht der Frage nach, welche zentralen

und fur die Schulpraxis nach wie vor bedeutsamen
Anliegen Pestalozzi hinsichtlich der Anschauungsproblematik

vertreten hat

1. Kein Sprechen ohne tragende Begriffe

Lebenslang hat Pestalozzi gegen das
«Maulbrauchen» gekämpft Er verstand darunter jegliches

Sprechen, das nicht durch deutliche Begriffe

getragen und nicht von Wahrheit und Erfahrung

erfüllt ist Er hielt die Schulen seiner Zeit
insofern als verbildend, als sie das Kind vor dem
Lesen und Schreiben nicht sprechen lehrten Er

legte daher, als ihm praktische Schularbeit
ermöglicht wurde, auch sofort alle Bucher weg und
führte die Kinder hin zu den Dingen Die Schuler
sollten zuerst tragfahige, von klaren Vorstellungen

geprägte Begriffe erwerben Das in den
Schulen verbreitete und nicht auf Anschauung
grundende Schwatzen über alles und jedes
nannte er «Lirilariwesen» Er verstand darunter
«alles, was den Kindern so eine Art gibt, mit dem
Maul ein Weit und Breites über die Sachen zu
machen, hinter denen fur sie nichts steckt und
die sie nicht verstehen und nicht im Herzen
tragen, mit denen man ihnen aber doch die
Einbildungskraft und das Gedächtnis so anfüllt, dass
das rechte Alltagshirn und der Brauchverstand
im menschlichen Leben dadurch zugrunde
geht» (6,116f) Pestalozzi hielt das «Lirilariwesen»

somit nicht nur fur unnutz, sondern fur
schädlich «Wo Worter und Urteile dem Uberlegen

und Anschauen voreilen, da ist denn Uberlegen

und unbefangen Anschauen doppelt
schwer» (Br 3, 142), lesen wir schon 1782 in
einem seiner Briefe an den Hauslehrer Petersen



schweizer schule 6/81 195

Tun wir einen Blick in unsere heutigen Schulen,
so dürfen wir sicher feststellen, dass Pestalozzis
Anliegen von vielen Lehrkräften ernst genommen

wird. Immerhin musste gefragt werden, ob
das frühe Training der Lese- und Schreibfertigkeit

auf der Unterstufe nicht etwas gemässigt
werden müsste, um dem Sprechen in Verbindung

mit der Welt des Gegenständlichen mehr
Raum geben zu können. Auch scheint es, dass
viele Lehrbuchautoren in ihrem Bemühen, die
Komplexität unserer Welt den Oberstufenschu-
lern durchschaubar zu machen, deren
Verständnishorizont überschreiten. Damit vermitteln sie
Halbwissen und leisten der Maulbraucherei
Vorschub.

2. Hin zu den Dingen mit allen Sinnen

Die Lehrmittelindustrie stellt der Schule eine Fülle

von Materialien zur Verfugung, um die Realität
abzubilden und zu erhellen Pestalozzi wurde
sich bestimmt über vieles, aber nicht über alles
freuen. Sein primäres Anliegen war es, dass die
Schuler mit den Dingen selbst konfrontiert werden.

Bilder und Modelle können zwar hilfreich,
gelegentlich unentbehrlich sein, aber ein vollgültiger

Ersatz für die Wirklichkeit sind sie nicht. Ihre

Verwendung ist insbesondere dort widersinnig,
wo die lebendige Begegnung mit dem Gegenstand

selbst möglich wäre. Die Vorteile der echten

Anschauung gegenüber der künstlichen
Veranschaulichung liegen auf der Hand: Erstens
können wir einen Gegenstand - zum Beispiel
eine Pflanze - als dreidimensionales und lebendiges

Wesen erfahren, es also von allen Seiten
und in seinem lebendigen Bezug zur Umwelt
beobachten; zweitens lassen sich alle Sinne
einsetzen - Gesicht, Geruch, Geschmack, Tastsinn,

ja selbst das Gehör (etwa bei einem
«Rührmichnichtan») und drittens erschliessen sich

uns, wenn wir naher herantreten und immer tiefer

ins Detail dringen (zum Beispiel mit der Lupe
oder dem Mikroskop), stets neue und
überraschende Welten, ganz im Gegensatz zu einem
Bild, wo wir durch extreme Annäherung das
Abgebildete verlieren und zur Struktur des Papiers
oder der Mattscheibe vorstossen.
Pestalozzi legte grossen Wert darauf, dass
möglichst alle Sinne am Erkenntnisprozess beteiligt
sind, denn «durch je mehrere Sinne du das Wesen

oder die Erscheinungen einer Sache erfor¬

schest, je richtiger wird deine Erkenntnis über
dieselbe» (13, 250) Es ging ihm also nicht um
eine methodische Spielerei, etwa um den Unterricht

zu versüssen, sondern um die Möglichkeit,
zur Wahrheit vorzudringen.
Wollen wir Pestalozzis Forderung ernst nehmen,
so gilt es, vom leider verbreiteten Papierunterricht

wegzukommen. Das geht freilich nur, wenn
dem Lehrer die Freiheit zugestanden wird, das
Schulzimmer als einen lebendigen Erfahrungsraum

zu gestalten und dieses auch nach Bedarf
mit seinen Schülern zu verlassen. Ferner müssen

wir jeder Stoffhuberei entsagen. Es war
nämlich auch Pestalozzi klar, dass die intensive
sinnliche Erfahrung eines Sachverhalts Zeit
braucht, Zeit nämlich zum Verweilen. Die gangige

Aufsplitterung der Unterrichtszeit in 45-Minu-
ten-Lektionen verhindert dieses Verweilen in
hohem Masse. Und schliesslich muss es dem Lehrer

selbst ein Anliegen, ja ein Bedürfnis sein, seine

eigene Welt in der direkten sinnlichen
Auseinandersetzung zu erfahren und zu durchdringen,
denn seine Art, auf die Dinge einzugehen, ubertragt

sich auf die Schüler

3. Verbindung von Anschauung und Sprache

Pestalozzi nennt «das blosse vor den Sinnen
Stehen der äussern Gegenstände und die blosse

Regmachung des Bewusstseins ihres
Eindrucks» (13,281) «verwirrte» oder «dunkle»
Anschauung. Sinnliche Begegnung mit einem
Gegenstand bleibt indessen ein blosses Anstarren,
wenn der Eindruck nicht zugleich sprachlich
bewältigt wird. Solange das Kind blosse Sinneseindrücke

empfangt, unterscheidet es sich hinsichtlich

seiner Wahrnehmung nicht wesentlich vom
Tier. Diese «tierische Ansicht» der Welt wird erst
dann zu einer «menschlichen Ansicht», wenn
die Eindrucke getrennt, geordnet, miteinander in

Beziehung gesetzt und durch die sprachliche
Benennung ins menschliche Bewusstsein gehoben

werden. In dieser menschlichen Anschauung

sind die einzelnen Sinneseindrucke die

Grundlage für die Bildung tragfähiger Begriffe.
Nun wird aber die Sache nicht von der Sache,
sondern ausschliesslich vom Mitmenschen
vermittelt. Die geistige Entwicklung des Kindes ist
daherohne Mithilfe der Erzieher undenkbar. Diese

sind im eigentlichen Sinne Mittler zwischen
dem Kind und der Welt. Natürlicherweise fallt



196 schweizer schule 6/81

diese Mittlerrolle zuerst der Mutter zu. «Mutter,
Mittlerin zwischen deinem Kind und der Welt!
Mutter! Durch die bis jetzt einseitig gebliebene
sinnliche Besorgung deines Kindes und während

derselben hat dein Kind durch alle fünf Sinne

zahllose Eindrücke gefasst, die jetzt zum Teil
in ihm liegen, wie sie in jedem andern Tler liegen.
Du, Mutter, musst jetzt diese sinnlichen,
tierischen Eindrucke in ihm alle zu menschlichen
Eindrücken umwandeln. Du musst das, was es
noch tierisch sieht, ihns menschlich sehen, das,
was es noch tierisch geniesst und tierisch leidet,
menschlich fühlen, menschlich gemessen,
menschlich leiden lehren.
Mutter, die tierischen Sacheindrücke, die durch
seine Sinne in dein Kind hineingekommen
(sind), liegen verwirrt, ungeregelt und dunkel in
demselben. Was es in seiner Vorstellung
voneinander trennen sollte, das liegt ungetrennt
Dein Bett und die Wand, an der dein Bett steht,
liegt ihm als ein und ebendasselbe Bild in seiner
Seele. Es kann den Baum nicht einmal von der
Erde trennen, in der er steht, und sein Bild ist ihm
in der Unerfahrenheit seiner ungereiften
tierischen Ansicht nur ein Ganzes. Baum ist ihm nur
Baum. Die Ansicht desselben in seinen Teilen,
die Ansicht desselben als Wurzel, Stamm, Ast,
Zweig, Rinde, Holzmark, hinwieder die Ansicht
desselben als sprossender Keim, als wachsendes

Baumchen, als junger Baum, als alternder
Baum, als gesunder, als belaubter, als blühender,

als fruchttragender, als entlaubter, als kranker,

als serbelnder, als verdorrter Baum, hinwieder

dass das Ganze <Baum> heisst, dass die
Worte «Wurzel, Stamm, Ast, Zweig, Blatt, Rinde,
Splint, Holzmark> Teile des Baumes bezeichnen,

Namen von Teilen des Baums, ferner dass
«belaubt sein», «in der Blüte stehen», «entlaubt
sein», «verdorrt sein» Worter sind, die
Beschaffenheiten des Baums bezeichnen, diese
menschliche Ansicht des Baums hat dein Kind
nicht. Ferner dass «beschattet werden», «vor
Regen geschützt, genährt, getrankt, vergiftet
werden» Worter sind, die die Wirkung des Baums
bezeichnen, diese menschliche Ansicht des
Baums hat dein Kind nicht Noch weniger denkt
es sich den Zusammenhang seiner Nahrung,
seines Tranks, des Schattens, des Schutzes,
den es vom Baum geniesst, noch weniger des
Ekels, den ihm einige Baumfruchte erregen,
noch des Vergifts, den es von einem andern ge-
fahrt, mit dem ganzen Wohl und Weh seiner Tage,

mit seiner Ruhe, seinen Freuden und seinen

Gefahren - diese menschliche Ansicht des
Baums hat dein Kind nicht, diese Erfahrungsansicht

des Baums hat dein Kind nicht.. Mutter,
die tierische Ansicht aller Dinge ist die ursprüngliche

Ansicht deines Kindes, aber in ihr liegt der
Keim aller menschlichen Ansicht, und du
entscheidest, ob die tierische Ansicht derselben
sich in ihm verhärten oder ob sie früh und sanft
und rein in eine menschliche hinübergehen soll.
Mutter, erkenne deine Stellung gegen dein Kind!
Du kannst die sinnliche Entfaltung der tierischen
Ansicht aller Dinge bei deinem Kind leiten, starken

und vergeschwindern, wie die Natur ohne
dein Zutun diese Ansicht nicht leiten, nicht stärken

und nicht befordern wird, und indem du das
tust, entfaltest du in ihm die menschliche Ansicht
eben der Dinge, die die Natur ihm tierisch vor die
Sinne bringt.
Die Mittel zu diesem Zwecke sind deine Sprache
und deine Liebe. Jeder Sinneneindruck, mit dem
sich der Eindruck deiner Liebe vermischt, wird
ein menschlicher Eindruck, jeder Sinneneindruck,

der durch die Sprache bestimmt wird, ist
ein menschlicher Eindruck» (16, 270f., 328).
Die Schule hat nun nach Pestalozzi die Aufgabe,
auszudifferenzieren und weiterzufuhren, was in
der Wohnstube grundgelegt wurde. Wir Lehrer
helfen dem Kind somit bei der Entfaltung seiner
geistigen Anlagen und Kräfte in dem Masse, als
wir uns gemeinsam mit ihm auf eine Sache
einlassen und es durch die Sprache an unserm
Weltbezug teilnehmen lassen. Aus dieser
Gesetzmassigkeit erwachst uns erstens die
Verpflichtung, unsern eigenen Weltbezug immer
weiter zu differenzieren und unsere sprachlichen
Mittel zu verfeinern, und zweitens der Auftrag,
Sach- und Sprachunterricht aufs engste miteinander

zu verbinden Pflegen wir nämlich einen
Sachunterricht, ohne den Schulern genügend
Zeit einzuräumen, um das sinnlich Wahrgenommene

immer auch sprachlich zu bewältigen, so
ertrinken sie in unverarbeiteten Sinneseindruk-
ken Und ein Sprachunterricht, losgelöst von
einem sachlichen Interesse, ist stets in der Gefahr,
ins Lirilariwesen abzugleiten.

4. Erfassen des Wesentlichen

Pestalozzi erkennt, dass uns die Welt an sich
«als ein ineinander fliessendes Meer verwirrter
Anschauungen vor Augen» liegt (13, 254). Sie
ist, so lange wir sie nicht in der Tätigkeit unseres



schweizer schule 6/81 197

Geistes strukturieren und begrifflich erfassen,
ein Chaos voller Ungereimtheiten und Zufälle.
Das Problem besteht nun darin, dass das Kind ja
all die Begriffe, deren es zum Erfassen der Welt
bedarf, erst in der Auseinandersetzung mit eben
dieser Welt erwirbt Daher braucht es bei der Be-
griffsbildung die Mithilfe der Erzieher. Wie unter
Punkt 3 bereits dargelegt, besteht diese Hilfe
u a. darin, dass das lernende Kind vom Erzieher
die auf einen Sachverhalt zutreffenden Ausdrük-
ke vermittelt bekommt.
Nun ist aber kein sinnlich erfahrbarer Sachverhalt

frei von Zufälligkeiten. Die Gefahr, dass das
Kind das Wandelbare, Veränderliche als das
Wesen der Sache ansieht und mit dem vermittelten

sprachlichen Ausdruck versieht, ist daher
latent gegeben. Versuchen wir beispielsweise un-
sern Schülern die Kenntnis der einheimischen
Baume und Straucher zu vermitteln, so kann es
leicht geschehen, dass sich einige die
Artbezeichnungen aufgrund zufälliger Merkmale wie
Blattgrosse, Farbtönung, Frassspuren usf. merken

In diesem Falle ereignet sich keine wirkliche
Bildung, denn «alle Dinge, die meine Sinne
berühren, sind für mich nur insoweit Mittel, zu richtigen

Einsichten zu gelangen, als ihre Erscheinungen

mir ihr unwandelbares, unveränderliches

Wesen vorzüglich vor ihrem wandelbaren
Wechselzustand oder ihrer Beschaffenheit in die
Sinne fallen machen - Sie sind umgekehrt fur
mich insoweit Quellen des Irrtums und der
Täuschung, als ihre Erscheinungen mir ihre zufalligen

Beschaffenheiten vorzuglich vor ihrem Wesen

in die Sinne fallen machen» (13, 249). Eine
wichtige Aufgabe des Lehrers bei der Begriffsbil-
dung besteht daher auch darin, das Wesen einer
Sache zu verdeutlichen. Das geschieht zumeist
mit Hilfe der Sprache. Ein guter Anschauungsunterricht

setzt den Schulern nicht einfach
möglichst viele Dinge vor die Sinne, so dass sie
durch die Überfülle in Verwirrung geraten. Es

geht vielmehr darum, sich auf Wichtiges und das
geistige Leben Befruchtendes zu konzentrieren
und dann das Wesentliche deutlich herauszustellen.

So warnt z.B. Pestalozzi davor, etwa in
der Pflanzenkunde ohne besondere Vorkehren
ins Freie zu gehen: «Um das Kind auf die
zuverlässigste Art zur richtigen und vollendeten
Kenntnis eines Baums oder einer Pflanze
hinzuführen, ist es bei weitem nicht die beste Art, dass
du dasselbe ohne weitere Sorgfalt in den Wald
oder auf die Wiese hinausgehen lassest, wo
Baume und Pflanzen aller Art durcheinander

wachsen. Weder Baume noch Krauter kommen
hier auf eine Weise vor seine Augen, die
geschickt ist, das Wesen einer jeden Gattung
derselben anschaulich zu machen und durch den
ersten Eindruck des Gegenstandes zur
allgemeinen Kenntnis des Fachs vorzubereiten» (13,
475 u. 324). So handelt z. B. ein Lehrer durchaus
im Sinne Pestalozzis, der etwa bei der Behandlung

der Eiche zuerst einige Eichenzweige,
Eicheln und Eichenhölzer ins Schulzimmer bringt,
sie durch die Schüler sinnlich erfahren und
sprachlich benennen lasst, dann von der heiligen

Eiche und den früher auch bei uns
heimischen Eichenhainen erzählt und schliesslich die
Eichen am Waldrand aufsucht, wo die Schüler
allenfalls ihre Kletterkünste an jungen Eichen
beweisen können. Dabei kann das Wesen der
Eiche um so deutlicher erfasst werden, je mehr
es dem Lehrer gelingt, durch begeisterndes
Erzählen ein tiefes Erlebnis zu vermitteln. Nach
Pestalozzi ist «das Wesen einer Sache erfassen»

gleichbedeutend mit «einen deutlichen
Begriff davon haben» Die deutlichen Begriffe aber
beruhen immer auf Eindrucken, die über die in
der konkreten Anschauung des Gegenstandes
möglichen sinnlichen Erfahrungen hinausgehen.

Das beste Mittel zur Erzeugung jener
notwendigen Eindrücke ist die bildhafte, lebendige,
anschauliche Erzählung des Lehrers. Es ist ein
fataler Irrtum zu glauben, einer packenden
Erzählung lauschende Schuler seien passiv. Innere,

geistige Aktivität ist so wichtig und vielleicht
wichtiger als äusserlich sichtbare Bewegung.
Wir müssen uns davor hüten, Aktivismus mit
Aktivität, Betriebsamkeit mit Selbsttätigkeit zu
verwechseln.

5. Das Urteil hinausschieben

Da das Urteil als die höchste Leistung des
«Kopfs» auf der Anschauung beruht, ist es
verständlich, dass sich Pestalozzi dagegen wendet,
wenn man das Kind zu früh zum Urteilen provoziert.

Er sagt, er «sei gar nicht dafür, das Urteil
der Kinder über irgendeinen Gegenstand vorder
Zeit scheinreif zu machen, sondern vielmehr
dasselbe solange als möglich zurückzuhalten,
bis sie jeden Gegenstand, über den sie sich äussern

sollten, von allen Seiten ins Auge gefasst
und mit den Worten, die das Wesen und die
Eigenschaften derselben bezeichnen, unbedingt
bekannt seien» (13,217) Nach seiner Uberzeu-



schweizer schule 6/81 199

gung muss das Urteil wie von selbst «als ein
Resultat einer in allen Teilen vollendeten Anschauung

des zu beurteilenden Gegenstandes» (13,
246) «so reif und vollendet herausfallen, als der
gereifte Kern vollendet, frei und gewaltlos von
selbst aus der Schale herausfallt» (13, 206).
Ohne verallgemeinern zu wollen, scheint mir
doch eine gewisse Tendenz unserer Schule
unverkennbar: die Kinder daran zu gewöhnen,
«sich über Dinge zu prononcieren, die sie nur
oberflächlich kennen» (13, 206). Erziehung zur
Kritikfähigkeit ist gewiss ein achtenswertes Ziel,
aber es ist gerade dadurch nicht zu erreichen,
dass man die Kritiklust der Schuler anstachelt,
sondern dass man ihrem Unterscheidungsver-
mogen durch «Realerfahrung», also durch
Anschauung des wirklichen Sachverhalts in seiner
ganzen Komplexität, eine Grundlage gibt. Wir
verraten unsere Aufgabe als Erzieher, wenn wir
es nicht mehr wagen, vorschnelles und nicht in
Sachkenntnis begründetes Urteilen der Schuler
zurückzuweisen. Der heranwachsende Mensch
braucht nicht einen Erzieher, der ihm in allem
und jedem Beifall klatscht, sondern einen, der
auch in Frage stellt, Massstäbe setzt und ihm mit
einem Anspruch entgegentritt Dass dies mit Liebe

und Verständnis geschehen soll, ist wohl
selbstverständlich.

6. Den ganzen Menschen ergreifen

Das zentrale pädagogische Anliegen Pestalozzis

ist bekanntlich die harmonische Entfaltung
der Kräfte des Kopfs, des Herzens und der
Hand. Im Hinblick darauf ist eine Tätigkeit um so
bildender, je mehr Kräfte des Menschen durch
sie in Anspruch genommen werden. Das bedeutet

fur die Schulpraxis, dass wir bei der Anschauung

nicht nur auf saubere sprachliche Bewältigung

und gedankliche Durchdringung achten,
sondern unsern Bezug zum Gegenstand den
Schülern so darleben, dass in ihnen sittliche und
ästhetische Gefühle geweckt und entfaltet
werden. Darüber hinaus gilt es, den Gegenstand so
weit wie möglich auch in einer handelnden
Auseinandersetzung zu erfahren. Diese allseitige
Begegnung mit der Sache, die den Menschen
«in Kopf, Herz und Hand ergreift», nennen wir
Erleben. Nachhaltige Bildung geschieht also
dann, wenn den Schülern das Anschauen zum
Erlebnis wird. Anschauen ist nach Pestalozzi
eben kein passives Sich-beeindrucken-Lassen,

sondern höchste geistige Aktivität. Das geistige
Leben entsteht nicht erst durch die Sinnesein-
drucke, sondern ist durch die geistige Natur des
Menschen ursprünglich gegeben und wird durch
die lebendige Auseinandersetzung mit äusser-
lich und innerlich Erfahrenem in Bewegung
gehalten. Anschauung ist daher letztlich identisch
mit geistigem Leben. So verstehen wir auch
Pestalozzis Satz: «Das Leben bildet» (6, 471) Es
geht wesentlich nicht darum, gelegentlich
Anschauungen zu haben, sondern in der Anschauung

zu sein.
Die Vertiefung in diese Zusammenhänge ist
heute besonders dringend, in einer Zeit, wo viele
allen Ernstes glauben, schulische Bildung
bedeute eine auf fix formulierten Zielen beruhende
Informationsvermittlung mit möglichst rasch
folgender Erfolgskontrolle. Vorgeplante Lernziele,
Informationen und Lernkontrollen haben im
Unterricht gewiss ihren Stellenwert, aber sie dürfen
sich im Lernprozess nie derart in den Vordergrund

drängen, dass der Sinn fur das Wichtige,
für das gemeinsame geistige Leben, für die
gemeinschaftliche Begegnung in der Anschauung
verloren geht.

7. Anschauung

Wie bereits erwähnt, besteht der zentrale Auftrag

der Erziehung in der Bildung von Kräften.
Diese entfalten sich in der Auseinandersetzung
mit einem Stoff, was gleichbedeutend ist mit
Anschauung. Folglich lebe ich als Mensch «in so
vielen Arten von Anschauung, als ich Seelen-
krafte habe» (13, 282) Bekanntlich teilt Pestalozzi

die Kräfte ein in einen intellektuellen (Kopf),
einen sittlichen (Herz) und einen physischen
(Hand) Bereich Die Kräfte des Kopfs ermöglichen

dem Menschen das verstandesmassige
Erfassen der Welt Insoweit dies auf der Tatigkeit
unserer fünf Sinne beruht, handelt es sich um die
äussere Anschauung Ihr Stoff sind die sinnlich
erfassbaren Sachverhalte.
Nun sind wir aber als sittliche Wesen aufgefordert,

das in der äussern Anschauung Erfasste
einem innern Urteil zu unterstellen Wir können
dies, weil wir nach Pestalozzi als Menschen
nicht nur über auf die Aussenwelt gerichtete
Sinnesorgane verfugen, sondern auch über einen
«innern Sinn», der uns in die Lage versetzt, die
Wahrheit zu erkennen und den richtigen Weg



200 schweizer schule 6/81

zum Handeln zu finden «Mensch, dein innerer
Sinn ist dir sicherer Leitstern der Wahrheit und
deiner Pflicht» (1, 274), lesen wir schon in der
Fruhschrift «Die Abendstunde eines Einsiedlers»

Dieser «innere Sinn» ermöglicht uns die
innere Anschauung Ihr Stoff ist das Wesen des
sittlichen und religiösen Lebens So wie die
äussere Anschauung das Fundament der Erkenntnis

ist, ist die innere Anschauung die Grundlage
fur die Entfaltung unserer Herzenskrafte, d h

der Fähigkeit zu lieben, zu vertrauen, zu glauben,

zu danken, aber auch der Fähigkeit zu
ästhetischen Gefühlen
Nun «schaut» nach Pestalozzi der Mensch das
Wesen des Sittlichen schon als Säugling, indem
er erfahrt, dass seine Bedurfnisse durch eine
liebende Mutter befriedigt werden Indem er in eine
Atmosphäre der Liebe und des Vertrauens
eingebettet ist, entwickelt sich in ihm eine sittliche
Gemutsstimmung als grundlegende Form der
Innern Anschauung und als Bedingung zur Entfaltung

seiner sittlichen und religiösen Kräfte
Durch die natürliche Bedürfnisbefriedigung stellt
die Mutter die tierhafte Gierigkeit, mithin den
Nährboden der Selbstsucht, still und erzeugt im
Kind die Grundstimmung der innern Ruhe als
wesentliche Grundlage der Sittlichkeit Wahres
Menschentum kann nur in der Gestimmtheit des
Beruhigt- und Gelostseins wachsen
Legen wir uns nun die Frage vor, welche
Konsequenzen der Schule aus diesen Einsichten
erwachsen, so muss zuerst an Pestalozzis zentralen

Gedanken erinnert werden dass das Kind
ohne die Sittlichkeit und Religiosität von uns
Erziehern nicht zur innern Anschauung des Sittlichen

kommen kann Nur in der Erfahrung unseres

Vertrauens und unserer Liebe kommt das
Kind zur innern Anschauung des Wesens von
Glaube und Liebe Wenn uns die auf innerer
Anschauung grundende sittliche und religiose
Erziehung der Schuler ein Anliegen ist, so steht
uns Lehrern nach Pestalozzi kein anderer Weg
dazu offen, als uns selbst um eine sittliches, d h

von Wahrheit und Liebe getragenes Leben und
um religiose Tiefe zu bemuhen Die Art, wie wir
aus einer solchen Gesinnung heraus den Dingen

und Mitmenschen begegnen, wie wir
Konflikte losen, mit unsern Fehlern und Schwachen
umgehen, dies alles ist fur das Kind innere
Anschauung Durch unser eigenes ehrliches
Bemuhen wird das Kind emotional in das
Atmosphärische des sittlichen und religiösen Lebens
eingetaucht Aus der auf solche Weise in ihm ge¬

weckten Gemutsstimmung erwachst in ihm das
Bedürfnis und die Kraft fur eigenes sittliches
Handeln
Wie oben gezeigt, gehört zur sittlichen
Gemutsstimmung die Grundgestimmtheit der Ruhe Nun
ist Ruhe in der Schulstube in den letzten Jahren
in Verruf geraten, sie wird von vielen vorschnell
als Friedhofsruhe beargwöhnt und als Produkt
einer autoritären Fuhrung gewertet Pestalozzi
geht es aber um anderes, nämlich um ein inneres

Beruhigtsein, um eine Art von Gelassenheit
in welcher warmherzige menschliche
Begegnungen, Verständnis fur die Schwierigkeiten des
andern, Anteilnahme an seinen Freunden und
Leiden wie von selbst gedeihen Diese Ruhe ist
wiederum weitgehend eine Folge der innern Ruhe

des Lehrers Wenn es ihm gelingt, sie stets
wieder neu zu finden und die Schuler von ihrem
Seelengrund her zu beruhigen, so kann er
gewiss sein, dass all das, was in seiner Schulstube
geschieht, in seinem Wesen auch innere
Anschauung ist

8. Verbindung von innerer und äusserer
Anschauung

Mag Pestalozzi auch die menschlichen Grund-
krafte in Kopf, Herz und Hand unterteilen und dafür

je eigene Entwicklungsgesetze entdecken,
so geht ihm doch der Blick fur die unteilbare Einheit

des Menschen nicht verloren, ja die innere
Harmonie des Menschen mit sich selbst ist ihm
letztes Erziehungsziel Innere und äussere
Anschauung müssen daher in der Bildung mit
Bedacht vereinigt werden Pestalozzi hat diesen
Gedanken sehr eindringlich und bildhaft in seiner

tiefsinnigen Schrift «Uber den Sinn des
Gehörs in Hinsicht auf Menschenbildung durch Ton
und Sprache» (1803/04) dargelegt Darin fordert
er von der Erziehung die Verbindung von
Anschauung, Sprache und Liebe Da im Begriff der
äussern Anschauung bereits die Verbindung
von Anschauung und Sprache mitenthalten ist,
bedeutet die vorstehende Formel die Verbindung

von äusserer und innerer Anschauung
Diese Verbindung bewirkt beim derart Erzogenen,

dass seine Erkenntnisse (Kopf) und beruflichen

Fertigkeiten (Hand) zum Mittel fur die Liebe
(Herz) werden «Der Mensch muss sich geistig
(Kopf) und physisch (Hand) im Dienst des Glaubens

und der Liebe (Herz) entfalten und ausbilden,

wenn er durch seine Ausbildung sich ver-



schweizer schule 6/81 201

edeln und befriedigen soll» (6,471) Ein in dieser
Weise erzogener Mensch vermag auch in allem,
in seinem Erkennen, Handeln und Lieben, das
Wirken einer göttlichen Macht und einer gottlichen

Liebe zu erahnen
Der Erziehung und damit auch der Schule sind in
diesen Gedanken hohe Ziele gesteckt Ob wir
sie erreichen, kann und muss nicht gefragt
werden, wesentlich aber ist, ob wir sie überhaupt
noch anstreben, ob wir uns durch diese zweifellos

hohen Ideale Pestalozzis noch bewegen und

beunruhigen lassen
Der Praktiker wird - mit Recht1 - fragen, wie er
denn nun innere und äussere Anschauung
verbinden soll Aber der Versuch, ihm mit methodischen

Ratschlagen entgegenzukommen, muss
in jedem Fall scheitern, denn wo unsere Liebe
erwartet ist, sind wie existentiell und ganz
personlich herausgefordert. Die Frage kann dann
nur noch lauten Wie bringe ich es zustande,
dass in mir selbst die Liebe gedeiht, und wie
verbinde ich mich mit der Welt, damit ich darin und in

mir das Wirken der göttlichen Kraft erahnen
kann7 Dies kann nur jeder fur sich selbst
beantworten

Literatur:

J H Pestalozzi Sämtliche Werke, Berlin, Leipzig,
Zurich, 1927 ff
Bd 1 Die Abendstunde eines Einsiedlers, 1780
Bd 6 Lienhard und Gertrud, 3 Fassung 1819 20
Bd 13 Wie Gertrud ihre Kinder lehrt, 1801
Bd 16 Uber den Sinn des Gehörs in Hinsicht auf

Menschenbildung durch Ton und Sprache
Samtliche Briefe, Zurich 1946 ff

Carlo Jenzer Missverstandene Anschauung, SLZ 1 2,
8 Januar 1970

Otto Muller Die Gesetzmassigkeit der kindlichen
Entwicklung und die Schädlichkeit von Verfruhungen,
Neuenhof 1977

Irmtraud Roeder Das Problem der Anschauung in der
Pädagogik Pestalozzis, Weinheim 1970

Schweiz Lehrerzeitung Uber den Begriff der Anschauung

bei Pestalozzi, 9 Januar 1932
Christian Widmer Pestalozzis Burgdorfer Zeit,

Bern 1973

Das als Motto gewählte Zitat stammt aus 16, 331

Audiovisuelles Lernen — vom Schlagwort zur Tradition
Christian Doelker

Hören, sehen der älteste Beleg dafür steht in

Prediger 1,8 Dort heisst es nämlich «Das Auge
sieht sich immer satt, und das Ohr hört sich nimmer

satt » Auch auf das Lernen eingeschränkt,
gibt es von altersher die Auffassung, der Stoff
müsse möglichst «sinn»-fallig dargeboten werden

So sagt Comenius, der Ahnherr der Didakti-
ker, schon im 17 Jahrhundert' «Es gelte als die
goldene Regel fur die Lernenden, alles in
möglichst grossem Umfang den Sinnen vorzufuhren;
nämlich das Sichtbare dem Gesichtssinn, das
Hörbare dem Gehör, das Riechbare dem
Geruch, das Schmeckbare dem Geschmack, das
Fühlbare dem Tastsinn, und wenn sich etwas mit
mehreren Sinnen zugleich erfassen lasst, soll es
mehreren zugleich angeboten werden.» Das ist
bereits, wenn man will, die Begründung der
audiovisuellen Methode Gleichzeitig wird das Ohr
(lat audio ich höre) und das Auge (lat Visus

Gesichtssinn) angesprochen. Aus dem Come-
nius-Zitat lasst sich allerdings auch ableiten,
dass es noch andere Sinnen-Kombinationen
gibt, die fur das Lernen noch gar nicht
ausgeschöpft wurden So konnte ein Feinschmecker,
der auch gerne mit den Augen isst, fur sich die
Ausübung der gusto-visuellen (gusto ich
schmecke), und der Weinliebhaber, der vor dem
Schmecken prüfend seine Nase ins Glas halt,
die Beherrschung der odoro-gustativen Methode

(odoro ich rieche) in Anspruch nehmen Somit

ist Lernen über Auge und Ohr, durch
Anschauung oder - entsprechend der von Comenius

genannten Ausweitung - durch «Ansin-
nung» als Methode nichts Neues und hat sogar
vielleicht revolutionäre Neuerungen der Zukunft
ebenfalls schon vorweggenommen. Was ist nun
eigentlich neu in der heutigen Verwendung des
Begriffs «audio-visuell»9


	Gedanken zu Pestalozzis Anschauungsbegriff

