Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 68 (1981)

Heft: 6

Artikel: Gedanken zu Pestalozzis Anschauungsbegriff
Autor: Bruhlemeier, Arthur

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-528348

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-528348
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

schweizer schule 6/81

193

Gedanken zu Pestalozzis Anschauungsbegriff

Arthur Brihlmeier

«Sprache ohne Anschauung ist nicht denkbar, An-
schauung in der Natur ohne Sprache nicht fruchtbar,
und Anschauung und Sprache ohne Liebe fuhrt in der
Natur nicht zu dem, was die Ausbildung unseres Ge-
schlechts menschlich macht.»

Welch radikale Umkehr Pestalozzi angesichts
der damaligen padagogischen Situation in Fami-
lie und Schule forderte undin seinen eigenen Er-
ziehungsunternehmungen vollzog, zeigt sich be-
sonders eindrlcklich in einer Szene, die sich
1799 in der Hintersassenschule des Schuhma-
chers Samuel Dysli in Burgdorf abspielte: Wah-
rend dieser seine Schuler «Siegfrieds Anfange
der christlichen Lehre», den «Heidelberger Ka-
techismus», das «Psalmenbuch» und Gellerts
«Geistliche Lieder», also lauter fur die Kinder
schwer oder unverstandliche Texte, auswendig
lernen liess, flhrte Pestalozzi in einer andern Ek-
ke desselben Zimmers seine Kinder an die
Wand, liess sie diese betrachten und betasten
und die Satze sprechen: «lch sehe ein Loch in
der Tapete. Ich sehe ein langes Loch in der Ta-
pete. Hinter dem Loche sehe ich die Mauer. Hin-
ter dem langen, schmalen Loche sehe ich die
Mauer» (Widmer, S. 61). Dem 53jahrigen Pesta-
lozzi war namlich auf Empfehlung des Helveti-
schen Direktoriums gestattet worden, als Win-
kelschulmeister seine padagogischen Einsich-
ten an den Hintersassenkindern auszuprobie-
ren. Dem Schuster Dysli blieb der tiefere Sinn
dieser simpeln Ubungen freilich verborgen. Fiir
Pestalozzi indessen waren sie die fundamentale
praktische Konsequenz aus jahrzehntelangem
Beobachten und Nachdenken Uber den Weg,
den die Natur einschlagt, um den Menschen zu
wahrer Erkenntnis und zu sinnerfulltem Spre-
chen zu fuhren. Dabei bildete sich in ihm die un-
umstossliche Gewissheit aus, dass die An-
schauung «das absolute Fundament aller Er-
kenntnis» (u.a. 13, 305)" sei.

Denken, Erkennen, Urteilen sind zwar —fur sich genom-
men — rein geistige Prozesse, aber sie beruhen auf der
organischen Sinnestatigkeit des Menschen, die durch
verschiedene physikalische Gesetzmassigkeiten mit-

! Beim Nachweis der Pestalozzi-Zitate bezieht sich die
1. Zahl jeweils auf den Band der Kritischen Ausgabe,
die 2. auf die entsprechende Seitenzahl. Die Bande
der Brief-Ausgabe werden mit Br. bezeichnet.

bedingt ist. Die Wechselwirkungen zwischen Materie
und Geist, zwischen Subjekt und Objekt, zwischen Ent-
wickeltem und sich Entwickelndem werden eine ganze
Reihe philosophischer, erkenntnistheoretischer und er-
kenntnispsychologischer Probleme auf, denen sich Pe-
stalozzi um und nach 1800 stellte. Diese sehr theoreti-
schen und auch sehr schwierigen Gedanken kdnnenim
Rahmen dieser Arbeit nicht erortert werden; dies setzt
viel Fachwissen voraus und muss daher einer eigent-
lich wissenschaftlichen Abhandlung vorbehalten blei-
ben. Demgegenuber zielt der vorliegende Aufsatz auf
die Praxis ab und geht der Frage nach, welche zentra-
len und fur die Schulpraxis nach wie vor bedeutsamen
Anliegen Pestalozzi hinsichtlich der Anschauungspro-
blematik vertreten hat.

1. Kein Sprechen ohne tragende Begriffe

Lebenslang hat Pestalozzi gegen das «Maul-
brauchen» gekampft. Er verstand darunter jegli-
ches Sprechen, das nicht durch deutliche Begrif-
fe getragen und nicht von Wahrheit und Erfah-
rung erfulltist. Er hielt die Schulen seiner Zeit in-
sofern als verbildend, als sie das Kind vor dem
Lesen und Schreiben nicht sprechen lehrten. Er
legte daher, als ihm praktische Schularbeit er-
maoglicht wurde, auch sofort alle Blicher weg und
flihrte die Kinder hin zu den Dingen. Die Schuler
sollten zuerst tragfahige, von klaren Vorstellun-
gen gepragte Begriffe erwerben. Das in den
Schulen verbreitete und nicht auf Anschauung
grindende Schwatzen Uber alles und jedes
nannte er «Lirilariwesen». Er verstand darunter
«alles, was den Kindern so eine Art gibt, mit dem
Maul ein Weit und Breites uber die Sachen zu
machen, hinter denen flr sie nichts steckt und
die sie nicht verstehen und nicht im Herzen tra-
gen, mit denen man ihnen aber doch die Einbil-
dungskraft und das Gedachtnis so anfullt, dass
das rechte Alltagshirn und der Brauchverstand
im menschlichen Leben dadurch zugrunde
geht» (6,1161.). Pestalozzi hielt das «Lirilariwe-
sen» somit nicht nur fir unnltz, sondern fir
schadlich. «Wo Wérter und Urteile dem Uberle-
genund Anschauen voreilen, daist denn Uberle-
gen und unbefangen Anschauen doppelt
schwer» (Br.3, 142), lesen wir schon 1782 in ei-
nem seiner Briefe an den Hauslehrer Petersen.



schweizer schule 6/81

195

Tun wir einen Blick in unsere heutigen Schulen,
so durfen wir sicher feststellen, dass Pestalozzis
Anliegen von vielen Lehrkraften ernst genom-
men wird. Immerhin muisste gefragt werden, ob
das frihe Training der Lese- und Schreibfertig-
keit auf der Unterstufe nicht etwas gemassigt
werden musste, um dem Sprechen in Verbin-
dung mit der Welt des Gegenstandlichen mehr
Raum geben zu kénnen. Auch scheint es, dass
viele Lehrbuchautoren in ihrem Bemuhen, die
Komplexitat unserer Welt den Oberstufenschi-
lern durchschaubar zu machen, deren Verstand-
nishorizont Uberschreiten. Damit vermitteln sie
Halbwissen und leisten der Maulbraucherei Vor-
schub.

2. Hin zu den Dingen mit allen Sinnen

Die Lehrmittelindustrie stellt der Schule eine Ful-
le von Materialien zur Verfligung, um die Realitat
abzubilden und zu erhellen. Pestalozzi wirde
sich bestimmt Gber vieles, aber nicht Gber alles
freuen. Sein primares Anliegen war es, dass die
Schiler mit den Dingen selbst konfrontiert wer-
den. Bilder und Modelle kbnnen zwar hilfreich,
gelegentlich unentbehrlich sein, aber ein vollgl-
tiger Ersatz fir die Wirklichkeit sind sie nicht. Ihre
Verwendung ist insbesondere dort widersinnig,
wo die lebendige Begegnung mit dem Gegen-
stand selbst moglich wére. Die Vorteile der ech-
ten Anschauung gegentiber der kinstlichen Ver-
anschaulichung liegen auf der Hand: Erstens
kénnen wir einen Gegenstand — zum Beispiel
eine Pflanze — als dreidimensionales und leben-
diges Wesen erfahren, es also von allen Seiten
und in seinem lebendigen Bezug zur Umwelt be-
obachten; zweitens lassen sich alle Sinne ein-
setzen — Gesicht, Geruch, Geschmack, Tast-
sinn, ja selbst das Gehor (etwa bei einem «Ruhr-
michnichtan») —; und drittens erschliessen sich
uns, wenn wir ndher herantreten und immer tie-
fer ins Detail dringen (zum Beispiel mit der Lupe
oder dem Mikroskop), stets neue und Uberra-
schende Welten, ganz im Gegensatz zu einem
Bild, wo wir durch extreme Annaherung das Ab-
gebildete verlieren und zur Struktur des Papiers
oder der Mattscheibe vorstossen.

Pestalozzi legte grossen Wert darauf, dass mog-
lichst alle Sinne am Erkenntnisprozess beteiligt
sind, denn «durch je mehrere Sinne du das We-
sen oder die Erscheinungen einer Sache erfor-

schest, je richtiger wird deine Erkenntnis uber
dieselbe» (13, 250). Es ging ihm also nicht um
eine methodische Spielerei, etwa um den Unter-
richt zu versissen, sondern um die Moglichkeit,
zur Wahrheit vorzudringen.

Wollen wir Pestalozzis Forderung ernstnehmen,
so gilt es, vom leider verbreiteten Papierunter-
richt wegzukommen. Das geht freilich nur, wenn
dem Lehrer die Freiheit zugestanden wird, das
Schulzimmer als einen lebendigen Erfahrungs-
raum zu gestalten und dieses auch nach Bedarf
mit seinen Schilern zu verlassen. Ferner mis-
sen wir jeder Stoffhuberei entsagen. Es war
namlich auch Pestalozzi klar, dass die intensive
sinnliche Erfahrung eines Sachverhalts Zeit
braucht, Zeit namlich zum Verweilen. Die gangi-
ge Aufsplitterung der Unterrichtszeit in 45-Minu-
ten-Lektionen verhindert dieses Verweilen in ho-
hem Masse. Und schliesslich muss es dem Leh-
rer selbst ein Anliegen, ja ein Bedurfnis sein, sei-
ne eigene Welt in der direkten sinnlichen Ausein-
andersetzung zu erfahren und zu durchdringen,
denn seine Art, auf die Dinge einzugehen, lber-
tragt sich auf die Schiler.

3. Verbindung von Anschauung und Sprache

Pestalozzi nennt «das blosse vor den Sinnen
Stehen der aussern Gegenstande und die blos-
se Regmachung des Bewusstseins ihres Ein-
drucks» (13, 281) «verwirrte» oder «dunkle» An-
schauung. Sinnliche Begegnung mit einem Ge-
genstand bleibt indessen ein blosses Anstarren,
wenn der Eindruck nicht zugleich sprachlich be-
waltigt wird. Solange das Kind blosse Sinnesein-
driicke empfangt, unterscheidet es sich hinsicht-
lich seiner Wahrnehmung nicht wesentlich vom
Tier. Diese «tierische Ansicht» der Welt wird erst
dann zu einer «menschlichen Ansicht», wenn
die Eindrucke getrennt, geordnet, miteinander in
Beziehung gesetzt und durch die sprachliche
Benennung ins menschliche Bewusstsein geho-
ben werden. In dieser menschlichen Anschau-
ung sind die einzelnen Sinneseindricke die
Grundlage fur die Bildung tragfahiger Begriffe.

Nun wird aber die Sache nicht von der Sache,
sondern ausschliesslich vom Mitmenschen ver-
mittelt. Die geistige Entwicklung des Kindes ist
daher ohne Mithilfe der Erzieher undenkbar. Die-
se sind im eigentlichen Sinne Mittler zwischen
dem Kind und der Welt. Natiirlicherweise fallt



196

schweizer schule 6/81

diese Mittlerrolle zuerst der Mutter zu. «Mutter,
Mittlerin zwischen deinem Kind und der Weli!
Mutter! Durch die bis jetzt einseitig gebliebene
sinnliche Besorgung deines Kindes und wah-
rend derselben hat dein Kind durch alle funf Sin-
ne zahllose Eindrtcke gefasst, die jetzt zum Tell
inihm liegen, wie sie in jedem andern Tier liegen.
Du, Mutter, musst jetzt diese sinnlichen, tieri-
schen Eindricke in ihm alle zu menschlichen
Eindricken umwandeln. Du musst das, was es
noch tierisch sieht, ihns menschlich sehen, das,
was es noch tierisch geniesst und tierisch leidet,
menschlich fihlen, menschlich geniessen,
menschlich leiden lehren.

Mutter, die tierischen Sacheindriicke, die durch
seine Sinne in dein Kind hineingekommen
(sind), liegen verwirrt, ungeregelt und dunkel in
demselben. Was es in seiner Vorstellung von-
einander trennen sollte, das liegt ungetrennt.
Dein Bett und die Wand, an der dein Bett steht,
liegt ihm als ein und ebendasselbe Bild in seiner
Seele. Es kann den Baum nicht einmal von der
Erde trennen, in der er steht, und sein Bild istihm
in der Unerfahrenheit seiner ungereiften tieri-
schen Ansicht nur ein Ganzes. Baum ist ihm nur
Baum. Die Ansicht desselben in seinen Teilen,
die Ansicht desselben als Wurzel, Stamm, Ast,
Zweig, Rinde, Holzmark, hinwieder die Ansicht
desselben als sprossender Keim, als wachsen-
des Baumchen, als junger Baum, als alternder
Baum, als gesunder, als belaubter, als blihen-
der, als fruchttragender, als entlaubter, als kran-
ker, als serbelnder, als verdorrter Baum, hinwie-
der dass das Ganze <Baum- heisst, dass die
Worte <Wurzel, Stamm, Ast, Zweig, Blatt, Rinde,
Splint, Holzmark> Teile des Baumes bezeich-
nen, Namen von Teilen des Baums, ferner dass
<belaubt sein>, <in der Bllte stehen:, <entlaubt
sein», «verdorrt sein> Worter sind, die Beschaf-
fenheiten des Baums bezeichnen, diese
menschliche Ansicht des Baums hat dein Kind
nicht. Ferner dass <beschattet werden, <vor Re-
gen geschitzt, genahrt, getrankt, vergiftet wer-
den> Worter sind, die die Wirkung des Baums be-
zeichnen, diese menschliche Ansicht des
Baums hat dein Kind nicht. Noch weniger denkt
es sich den Zusammenhang seiner Nahrung,
seines Tranks, des Schattens, des Schutzes,
den es vom Baum geniesst, noch weniger des
Ekels, den ihm einige Baumfriichte erregen,
noch des Vergifts, den es von einem andern ge-
fahrt, mit dem ganzen Wohl und Weh seiner Ta-
ge, mit seiner Ruhe, seinen Freuden und seinen

Gefahren — diese menschliche Ansicht des
Baums hat dein Kind nicht, diese Erfahrungsan-
sicht des Baums hat dein Kind nicht... Mutter,
die tierische Ansicht aller Dinge ist die urspring-
liche Ansicht deines Kindes, aber in ihr liegt der
Keim aller menschlichen Ansicht, und du ent-
scheidest, ob die tierische Ansicht derselben
sich in ihm verharten oder ob sie frih und sanft
und rein in eine menschliche hinibergehen soll.
Mutter, erkenne deine Stellung gegen dein Kind!
Du kannst die sinnliche Entfaltung der tierischen
Ansicht aller Dinge bei deinem Kind leiten, star-
ken und vergeschwindern, wie die Natur ohne
dein Zutun diese Ansicht nicht leiten, nicht star-
ken und nicht befoérdern wird, und indem du das
tust, entfaltest du in ihm die menschliche Ansicht
eben der Dinge, die die Natur ihm tierisch vor die
Sinne bringt.

Die Mittel zu diesem Zwecke sind deine Sprache
und deine Liebe. Jeder Sinneneindruck, mit dem
sich der Eindruck deiner Liebe vermischt, wird
ein menschlicher Eindruck, jeder Sinnenein-
druck, der durch die Sprache bestimmt wird, ist
ein menschlicher Eindruck» (16, 270f., 328).
Die Schule hat nun nach Pestalozzi die Aufgabe,
auszudifferenzieren und weiterzufihren, was in
der Wohnstube grundgelegt wurde. Wir Lehrer
helfen dem Kind somit bei der Entfaltung seiner
geistigen Anlagen und Kréafte in dem Masse, als
wir uns gemeinsam mit ihm auf eine Sache ein-
lassen und es durch die Sprache an unserm
Weltbezug teilnehmen lassen. Aus dieser Ge-
setzmassigkeit erwachst uns erstens die Ver-
pflichtung, unsern eigenen Weltbezug immer
weiter zu differenzieren und unsere sprachlichen
Mittel zu verfeinern, und zweitens der Auftrag,
Sach- und Sprachunterricht aufs engste mitein-
ander zu verbinden. Pflegen wir namlich einen
Sachunterricht, ohne den Schulern genugend
Zeit einzurdumen, um das sinnlich Wahrgenom-
mene immer auch sprachlich zu bewaltigen, so
ertrinken sie in unverarbeiteten Sinneseindriik-
ken. Und ein Sprachunterricht, losgeldst von ei-
nem sachlichen Interesse, ist stets in der Gefahr,
ins Lirilariwesen abzugleiten.

4. Erfassen des Wesentlichen

Pestalozzi erkennt, dass uns die Welt an sich
«als ein ineinander fliessendes Meer verwirrter
Anschauungen vor Augen» liegt (13, 254). Sie
ist, so lange wir sie nicht in der Tatigkeit unseres



schweizer schule 6/81

197

Geistes strukturieren und begrifflich erfassen,
ein Chaos voller Ungereimtheiten und Zufalle.
Das Problem besteht nun darin, dass das Kind ja
all die Begriffe, deren es zum Erfassen der Welt
bedart, erst in der Auseinandersetzung mit eben
dieser Welt erwirbt. Daher braucht es bei der Be-
griffsbildung die Mithilfe der Erzieher. Wie unter
Punkt 3 bereits dargelegt, besteht diese Hilfe
u.a. darin, dass das lernende Kind vom Erzieher
die auf einen Sachverhalt zutreffenden Ausdrik-
ke vermittelt bekommt.

Nun ist aber kein sinnlich erfahrbarer Sachver-
halt frei von Zufalligkeiten. Die Gefahr, dass das
Kind das Wandelbare, Veranderliche als das
Wesen der Sache ansieht und mitdem vermittel-
ten sprachlichen Ausdruck versieht, ist daher la-
tent gegeben. Versuchen wir beispielsweise un-
sern Schilern die Kenntnis der einheimischen
Baume und Straucher zu vermitteln, so kann es
leicht geschehen, dass sich einige die Artbe-
zeichnungen aufgrund zufalliger Merkmale wie
Blattgrosse, Farbtonung, Frassspuren usf. mer-
ken. Indiesem Falle ereignet sich keine wirkliche
Bildung, denn «alle Dinge, die meine Sinne be-
rthren, sind fir mich nur insoweit Mittel, zu richti-
gen Einsichten zu gelangen, als ihre Erschei-
nungen mir ihr unwandelbares, unveranderli-
ches Wesen vorziiglich vor ihrem wandelbaren
Wechselzustand oder ihrer Beschaffenheitin die
Sinne fallen machen. — Sie sind umgekehrt fir
mich insoweit Quellen des Irrtums und der Tau-
schung, als ihre Erscheinungen mir ihre zufalli-
gen Beschaffenheiten vorziglich vor inrem We-
sen in die Sinne fallen machen» (13, 249). Eine
wichtige Aufgabe des Lehrers bei der Begriffsbil-
dung besteht daher auch darin, das Wesen einer
Sache zu verdeutlichen. Das geschieht zumeist
mit Hilfe der Sprache. Ein guter Anschauungs-
unterricht setzt den Schuilern nicht einfach mog-
lichst viele Dinge vor die Sinne, so dass sie
durch die Uberfillle in Verwirrung geraten. Es
geht vielmehr darum, sich auf Wichtiges und das
geistige Leben Befruchtendes zu konzentrieren
und dann das Wesentliche deutlich herauszu-
stellen. So warnt z. B. Pestalozzi davor, etwa in
der Pflanzenkunde ohne besondere Vorkehren
ins Freie zu gehen: «Um das Kind auf die zuver-
lassigste Art zur richtigen und vollendeten
Kenntnis eines Baums oder einer Pflanze hinzu-
fuhren, ist es bei weitem nicht die beste Art, dass
du dasselbe ohne weitere Sorgfalt in den Wald
oder auf die Wiese hinausgehen lassest, wo
Baume und Pflanzen aller Art durcheinander

wachsen. Weder Baume noch Krauter kommen
hier auf eine Weise vor seine Augen, die ge-
schickt ist, das Wesen einer jeden Gattung der-
selben anschaulich zu machen und durch den
ersten Eindruck des Gegenstandes zur allge-
meinen Kenntnis des Fachs vorzubereiten» (13,
475 u.324). So handelt z. B. ein Lehrer durchaus
im Sinne Pestalozzis, der etwa bei der Behand-
lung der Eiche zuerst einige Eichenzweige, Ei-
cheln und Eichenholzer ins Schulzimmer bringt,
sie durch die Schdler sinnlich erfahren und
sprachlich benennen lasst, dann von der heili-
gen Eiche und den friher auch bei uns heimi-
schen Eichenhainen erzahlt und schliesslich die
Eichen am Waldrand aufsucht, wo die Schuler
allenfalls ihre Kletterkiinste an jungen Eichen
beweisen kénnen. Dabei kann das Wesen der
Eiche um so deutlicher erfasst werden, je mehr
es dem Lehrer gelingt, durch begeisterndes Er-
zahlen ein tiefes Erlebnis zu vermitteln. Nach
Pestalozzi ist «<das Wesen einer Sache erfas-
sen» gleichbedeutend mit «einen deutlichen Be-
griff davon haben». Die deutlichen Begriffe aber
beruhen immer auf Eindricken, die Uber die in
der konkreten Anschauung des Gegenstandes
mdglichen sinnlichen Erfahrungen hinausge-
hen. Das beste Mittel zur Erzeugung jener not-
wendigen Eindricke ist die bildhafte, lebendige,
anschauliche Erzahlung des Lehrers. Es ist ein
fataler Irrtum zu glauben, einer packenden Er-
z&hlung lauschende Schuler seien passiv. Inne-
re, geistige Aktivitat ist so wichtig und vielleicht
wichtiger als ausserlich sichtbare Bewegung.
Wir muUssen uns davor haten, Aktivismus mit Ak-
tivitat, Betriebsamkeit mit Selbsttatigkeit zu ver-
wechseln.

5. Das Urteil hinausschieben

Da das Urteil als die hochste Leistung des
«Kopfs» auf der Anschauung beruht, ist es ver-
standlich, dass sich Pestalozzi dagegen wendet,
wenn man das Kind zu fruh zum Urteilen provo-
ziert. Er sagt, er «sei gar nicht dafur, das Urteil
der Kinder Uber irgendeinen Gegenstand vor der
Zeit scheinreif zu machen, sondern vielmehr
dasselbe solange als moglich zuriickzuhalten,
bis sie jeden Gegenstand, uber den sie sich dus-
sern sollten, von allen Seiten ins Auge gefasst
und mit den Worten, die das Wesen und die Ei-
genschaften derselben bezeichnen, unbedingt
bekannt seien» (13, 217). Nach seiner Uberzeu-



schweizer schule 6/81

199

gung muss das Urteil wie von selbst «als ein Re-
sultat einer in allen Teilen vollendeten Anschau-
ung des zu beurteilenden Gegenstandes» (13,
246) «so reif und vollendet herausfallen, als der
gereifte Kern vollendet, frei und gewaltlos von
selbst aus der Schale herausfallt» (13, 206).
Ohne verallgemeinern zu wollen, scheint mir
doch eine gewisse Tendenz unserer Schule un-
verkennbar: die Kinder daran zu gewohnen,
«sich uber Dinge zu prononcieren, die sie nur
oberflachlich kennen» (13, 206). Erziehung zur
Kritikfahigkeit ist gewiss ein achtenswertes Ziel,
aber es ist gerade dadurch nicht zu erreichen,
dass man die Kritiklust der Schuler anstachelt,
sondern dass man ihrem Unterscheidungsver-
mogen durch «Realerfahrung», also durch An-
schauung des wirklichen Sachverhalts in seiner
ganzen Komplexitat, eine Grundlage gibt. Wir
verraten unsere Aufgabe als Erzieher, wenn wir
es nicht mehr wagen, vorschnelles und nicht in
Sachkenntnis begrindetes Urteilen der Schuler
zuriickzuweisen. Der heranwachsende Mensch
braucht nicht einen Erzieher, der ihm in allem
und jedem Beifall klatscht, sondern einen, der
auch in Frage stellt, Massstabe setzt und ihm mit
einem Anspruch entgegentritt. Dass dies mit Lie-
be und Verstandnis geschehen soll, ist wohl
selbstverstandlich.

6. Den ganzen Menschen ergreifen

Das zentrale padagogische Anliegen Pestaloz-
zis ist bekanntlich die harmonische Entfaltung
der Krafte des Kopfs, des Herzens und der
Hand. Im Hinblick darauf ist eine Tatigkeit um so
bildender, je mehr Krafte des Menschen durch
sie in Anspruch genommen werden. Das bedeu-
tet fur die Schulpraxis, dass wir bei der Anschau-
ung nicht nur auf saubere sprachliche Bewalti-
gung und gedankliche Durchdringung achten,
sondern unsern Bezug zum Gegenstand den
Schillern so darleben, dass in ihnen sittliche und
asthetische Geflihle geweckt und entfaltet wer-
den. Dariber hinaus gilt es, den Gegenstand so
weit wie moglich auch in einer handelnden Aus-
einandersetzung zu erfahren. Diese allseitige
Begegnung mit der Sache, die den Menschen
«in Kopf, Herz und Hand ergreift», nennen wir
Erleben. Nachhaltige Bildung geschieht also
dann, wenn den Schuilern das Anschauen zum
Erlebnis wird. Anschauen ist nach Pestalozzi
eben kein passives Sich-beeindrucken-Lassen,

sondern hochste geistige Aktivitat. Das geistige
Leben entsteht nicht erst durch die Sinnesein-
drucke, sondern ist durch die geistige Natur des
Menschen urspringlich gegeben und wird durch
die lebendige Auseinandersetzung mit ausser-
lich und innerlich Erfahrenem in Bewegung ge-
halten. Anschauung ist daher letztlich identisch
mit geistigem Leben. So verstehen wir auch Pe-
stalozzis Satz: «Das Leben bildet» (6, 471). Es
geht wesentlich nicht darum, gelegentlich An-
schauungen zu haben, sondern in der Anschau-
ung zu sein.

Die Vertiefung in diese Zusammenhénge ist
heute besonders dringend, in einer Zeit, wo viele
allen Ernstes glauben, schulische Bildung be-
deute eine auf fix formulierten Zielen beruhende
Informationsvermittiung mit moglichst rasch fol-
gender Erfolgskontrolle. Vorgeplante Lernziele,
Informationen und Lernkontrollen haben im Un-
terricht gewiss ihren Stellenwert, aber sie dirfen
sich im Lernprozess nie derart in den Vorder-
grund dréngen, dass der Sinn fir das Wichtige,
far das gemeinsame geistige Leben, fir die ge-
meinschaftliche Begegnung in der Anschauung
verloren geht.

7. Anschauung

Wie bereits erwahnt, besteht der zentrale Auf-
trag der Erziehung in der Bildung von Kraften.
Diese entfalten sich in der Auseinandersetzung
mit einem Stoff, was gleichbedeutend ist mit An-
schauung. Folglich lebe ich als Mensch «in so
vielen Arten von Anschauung, als ich Seelen-
krafte habe» (13, 282). Bekanntlich teilt Pesta-
lozzi die Krafte einin einen intellektuellen (Kopf),
einen sittlichen (Herz) und einen physischen
(Hand) Bereich. Die Krafte des Kopfs ermagli-
chen dem Menschen das verstandesmassige
Erfassen der Welt. Insoweit dies auf der Tatigkeit
unserer finf Sinne beruht, handelt es sichumdie
dussere Anschauung. Ihr Stoff sind die sinnlich
erfassbaren Sachverhalte.

Nun sind wir aber als sittliche Wesen aufgefor-
dert, das in der aussern Anschauung Erfasste ei-
nem innern Urteil zu unterstellen. Wir kénnen
dies, weil wir nach Pestalozzi als Menschen
nicht nur Gber auf die Aussenwelt gerichtete Sin-
nesorgane verfugen, sondern auch uUber einen
«innern Sinn», der uns in die Lage versetzt, die
Wahrheit zu erkennen und den richtigen Weg



200

schweizer schule 6/81

zum Handeln zu finden. «Mensch, dein innerer
Sinn ist dir sicherer Leitstern der Wahrheit und
deiner Pflicht» (1, 274), lesen wir schon in der
Frahschrift «Die Abendstunde eines Einsied-
lers». Dieser «innere Sinn» ermdoglicht uns die
innere Anschauung. Ihr Stoff ist das Wesen des
sittlichen und religiosen Lebens. So wie die aus-
sere Anschauung das Fundament der Erkennt-
nis ist, ist die innere Anschauung die Grundlage
fUr die Entfaltung unserer Herzenskrafte, d.h.
der Fahigkeit zu lieben, zu vertrauen, zu glau-
ben, zu danken, aber auch der Fahigkeit zu as-
thetischen Geflhlen.

Nun «schaut» nach Pestalozzi der Mensch das
Wesen des Sittlichen schon als Sdugling, indem
er erfahrt, dass seine Bedurfnisse durch eine lie-
bende Mutter befriedigt werden. Indem erin eine
Atmosphare der Liebe und des Vertrauens ein-
gebettet ist, entwickelt sich in ihm eine sittliche
Gemutsstimmung als grundlegende Form der in-
nern Anschauung und als Bedingung zur Entfal-
tung seiner sittlichen und religibsen Kréafte.
Durch die naturliche Bedurfnisbefriedigung stellt
die Mutter die tierhafte Gierigkeit, mithin den
Nahrboden der Selbstsucht, still und erzeugt im
Kind die Grundstimmung der innern Ruhe als
wesentliche Grundlage der Sittlichkeit. Wahres
Menschentum kann nur in der Gestimmtheit des
Beruhigt- und Gelostseins wachsen.

Legen wir uns nun die Frage vor, welche Konse-
quenzen der Schule aus diesen Einsichten er-
wachsen, so muss zuerst an Pestalozzis zentra-
len Gedanken erinnert werden, dass das Kind
ohne die Sittlichkeit und Religiositat von uns Er-
ziehern nicht zur innern Anschauung des Sittli-
chen kommen kann. Nur in der Erfahrung unse-
res Vertrauens und unserer Liebe kommt das
Kind zur innern Anschauung des Wesens von
Glaube und Liebe. Wenn uns die auf innerer An-
schauung grundende sittliche und religiose Er-
ziehung der Schiler ein Anliegen ist, so steht
uns Lehrern nach Pestalozzi kein anderer Weg
dazu offen, als uns selbst um eine sittliches, d.h.
von Wahrheit und Liebe getragenes Leben und
um religiose Tiefe zu bemuhen. Die Art, wie wir
aus einer solchen Gesinnung heraus den Din-
gen und Mitmenschen begegnen, wie wir Kon-
flikte I6sen, mit unsern Fehlern und Schwachen
umgehen, dies alles ist fur das Kind innere An-
schauung. Durch unser eigenes ehrliches Be-
muhen wird das Kind emotional in das Atmo-
spharische des sittlichen und religiosen Lebens
eingetaucht. Aus der auf solche Weise inihm ge-

weckten Gemiutsstimmung erwachst in ihm das
Bedlrfnis und die Kraft fur eigenes sittliches
Handeln.

Wie oben gezeigt, gehort zur sittlichen Gemuts-
stimmung die Grundgestimmtheit der Ruhe. Nun
ist Ruhe in der Schulstube in den letzten Jahren
in Verruf geraten, sie wird von vielen vorschnell
als Friedhofsruhe beargwohnt und als Produkt
einer autoritaren Fuhrung gewertet. Pestalozzi
geht es aber um anderes, namlich um ein inne-
res Beruhigtsein, um eine Art von Gelassenheit,
in welcher warmherzige menschliche Begeg-
nungen, Verstandnis fur die Schwierigkeiten des
andern, Anteilnahme an seinen Freunden und
Leiden wie von selbst gedeihen. Diese Ruhe ist
wiederum weitgehend eine Folge der innern Ru-
he des Lehrers. Wenn es ihm gelingt, sie stets
wieder neu zu finden und die Schuler von ihrem
Seelengrund her zu beruhigen, so kann er ge-
wiss sein, dass all das, was in seiner Schulstube
geschieht, in seinem Wesen auch innere An-
schauung ist.

8. Verbindung von innerer und ausserer
Anschauung

Mag Pestalozzi auch die menschlichen Grund-
krafte in Kopf, Herz und Hand unterteilen und da-
fir je eigene Entwicklungsgesetze entdecken,
so geht ihm doch der Blick fur die unteilbare Ein-
heit des Menschen nicht verloren, ja die innere
Harmonie des Menschen mit sich selbst ist ihm
letztes Erziehungsziel. Innere und aussere An-
schauung mussen daher in der Bildung mit Be-
dacht vereinigt werden. Pestalozzi hat diesen
Gedanken sehr eindringlich und bildhaft in sei-
ner tiefsinnigen Schrift «Uber den Sinn des Ge-
hors in Hinsicht auf Menschenbildung durch Ton
und Sprache» (1803/04) dargelegt. Darin fordert
er von der Erziehung die Verbindung von An-
schauung, Sprache und Liebe. Da im Begriff der
aussern Anschauung bereits die Verbindung
von Anschauung und Sprache mitenthalten ist,
bedeutet die vorstehende Formel die Verbin-
dung von &usserer und innerer Anschauung.
Diese Verbindung bewirkt beim derart Erzoge-
nen, dass seine Erkenntnisse (Kopf) und berufli-
chen Fertigkeiten (Hand) zum Mittel fir die Liebe
(Herz) werden. «Der Mensch muss sich geistig
(Kopf) und physisch (Hand) im Dienst des Glau-
bens und der Liebe (Herz) entfalten und ausbil-
den, wenn er durch seine Ausbildung sich ver-



schweizer schule 6/81

201

edeln und befriedigen soll» (6,471). Einin dieser
Weise erzogener Mensch vermag auchin allem,
in seinem Erkennen, Handeln und Lieben, das
Wirken einer gottlichen Macht und einer gottli-
chen Liebe zu erahnen.

Der Erziehung und damit auch der Schule sindin
diesen Gedanken hohe Ziele gesteckt. Ob wir
sie erreichen, kann und muss nicht gefragt wer-
den; wesentlich aber ist, ob wir sie Uberhaupt
noch anstreben, ob wir uns durch diese zweifel-
los hohen Ideale Pestalozzis noch bewegen und
beunruhigen lassen.

Der Praktiker wird — mit Recht! — fragen, wie er
denn nun innere und &ussere Anschauung ver-
binden soll. Aber der Versuch, ihm mit methodi-
schen Ratschlagen entgegenzukommen, muss
in jedem Fall scheitern, denn wo unsere Liebe
erwartet ist, sind wie existentiell und ganz per-
sonlich herausgefordert. Die Frage kann dann
nur noch lauten: Wie bringe ich es zustande,
dass in mir selbst die Liebe gedeiht, und wie ver-
binde ich mich mitder Welt, damitich darin undin
mir das Wirken der gdttlichen Kraft erahnen
kann? Dies kann nur jeder fir sich selbst beant-
worten.

Literatur:

J. H. Pestalozzi: Samtliche Werke; Berlin, Leipzig, Zu-
rich, 1927 ff.
Bd. 1: Die Abendstunde eines Einsiedlers, 1780
Bd. 6: Lienhard und Gertrud, 3. Fassung 1819/20
Bd. 13: Wie Gertrud ihre Kinder lehrt, 1801
Bd. 16: Uber den Sinn des Gehérs in Hinsicht auf

Menschenbildung durch Ton und Sprache

Samtliche Briefe, Zirich 1946 ff.

Carlo Jenzer: Missverstandene Anschauung, SLZ 1/2,
8. Januar 1970

Otto Miiller: Die Gesetzmassigkeit der kindlichen Ent-
wicklung und die Schadlichkeit von Verfrihungen,
Neuenhof 1977

Irmtraud Roeder: Das Problem der Anschauung in der
Padagogik Pestalozzis, Weinheim 1970

Schweiz. Lehrerzeitung: Uber den Begriff der Anschau-
ung bei Pestalozzi, 9. Januar 1932

Christian Widmer: Pestalozzis Burgdorfer Zeit,
Bern 1973

Das als Motto gewahlte Zitat stammt aus 16, 331.

Audiovisuelles Lemen — vom Schlagwort zur Tradition

Christian Doelker

Horen, sehen: der alteste Beleg dafir steht in
Prediger 1,8. Dort heisst es namlich: «Das Auge
sieht sich immer satt, und das Ohr hort sich nim-
mer satt.» Auch auf das Lernen eingeschrankt,
gibt es von altersher die Auffassung, der Stoff
musse moglichst «sinn»-féllig dargeboten wer-
den. So sagt Comenius, der Ahnherr der Didakti-
ker, schon im 17.Jahrhundert: «Es gelte als die
goldene Regel fur die Lernenden, alles in mog-
lichst grossem Umfang den Sinnen vorzufuhren;
namlich das Sichtbare dem Gesichtssinn, das
Hérbare dem Gehdr, das Riechbare dem Ge-
ruch, das Schmeckbare dem Geschmack, das
Fihlbare dem Tastsinn; und wenn sich etwas mit
mehreren Sinnen zugleich erfassen lasst, soll es
mehreren zugleich angeboten werden.» Das ist
bereits, wenn man will, die Begriindung der au-
diovisuellen Methode. Gleichzeitig wird das Ohr
(lat. audio = ich hére) und das Auge (lat. visus =

Gesichtssinn) angesprochen. Aus dem Come-
nius-Zitat lasst sich allerdings auch ableiten,
dass es noch andere Sinnen-Kombinationen
gibt, die flr das Lernen noch gar nicht ausge-
schopft wurden. So konnte ein Feinschmecker,
der auch gerne mit den Augen isst, flr sich die
Auslubung der gusto-visuellen (gusto = ich
schmecke), und der Weinliebhaber, der vor dem
Schmecken prifend seine Nase ins Glas halt,
die Beherrschung der odoro-gustativen Metho-
de (odoro = ich rieche) in Anspruch nehmen. So-
mit ist Lernen uber Auge und Ohr, durch An-
schauung oder - entsprechend der von Come-
nius genannten Ausweitung — durch «Ansin-
nung» als Methode nichts Neues und hat sogar
vielleicht revolutionare Neuerungen der Zukunft
ebenfalls schon vorweggenommen. Was ist nun
eigentlich neu in der heutigen Verwendung des
Begriffs «audio-visuell»?



	Gedanken zu Pestalozzis Anschauungsbegriff

