
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 67 (1980)

Heft: 21

Artikel: Kinder sind anders : einige Überlegungen zur Ambivalenz der
Erziehung [Fortsetzung]

Autor: Herzog, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-536071

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-536071
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


schweizer schule 21/80 755

Kinder sind anders 2. Teil*
Einige Überlegungen zur Ambivalenz der Erziehung

Walter Herzog

Die gesellschaftliche Notwendigkeit der
Kindheit

Die Entwicklung der zivilisatorischen Strukturen

ist es nun, die mit der Kindheit in
Zusammenhang gebracht werden muss. In einer
Gesellschaft, die sich immer stärker ausdifferenziert,

immer grössere Abstraktheit der
Kommunikation und immer weiter reichende
Implikationen des Handelns aufweist, werden an
das Verhalten der Menschen entsprechend
komplexe Ansprüche gestellt. Der Aufbau
psychischer Strukturen, die der gewandelten
gesellschaftlichen Lage entsprechen, wird ein
unabdingbares Erfordernis des Funktionierens

der Gesellschaft. Die Erziehung gewinnt
eine Bedeutung, die sie in der mittelalterlichen
Gesellschaft noch nicht haben konnte. Dort,
wo das Verhalten der Menschen weitgehend
situativ gesteuert wird, wo auch die soziale
Kontrolle von aussen wirkt, ist ein geringes
Mass an Erziehung notwendig. Eine internali-
sierte Verhaltenssteuerung ist überflüssig und
braucht daher nicht ausgebildet zu werden.
Eine Kindheit ist nicht nötig. Ebenso erübrigen
sich Familie und Schule. Anders in der modernen

Gesellschaft. Das Kind kann den Schritt
zum Erwachsensein nicht erziehungsfrei tun.
Die Kindheit erweist sich als objektive
Notwendigkeit einer komplex differenzierten
Gesellschaft. Der historische Zivilisationspro-
zess, der zur modernen Gesellschaft geführt
hat, muss vom Kind als individueller Zivilisa-
tionsprozess rekapituliert werden. Die Kindheit

ist also keine «Entdeckung», auch keine
«Erfindung», sie ist vielmehr etwas, was aus
dem Wandel der gesellschaftlichen Figuratio-
nen notwendigerweise hervorgegangen ist.
Diese Überlegungen sind als Arznei gegen
Romantisierungen und regressive Phantasien zu
nehmen. Die isolierte Bejammerung der
zeitgenössischen pädagogischen Zustände führt
zu völlig fehlerhaften Analysen und Folgerungen

hinsichtlich der Möglichkeit pädagogischer

Reformen. Die Idee einer «Abschaffung

* Teil 1 ist erschienen in Nr. 18, S 662-668

der Erziehung» ist auf dem soziologischen Auge

blind. Erziehung und Kindheit in einer ge-
sellschaft abzuschaffen, wo Erwachsensein,
Familie und Staat eine mit dem Mittelalter nicht
vergleichbare Funktion haben, kommt einer
Auslieferung des Kindes an die Gewalt der
Strukturen gleich, die diese moderne Gesellschaft

durchziehen. Ein Erziehungsverhältnis,
das sich als historische Notwendigkeit
herausgebildet hat, kann nicht tel quel aufgelöst
werden, gerade auch dann nicht, wenn man er-
klärtermassen für die Kinder Partei ergreift.
Nicht Abschaffung, sondern Veränderung
muss die Parole heissen. Eine Bekämpfung
des institutionellen Geschwürs, das sich um
das Kind herum errichtet hat, sollte unser Ziel
sein, nicht die Verdammung der Erziehung.

Die pädagogische Ambivalenz

Wir sehen in unserem modernen Verhältnis
zum Kind im allgemeinen einen Fortschritt zum
Besseren. Daran ist zweifellos etwas Wahres.
Denn mit der Anerkennung der Kindheit als
einer besonderen menschlichen Lebensphase

ist es gelungen, die Kinderarbeit einzudämmen,

gesetzliche Grundlagen für den Kinderschutz

zu schaffen und wirksam Partei für die
Sache der Kinder zu ergreifen. Doch auf dem
Hintergrund unserer Zivilisationsgeschichte
ist die Parteihahme für das Kind eine
problematische Angelegenheit. Die Differenz, die der
geschichtliche Prozess zwischen Kindern und
Erwachsenen produziert hat, lässt eine
unzweideutige Beziehung zum Kinde kaum zu.
Denn das Kind als Kind zu sehen bringt allzu
leicht den Drang hervor, es zum Erwachsenen
zu machen und die Differenz einzuebnen, die
sich zwischen den Altersgruppen aufgetan
hat. Für die Sache der Kinder einzustehen,
wird damit zur verkappten Bevormundung der
Kinder. Das zeigt sich bereits deutlich bei
jenem Pädagogen, der wohl erstmals
nachdrücklich für die Kinder Partei ergriffen hat:
JEAN-JACQUES ROUSSEAU.
In seinem Erziehungsroman «Emil», veröffentlicht

1762, tritt ROUSSEAU deutlich für die



756 schweizer schule 21/80

Anerkennung der Besonderheit des Kindes
ein: «Man muss den Erwachsenen als Erwachsenen

und das Kind als Kind betrachten. Die
Natur will, dass Kinder Kinder sind... Die Kindheit

hat eine eigene Art zu sehen, zu denken
und zu fühlen, und nichts ist unvernünftiger,
als ihr unsere Art unterschieben zu wollen.»
Dieses Bewusstsein von der Eigenheit des
Kindes geht nun in eigenartige Parallele mit
der Propagierung von Erziehungsmassnah-
men, die eine deutliche Unterordnung, wenn
nicht gar Unterdrückung des Kindes beinhal-

Bei Kindern den Zwang und bei Erwachsenen

die Vernunftgründe anzuwenden, das ist
die natürliche Ordnung. (Rousseau)

ten: «(DerZögling) braucht nurzu wissen, dass
er schwach ist und ihr stark, dass er also
notwendigerweise von euch abhängig ist. Das
muss er wissen, lernen und fühlen. Euer Nein
muss eisern sein. Wenn das Kind fünf-, sechsmal

seine Kräfte daran erschöpft hat, macht es
keine weiteren Versuche mehr. Bei Kindern
den Zwang und bei Erwachsenen die Vernunftgründe

anzuwenden, das ist die natürliche
Ordnung. Übrigens gibt es hier keinen Mittelweg.

Entweder gar nichts fordern oder es dem
unbedingten Gehorsam unterwerfen. Ganz
schlechte Erziehung ist, das Kind zwischen
seinem und eurem Willen schwanken zu lassen

und zu streiten, wer wessen Herr ist. Dann
wäre mir hundertmal lieber, wenn das Kind
immer der Herr ist. Zweifellos darf (das Kind) tun,
was es will. Aber es darf nur das wollen, was ihr
wünscht, dass es tue. Es darf keinen Schritt
tun, den ihr nicht voraus bedacht hättet; es
darf nicht den Mund öffnen, ohne dass ihr
wüsstet, was es sagen wird.» Etc. ROUSSEAU
fordert, das Kind habe das zu tun, was der
Erzieher will. Der Wille des Kindes habe vom
Willen des Pädagogen gebrochen zu werden.
Dabei wird das Mittel der List besonders
empfohlen: das Kind soll, ohne es zu merken,
zu dem gebracht werden, was der Erzieher will.
Es ist ein eigenartiges Zusammengehen der
Wahrnehmung der kindlichen Besonderheit
mit der Propaganda für die Beherrschung des
Kindes, das uns ROUSSEAU hier vermittelt.
Was haben wir davon zu halten? Handelt es
sich um eine historische Zufälligkeit? Ein noch
ungenügend entwickeltes pädagogisches

Bewusstsein? Ein Ungenügen der ersten
Erzieher, ihre Aufgabe vollumfänglich
wahrzunehmen? Oder haben wir mit systematischen
Gründen zu rechnen? Ist die pädagogische
Beziehung unabdingbar eine A/facbfbezie-
hung?
Die Antwort hat wohl im Sinne einer tendenziellen

Bajahung der letzten Frage auszufallen.
Wo das Verhältnis Kinder-Erwachsene keine
altersgebundene Differenzierung aufweist, ist
eine egalitäre Beziehung zu erwarten, abgesehen

selbstverständlich von möglichen anderen

Statusbarrieren. Das «Kind» ist nichts
anderes als der «Erwachsene». Ein besonderes
Verhältnis dem Kinde gegenüber ist ohne das
Bewusstsein der «Kindlichkeit» des Kindes
zum vorneherein nicht möglich. Eine Machtbeziehung

aufgrund von Alterskategorien ist
nicht denkbar. Erst die Anerkennung der Kindheit

als einer besonderen Lebensphase,
charakterisiert durch spezifische «Defizite», wie
fehlende oder ungenügend entwickelte
Vernunft, moralische Gefährdung, Unachtsamkeit
etc., macht ein entsprechendes Verhalten»
dem Kinde gegenüber möglich. Die «Entdek-
kung» des Kindes bewirkt ein Verhalten, das
dieser Entdeckung entspricht. Kinder werden
als Kinder behandelt. Erst dadurch entsteht
zwischen Kindern und Erwachsenen eine
Ungleichheit. Und erst dadurch ist die Möglichkeit

von Herrschaft, Autorität und Gewalt den
Kindern gegenüber gegeben.

Die Möglichkeit ja, aber auch die Notwendigkeit?

Auch die Notwendigkeit, und zwar sobald
wir akzeptieren, dass der Mensch kein
ausschliesslich von der Natur determiniertes
Wesen ist. Wird Erwachsenheit als sozial und
kulturell bestimmter Zustand des Menschseins

verstanden, so kann die Kindheit wohl
Vorstadium dieser Erwachsenheit sein,
niemals aber der Weg vom Kinde zum Erwachsenen

eine rein natürliche Entwicklung
darstellen. Nicht zufälligerweise ist die Zeit
ROUSSEAUs ausgefüllt von einem wachen
Interesse für die Grenzen zwischen Natur und
Kultur. Das Ausmass der kulturellen Determiniertheit

des Menschen ist ein ständiges
Thema der wissenschaftlichen und der öffentlichen

Diskussion. Die «wilden Kinder» übten
auf die damalige Zeit eine enorme Faszination
aus. Man versuchte, sich aus Abnormitäten
und Fehlentwicklungen ein Bild dermenschli-



758 schweizer schule 21/80

chen Natur zu machen. Und man erkannte, wie
sehr die Natur des Menschen der Erziehung
durch den Menschen selbst bedarf. Es ist die
Zeit, in der DANIEL DEFOE seinen «Robinson
Crusoe» schrieb. Wohl nicht zufällig liest
ROUSSEAUs Emil als erstes Buch, das für lange

Zeit seine ganze Bibliothek ausmachen und
auch später immer einen besonderen Platz
einnehmen soll, gerade diesen «Robinson
Crusoe».
In dem Moment, wo der Mensch als ein der Natur

partiell entflohenes Wesen gesehen wird
und das Kind als ein noch nicht erwachsener
Mensch gilt, wird Erwachsensein als Ziel
formuliert. Erwachsen zu sein wird eine normative
Kategorie und das Kind zu einem Wesen, das
auf diese Normativität hingeführt werden soll.
Der Begriff der Kindheit wird mit der Idee der
Unvollständigkeit, Unvollkommenheit und
Unreife angereichert. Die pädagogische Dialektik
von Sein und Sollen bricht durch. Das Kind
wird zum Objekt des Bemühens, die Diskrepanz

zwischen Sein (Kindheit) und Sollen
(Erwachsenheit) zu reduzieren. Der Erwachsene
weiss um die Ziele der Erziehung, das Kind
weiss davon nichts, kann davon nichts wissen.
Wohl lässt sich das Kind zum Ziel der Erziehung

führen, aber es kann das Ziel selbst nicht
kennen. Allein der Erzieher weiss davon.
Zwangsläufig errichtet sich dadurch ein
Herrschaftsverhältnis, denn nur derjenige, der
Macht über den anderen hat, kann diesen
anderen der Normativität der eigenen Sol-
lensvorstellungen unterwerfen. Die Kinder
sind dorthin zu führen, «wo man sie haben
möchte»; sie werden zum «Werk» des Erziehers

(ROUSSEAU).

Der Glaube an ein erziehungsfreies
Aufwachsenlassen der Kinder ist von einer
Armut an historisch-gesellschaftlichem Be-
wusstsein getragen.

Die Gefahr, die den Kindern aus dieser
ambivalenten pädagogischen Grundstruktur
erwächst, ist unverkennbar. Das Abgleiten in die
Tyrannei über das Kind ist eine permanente
Möglichkeit der Erziehung, eine Möglichkeit,
die sich überhaupt erst mit der gesellschaftlichen

Produktion des Kindes eröffnet hat! Jede
Erziehung muss darum bemüht sein, dieses

Abgleiten zu vermeiden. Die Frage nach den
Möglichkeiten des Menschseins und der
Vernünftigkeit unseres Erwachsenseins kann daher

aus dem Verhältnis zu unseren Kindern
nicht ausgespart werden. Die aufgeklärteste
Antwort auf diese pädagogische Problematik
ist vermutlich darin zu sehen, das Ziel der
Erziehung so zu formulieren, dass das Kind
gerade aus der Abhängigkeit der pädagogischen

Situation in die Unabhängigkeit der
Selbständigkeit und Selbstbestimmung
entlassen werden kann. Die Antwort ist prekär,
denn sie kann keine Garantien abgeben. Der
Weg aus der Herrschaft in die Freiheit ist immer
wieder neu zu erschliessen. Es wird auch
immer wieder Versuche geben, das Dilemma
grundsätzlich zu lösen und entweder in der
Erziehung die totale Unterwerfung des Kindes
unter den Willen der Erwachsenen zu fordern
oder aber die Erziehung in jeder Hinsicht für
überflüssig zu erklären. Damit zeigt sich, dass
der Ruf nach einer Abschaffung der Erziehung
die Kehrseite der Unterdrückung des Kindes
ist, keineswegs aber zu einer «Befreiung» des
Kindes führt. Der Glaube an ein erziehungsfreies

Aufwachsenlassen der Kinder ist von
einer Armut an historisch-gesellschaftlichem
Bewusstsein getragen. Die Kindheit ist nicht
isoliert aufkündbar. Kindsein und Erwachsensein

sind Aspekte einer menschlichen Ganzheit,

die sich nicht stückhaft in Frage stellen
lässt. Die isolierte Aufhebung der Kindheit
bedeutet in Wirklichkeit eine Bedrohung des
Kindes, seine Auslieferung an eine Gesellschaft,
die für das Kind nicht mehr in dem Masse offen
ist, wie es die mittelalterliche war. Der Ruf
nach der Abschaffung der Erziehung ist daher
genauso brutal wie die Forderung nach derbe-
dingungslosen Unterwerfung des Kindes.

Die Verkindung des Kindes durch die Erwachsenen

Die Gefahr der Unterdrückung des Kindes, die
in der historisch gewachsenen Ambivalenz
der Erwachsenen-Kinder-Beziehung wurzelt,
ist nicht die einzige Bedrohung des Kindes.
Die Erziehung ist immer auch von der zusätzlichen

Gefahr bedroht, über ihr Ziel hinaus-
zuschiessen und ihre Existenzberechtigung
quasi künstlich herzustellen. Denn Erziehung
kann es nur dort geben, wo es Kinder gibt.
Die Erzieher sind daher leicht geneigt, ihre



760 schweizer schule 21/80

Existenznotwendigkeit dadurch zu beweisen,
dass sie die Kindheit sekundär bestärken. Die
Kindheit wird somit nicht allein gesellschaftlich

produziert, sondern auch pädagogisch.
Dieser Mechanismus ist bereits bei ROUSSEAU

angelegt. Wenn er die Aufgabe des
Erziehers wie folgt bestimmt: «Es ist die Aufgabe

derer, die (das Kind) leiten, ihm die Kindheit
zu erhalten.... Es soll wederTier noch Erwachsener

sein, sondern Kind.», dann heisst das
nichts anderes, als dass der Pädagoge seinen

Begriff von Kindheit als Massstab an das
Verhalten des Kindes anlegt und dafür sorgt,
dass das kindliche Verhalten der Kindheitsvorstellung

des Erziehers angenähert wird. Der
Erzieher sorgt dafür, dass sich das Kind wie
ein Kind verhält. Die Idee der Kindgemässheit
wird zu einer Richtlinie des pädagogischen
Handelns. «Das Kind muss einsehen, dass es
in seinem Alter dazu noch nicht würdig ist»
(ROUSSEAU). «Unglückliche Kinder, die nie
recht Kinder gewesen, nie ganz als Kinder
behandelt worden sind...» (JOHANN HEINRICH

CAMPE).

Insbesondere die Schule ist in ihrer Bedeutung

als Institution der «Verkindung» der Kinder

kaum zu überschätzen. Die Standardisierung

der schulischen Karriere parallel zum
biologischen Alter war dem 17. und noch dem
18. Jahrhundert fremd. Erst zu Beginn des
19. Jahrhunderts entsteht die Idee einer
Entsprechung von Alter, geistiger Fähigkeit und
Schulstufe. Das Alter der Schüler wird zum
Kriterium, an dem sich der Entscheid für oder
gegen deren Eignung für die Schule orientiert.
Es entwickelt sich die Vorstellung eines
bestimmten Alters, in dem das Kind fürdie Schule

«reif» ist. Frühreife wird missbilligt. Kindern,
die die «Schulreife» noch nicht erreicht haben,
wird der Zugang zur Schule verwehrt oder sie
haben die unteren Klassen zweimal zu
absolvieren. Damit wird institutionell für eine
Differenzierung der kindlichen Entwicklung in eine
verlängerte frühe Kindheit («Vorschulzeit») und
die Schulzeit gesorgt. Wunderkinder sind
nicht mehr zulässig und kaum noch denkbar.
Das Kind wird unter der Schablone der
Alterskategorie erfasst. Das Lerntempo wird
institutionell vorbestimmt. Es entsteht eine verordnete

Aussenlenkung der Kinder.

Die Kinder als Vorstufe der Erwachsenen

Aber nicht nur die Unterdrückung des Kindes
und die selbstgeschaffene Kindlichkeit der
Kinder sind permanente negative Möglichkeiten

der Beziehung zu unseren Kindern. Die
vielleicht grösste Bedrohung der Kinder liegt
in der Einschnürung unserer Wahrnehmungsfähigkeit,

die die Idee der Kindheit und unsere
Vorstellung von Kindheit mit sich bringen.

Ist die Kindheit einmal produziert und die
Erziehung zu einem notwendigen Funktionselement

der Gesellschaft geworden, so sehen wir
die Kinder nur noch in eingefahrenen Geleisen.

Die Kindheit hat in unseren Augen keine
Bedeutung für sich. Sie ist ein Stadium des
Vorläufigen und Vorübergehenden. Das Kindsein

ist nicht das wirkliche Menschsein. Es ist
Noch-nicht-erwachsen-Sein und dementsprechend

ein Vor-Leben, eine Vor-Stufe des
Erwachsenseins. So sehen wir es und richten
in diesem Sinne die Familie und die Schule
als einen Schonraum ein, einen Ort, wo die
Kinder von der wirklichen Welt abgeschirmt
und von den grossen Problemen der Erwachsenen

ferngehalten werden, wo sie sich im
Unernst auf den «Ernst des Lebens» vorbereiten

können.
Unsere Sprache und unsere Theorien passen
sich dieser Sicht an: Wir sprechen von der
«animistischen» Wahrnehmung der Kinder,
vom «Egozentrismus» ihres Denkens, vom
«Relativismus» der Pubertät, vom «Moratorium» der
Jugendzeit etc., und meinen damit Stufen
einer Entwicklungslogik, die mit Notwendigkeit

zum Erwachsensein führt. Wir verstehen
das Kind als eine Frühform unser selbst. Wir
sind der Massstab, an dem wir es messen.
Deshalb erscheint es uns als ein unfertiges,
unvollständiges und unreifes Wesen. In der
Folge brauchen wir die Kinder nicht ernst zu
nehmen! Sie sind ja keine wirklichen
Menschen. Sie sehen die Welt nicht objektiv; sie
denken unlogisch; sie glauben falsche Dinge;
sie sind Gefangene ihrer Phantasie; sie haben
den Kopf voller Flausen; sie sind so empfindlich

etc. Von Kindern ist daher nichts zu lernen.
Sie können unser Denken und unser Weltbild
nicht bereichern. Was in den Kindern vorgeht,
ist für uns nicht von Bedeutung. Denn was sollen

wir mit jemandem, der falsch denkt, die
Wirklichkeit nicht objektiv sehen kann, unreife
und übertriebene Ideen hat?



schweizer schule 21/80 761

Die Beziehung zu unseren Kindern reduziert
sich darauf, sie zu dem zu bringen, was wir
als unser Erwachsensein verstehen.

Wir sehen keinen Anlass, uns ernsthaft mit der
Welt der Kinder, ihrem Denken und Erleben
auseinanderzusetzen. Wir hören kaum auf das,
was uns Kinder sagen. Und wenn wir doch einmal

zuhören, dann nur um zu korrigieren, zu
verbessern, zu sagen, wie es «wirklich» ist. Wir
sehen im Kind lediglich die Differenz zu uns
Erwachsenen und motivieren unsere ganze
Auseinandersetzung mit den Kindern im Interesse,
diese Differenz auszuräumen. Die Beziehung
zu unseren Kindern reduziert sich darauf, sie
zu dem zu bringen, was wir als unser Erwachsensein

verstehen.
Kinder sind höchstens etwas zu unserer
Belustigung. Wie niedlich sind sie doch, die Kleinen.

Wie naiv und unschuldig. Wie unbeholfen
in ihren Versuchen, die Welt zu bewältigen. Wie
«unlogisch» ihr Denken, wie phantastisch ihre
Ideen, wie seltsam ihre Erlebnisse. Als Exotik
vermag uns die Welt der Kinder zu faszinieren
und zu amüsieren. Aber gerade dadurch
betrifft sie uns nicht.

Die Kinder als Spiegel der Erwachsenen

Wir begegnen den Kindern in instrumenteller
Absicht: nicht sie als das nehmen, was sie
sind, sondern sie zu dem machen, was sie sein
sollen, ist unsere Devise. Wir verpassen damit
die Chance, uns selbst besser kennen zu
lernen. Kinder zeigen uns Möglichkeiten und
Formen des Menschseins, die unserem Be-
wusstsein fremd sind. Wahrnehmungsweisen,
Denkformen, Bewegungsarten, Verhaltensweisen,

Erlebnisse, Kommunikationsformen
etc., die wir nie gekannt oder aber längst
verdrängt haben. Kinder können uns auf das
aufmerksam machen, was wir nicht oder nicht
mehr sind. Sie können uns an das erinnern,
was wir von uns abgespalten haben. Sie können

uns lehren, die Welt anders zu sehen. Wir
sind uns sehr sicher im Glauben an die
Überlegenheit unserer Weltsicht. Wir halten unsere
Wirklichkeit für «wirklicher» als die Wirklichkeit

der Kinder. Doch wäre es nicht denkbar, dass
es mindestens so gute Argumente fürdie
Richtigkeit der kindlichen Weltsicht gibt? Wir
sehen nicht die sich selbst genügende Lebensform,

die das Kindsein darstellt. Wir sehen die
Kinder nicht als Menschen, deren Erfahrungen
und Erkenntnisse den unseren gleichwertig
sind und uns daher unmittelbar betreffen.
Vielmehr sind uns Kinder Vor-Menschen, Vor-
Erwachsene und damit keine ernsthaften
Auseinandersetzungen wert. Dabei könnten wir
von den Kindern viel lernen. Wir könnten die
Intensität nutzen, mit der sie ihre Welt und uns
Erwachsene erleben. Die Erfahrungen unserer
Kinder könnten uns Anlass geben zur Erweiterung

unserer Selbsterkenntnis. Genauso wie
wir als Erwachsene Spiegel sind, in denen sich
die Kinder reflektieren und dadurch zu sich,
ihrer Identität, finden, genauso könnten uns
Erwachsenen die Kinder Spiegel sein: in den
Kindern könnten wir uns ebenso kennenlernen

wie sich die Kinder in uns!

Zusammenfassung und Folgerungen für eine
humane Erziehung

Unsere Zivilisationsgeschichte hat zu einer
Differenz von Kindern und Erwachsenen
geführt. Die Erwachsenen sind komplizierte,
vielschichtige und undurchsichtige Wesen
geworden. Die Kinder fallen auf durch ihre
Andersartigkeit. Von den Erwachsenen wird
diese Andersartigkeit als Unvollständigkeit
gesehen, als Vorstufe zum Erwachsensein.
Dadurch entsteht eine Ambivalenz im Verhältnis

zu den Kindern. Einerseits ermöglicht die
Erkenntnis der kindlichen Andersartigkeit den
Schutz der Kinder vor unmenschlichen
Ansprüchen wie Arbeit, Gewalt, Misshandlung
etc. Andrerseits bewirkt die Wahrnehmung der
Kindheit als einer blossen Vorstufe des Er-

Wir schaffen eine Kinderwelt im Sinne unserer

Schemata von Kindgemässheit.

wachsenseins eine Haltung der Lenkung, des
Eingriffs, der Beherrschung etc. Jene kindliche

Andersartigkeit, die nicht blosses
Vorstadium des Erwachsenseins ist, nehmen sie
nicht wahr, unterdrücken sie und lassen sie
nicht an uns herankommen. Wir sind damit in

Gefahr, den Kindern eine von uns gemachte

Wir halten unsere Wirklichkeit für
«wirklicher» als die Wirklichkeit der Kinder.



762 schweizer schule 21/80

Kindheit aufzuzwingen. Wir schaffen eine
Kinderwelt im Sinne unserer Schemata von Kind-
gemässheit. Wir machen Bücher für Kinder,
Lieder für Kinder, Feste für Kinder, Kleider für
Kinder, Fernsehen für Kinder, Radio für Kinder,
Spiele fürKinder, Spielzeug fürKinder, Kindergärten

für Kinder etc., alles nach unseren
Vorstellungen davon, was den Kindern gemäss
ist.

Die Statistiken geben ein beredtes Zeugnis
von der desinteressierten und gleichgültigen

Einstellung unserer Gesellschaft den
Kindern gegenüber.

Und ist nicht sogar die Kindersprache eine
Eigenproduktion von uns Erwachsenen? Wir
verkindlichen die Kinder. Wir richten ihre Welt
ein, indem wir unsere Welt entproblematisie-
ren, verharmlosen, harmonisieren und dosieren.

Die Kinder werden in eine heile Welt
hineinmanövriert, aus der sie im Moment, wo sie
erwachsen werden sollen, nur unter Mühen
herausfinden: sie «pubertieren». Die Erziehung
wird zu einem kustodialen System, einer
Institution der Bewahrung, Bevormundung und
Kontrolle. Das erzieherische Geschehen
gefriert zu einer Mechanik der Machtausübung.
Die Unterdrückung der Kinder ist die Folge der
Wahrnehmung der Kindheit als blosser
Vorstufe des Erwachsenseins. Zusammen mit
dem Desinteresse an den Kindern, das in
derselben Wahrnehmung wurzelt, ergeben sich
die Koordinaten der Kinderfeindlichkeit unserer

Gesellschaft. Die Statistiken geben ein
beredtes Zeugnis von der desinteressierten
und gleichgültigen Einstellung unsererGesell-
schaft den Kindern gegenüber. Immer mehr
Kinder werden verletzt und getötet im
Strassenverkehr. Kinder werden geschlagen,
misshandelt und sexuell missbraucht. Kindliche
Verhaltensstörungen nehmen zu. Ebenso
psychosomatische Symptome und Schul-
stress. Noch immer ist es in unseren Schulen
gesetzlich erlaubt, Kinder körperlich zu strafen.

Die Zahl der Selbstmordversuche und der
Selbstmorde von Kindern und Jugendlichen
ist erschreckend gross. Der kindliche Lebensraum

wird zunehmend eingeschränkt, innerhalb

wie ausserhalb unserer Wohnungen. Wir
drängen die Kinder ab in einengende Reservate.

Etc.

Vielleicht mag all das Anlass dazu geben, die
Erziehung abschaffen, die Kindheit verbieten
und die Kinder «befreien» zu wollen. Doch wir
haben gesehen, dass die Kindheit kein isoliertes

Moment unserer Gesellschaft ist. Sie ist als
Folge eines Wandels der menschlichen Figu-
rationen zu verstehen, in den die verschiedensten

institutionellen Bereiche einbezogen sind
und an dem sowohl geplante wie ungeplante
Prozesse teilhaben. Die Kindheit ist nicht
etwas übergeschichtlich Invariantes, daseinmal
entdeckt werden musste und ein andermal
wieder vergessen werden könnte. Sie ist auch
nicht etwas, das zu erfinden war und
dementsprechend wieder rückgängig gemacht werden

könnte. Die Kindheit ist vielmehr ein
Moment der menschlichen Beziehungen, eine
Seite der modernen Gesellschaft, wie der
Erwachsene, die Familie, der Staat andere
Seiten der Gesellschaft darstellen. Es ist
daher nicht möglich, die Ambivalenz der Er-
wachsenen-Kinder-Beziehung, in die uns der
Zivilisationsprozess getrieben hat, durch
punktuelle Massnahmen aufzulösen. Diese
Ambivalenz auszuhalten ist echtes pädagogisches

Ethos. Sowohl der Ruf nach der
Abschaffung von Erziehung und Schule wie die
Forderung nach der Unterwerfung des Kindes
unter den Willen der Erwachsenen entziehen
sich der pädagogischen Verantwortung.

Im Anderssein der Kinder liegt eine von den
Erwachsenen noch kaum genutzte Chance,
sich selbst zu erkennen.

Die Auslieferung des Kindes wie die
Unterdrückung des Kindes sind permanente Gefahren

der Erziehung, die sich wohl dann am
ehesten überwinden lassen, wenn wir in der
historisch gewachsenen Differenz von Kindheit

und Erwachsenheit einen Appell zur
Öffnung unser selbst sehen können. Im Anderssein

der Kinder liegt eine von den Erwachsenen

noch kaum genutzte Chance, sich selbst
zu erkennen. Wenn wir sehen lernen, wie
genau die Kinder uns wahrnehmen und reflektieren,

wie sie unser Verhalten und unseren
Charakter spiegeln und uns dadurch zu einer
vertieften Beziehung zu uns selbst verhelfen
können, dann sind wirdavorgeschützt, unsere
Kinder zu verraten oder zu unterdrücken.



schweizer schule 21/80 763

Wenn wir in diesem Sinne die ambivalente
Differenz von Kindheit und Erwachsenheit als
Chance zur Öffnung und Erkenntnis unserer
eigenen Identität wahrnehmen und nutzen,
dann ist Erziehung nicht mehr ein eingleisiges
und monokausales Geschehen, etwas, was
von den Erwachsenen zu den Kindern fliesst.
Erziehung ist nicht mehr die blosse
Vervollständigung eines noch unfertigen menschlichen

Wesens. Vielmehr ist die Erziehung ein
wechselseitiges Verhältnis, ein interaktives
Geschehen, das von beiden Seiten ausgeht
und auf beiden Seiten Veränderungen zu
bewirken vermag. Dann tritt nicht mehr allein das
Kind, sondern auch der Erwachsene aus dem
Erziehungsverhältnis als ein Veränderter
heraus. Diese Idee von Erziehung stösst auf
Widerstand. Aber sie ist die einzig humane
Form von Erziehung.

Beigezogene Literatur
Ariäs, Ph Geschichte der Kindheit, München- Hanser

1977 (4 A.)
van den Berg, J H Metabletica - Uber die Wandlung

des Menschen, Göttingen: Vandenhoeck&
Ruprecht 1960
Boesch, H.. Kinderleben in der deutschen
Vergangenheit, Dusseldorf: Diederichs 1979 (Reprint der
Ausgabe von 1900).
Bräker, U.. Lebensgeschichte und natürliche Abenteuer

des Armen Mannes im Tockenburg, Stuttgart
Reclam 1979
von Braunmühl, E Antipädagogik - Studien zur
Abschaffung der Erziehung, Weinheim Beltz 1975

Brück, H Die Angst des Lehrers vor seinem Schüler

- Zur Problematik verbliebener Kindlichkeit in der
Unterrichtsarbeit des Lehrers, Reinbek Rowohlt
1978
Ciaessens, D. &P. Milhoffer (eds). Familiensozio-
logie - Ein Reader als Einführung, Frankfurt
Athenäum 1973
Elias, N.. Uber den Prozess der Zivilisation, 2 Bde.,
Frankfurt: Suhrkamp 1976
Eischenbroich, D : Kinder werden nicht geboren -
Studien zur Entstehung der Kindheit, Frankfurt- päd
extra buchverlag 1977
Firestone, Sh Nieder mit der Kindheit' in: Kursbuch
34, Berlin Kursbuch-Verlag 1973

Foucault, M Uberwachen und Strafen, Frankfurt:
Suhrkamp 1977
Habermas, J : Strukturwandel der Öffentlichkeit -
Untersuchungen zu einer Kategorie der bürgerlichen

Gesellschaft,Neuwied Luchterhand1974(6.A.)
von Hentig, H., et al Jugend in derGesellschaft- Ein
Symposion, München. Deutscher Taschenbuch-
Verlag 1975.
Herzog, W.: Die These vom Funktionsverlust der
Familie und ihre Rezeption in derfamiliensoziologi-
schen Literatur, Ms., Zürich 1975
Huizinga, J.. Herbst des Mittelalters, Stuttgart:
Kröner 1975
lllich, I EntSchulung der Gesellschaft, München
Kösel 1972
Johansen, E M Betrogene Kinder - Eine Sozialgeschichte

der Kindheit, Frankfurt. Fischer 1978
Lepenies, W • Soziologische Anthropologie -
Materialien, München Hanser 1971

Mannoni, M. «Scheisserziehung» - Von der Antipsy-
chiatrie zur Antipädagogik, Frankfurt: Syndikat1976
de Mause, L (ed.): Hört ihr die Kinder weinen - Eine
psychogenetische Geschichte der Kindheit, Frankfurt:

Suhrkamp 1977
Mead, G H : Geist, Identität und Gesellschaft, Frankfurt

Suhrkamp 1973
Mitterauer, M & R Sieder: Vom Patriarchat zur
Partnerschaft - Zum Strukturwandel der Familie, München

C. H Beck 1977.
Neue Gesellschaft für Bildende Kunst & Staatliche
Kunsthalle Berlin (eds): Die gesellschaftliche
Wirklichkeit der Kinder in der Bildenden Kunst, Berlin
Elefanten Press 1980 (2 A)
Oeter, F (ed): Familie und Gesellschaft, Tübingen
1966.
Rosenbaum, H. (ed)- Familie und Gesellschaftsstruktur

- Materialien zu den sozioökonomischen
Bedingungen von Familienformen, Frankfurt
Fischer 1974
Rousseau, J. J Emil oder Über die Erziehung, Paderborn:

Schöningh 1975 (3. A)
Rutschky, K. (ed): Schwarze Pädagogik - Quellen
zur Naturgeschichte der bürgerlichen Erziehung,
Frankfurt Ullstein 1977.
Schörer, R Das dressierte Kind, Berlin. Wagenbach
1975.
Steffen, H. (ed) Bildung und Gesellschaft - Zum
Bildungsbegriff von Humboldt bis zur Gegenwart,
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1972
Weber-Kellermann, I: Die Kindheit: Kleidung und
Wohnen, Arbeit und Spiel - Eine Kulturgeschichte,
Frankfurt- Insel 1979


	Kinder sind anders : einige Überlegungen zur Ambivalenz der Erziehung [Fortsetzung]

