
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 67 (1980)

Heft: 19

Artikel: Kinder sind anders : einige Überlegungen zur Ambivalenz der
Erziehung

Autor: Herzog, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-535445

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-535445
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


662 schweizer schule 18/80

Kinder sind anders I.Teil
Einige Überlegungen zur Ambivalenz der Erziehung

Walter Herzog

«Kind zu sein ist nicht einfach».
ASTRID LINDGREN

«Die Erwachsenen machen irgend etwas
falsch.» PETER BICHSEL

Wir leben in einer Zeit, wo Krisen Mode sind
und Alternativen ins Kraut schiessen, wenigstens

in Gedanken. Traditionen radikal in Frage

zu stellen und für die Abschaffung aller Art
von Institutionen zu plädieren, gehört zur
vermeintlichen Progressivität unserer Alltagskultur.

In den Sog der blühenden Abschaffungsphantasien

sind seit einigerZeit auch so natürlich

erscheinende Dinge wie die Schule, die
Erziehung und gar die Kindheit geraten. Der
Gesellschaftskritiker IVAN ILLICH hält unsere
Schulen für hoffnungslos veraltet und tritt für
eine radikale EntSchulung unsererBildungsin-
stitutionen ein. Der «Antipädagoge»
EKKEHARD VON BRAUNMÜHL hat sich zum Ziel
gesetzt, jegliche Form von Erziehung
bedingungslos abzuschaffen. Der Slogan, mit dem
erfürsein Anliegen wirbt, ist derAntiatomkraft-
bewegung nachempfunden: «Erziehung? -
Nein danke!» Die Feministin SHULAMITH
FIRESTONE skandiert «Nieder mir der Kindheit!»
und ist überzeugt, der beste Weg, ein Kind zu
erziehen, sei, es in Ruhe zu lassen. Mit
Schimpf und Schande überhäuft die
Psychoanalytikerin MAUD MANNONI die «Scheisser-
ziehung» und bekämpft vehement den
«Mythos» der Kindheit. RENE SCHERE behauptet
gar, die pädagogische Beziehung sei ihrem
Wesen nach pervers, weil sie die leidenschaftliche

Sinnlichkeit des Menschseins aus-
schliesse. Er will daher das «pädagogische
Laster» ausmerzen. Im Fahrwasser der «Anti-
psychiatrie» versucht die «antipädagogische»
Bewegung das Ende von Kindheit und Erziehung

zu propagieren. Was ist davon zu halten?
Sollen wir tatsächlich die Erziehung abschaffen?

Sprechen die «Antipädagogen» wirklich
im Interesse der Kinder? Schütten sie nicht
vielmehr das Kind mit dem Bade aus? Sehen
wir zu.
Wir sind uns gewohnt, unsere Geschichte als

eine Entwicklung zum Besseren zu sehen. Wie
barbarisch waren doch die Zeiten des Mittelalters,

wo keine Gleichheit der Menschen
herrschte, keine Gerechtigkeit, vielmehr
Gewalt und Unterdrückung. Wo das Volk ungebildet

war, weder lesen noch schreiben konnte.
Wo Hexen verbrannt und Mörder gevierteilt
wurden. Wo die bittersten sozialen Gegensätze

als natur- und gottgewollt galten, überladener

Prunk neben jammernder Armut. Wo man
den Naturgewalten schmählich ausgeliefert
war, gegen Missernten, Kälte, Krankheit, Pest
und Tod nichts vermochte. Wo devote
Gottesgläubigkeit, Aberglaube und Angst vor
Hölle, Teufel und Hexen wirr durcheinander
gingen. Wo Kriege, Raubzüge, Vergewaltigungen,

Plünderungen, Blutrache, Grausamkeiten
aller Art und Ungerechtigkeiten das Leben
permanent verunsicherten. Wie haben wir es
doch besser. Sozialer Staat, Gerechtigkeit,
Freiheit, Ruhe und Ordnung, Sicherheit, Technik

und Medizin, Demokratie, Bildung: alle die
Errungenschaften, die wir uns und unserer
Zivilisationsgeschichte zuschreiben. Der Weg
zu uns ist ein Weg aus der Barbarei hin zum
Guten. So sehen wir es.
Wenn dem so ist, was sollen dann die Rufe
nach der Befreiung des Kindes, der
Entkolonialisierung der Kinderkultur, der Abschaffung
von Erziehung und Schule? Leben wir
vielleicht doch noch in der Barbarei, zumindest
was das Verhältnis zu unseren Kindern
anbelangt? Die Humanität einer Gesellschaft be-
misst sich danach, wie sie mit ihren Kindern
umgeht. Fragen wir uns daher, wie das Verhältnis

zu den Kindern in früheren Zeiten beschaffen

war und wie es heute aussieht.

Die Kinder im Mittelalter
Im Mittelalter war es auch um die Kinder nicht
gerade gut bestellt. Ja, einen besonderen
Altersstatus «Kindheit» hat man kaum gekannt.
Das Kind lebte, sobald es sich selbständig
fortbewegen und verständlich machen konnte,

mit den Erwachsenen, nahm teil an deren



schweizer schule 18/80 663

Aktivitäten und unterschied sich nicht länger
von ihnen. Die Kindheit war auf das früheste
Kindesalter beschränkt, auf die Zeit, wo das
kleine Wesen ohne fremde Hilfe nicht auskommen

konnte. Solange aber hat es praktisch
nicht gezählt als Mensch. Man war ihm gegenüber

gleichgültig. Das hatte seinen Grund
nicht zuletzt in der hohen Kindersterblichkeit.
Wenn von einem Dutzend Kinder die Hälfte ein
höheres Alter erreichte, war das viel. Noch für
das 18. Jahrhundert ist anzunehmen, dass ein
Drittel bis ein Fünftel der Neugeborenen ihr

älterer Kinder keine schmerzlichen Gefühle
aufkamen. ULRICH BRÄKER, der «arme Mann
im Toggenburg», berichtet 1789 von einer
schweren Krankheit, die er in seiner Jugend
durchleiden musste. Nach seiner Genesung
habe sein Vater, den er sonst als gütig und
liebenswürdig schildert, zu ihm gesagt: «Danke
deinem Schöpfer!... Er hat dein Flehen erhöht
und dir von Neuem das Leben geschenkt. Ich
zwar, ich will dir's nur gestehen, dachte nicht,
wie du, Uli, und hätt' dich und mich nicht
unglücklich geschätzt, wenn du dahingefahren
wärst. Denn, ach! Grosse Kinder, grosse
Sorgen! Unsre Haushaltung ist überladen - Ich
hab' kein Vermögen - Keins von Euch kann
noch sicher sein Brodt gewinnen ...»

Das kleine Kind wurde im Mittelalter nicht
als menschliches Individuum angesehen.

erstes Lebensjahr nicht vollenden konnten,
und nur die Hälfte der Bevölkerung erreichte
ein Altervon zehn Jahren. Das dauernde Erlebnis

von Geburt und Tod stumpfte ab. Das kleine
Kind wurde nicht als menschliches Individuum
angesehen. Man konnte sich nicht zu sehr an
etwas binden, das man als potentiellen Verlust
zu betrachten hatte. Wer es sich finanziell
leisten konnte, gab sein Kind unmittelbar nach
der Geburt einer Amme zur Aufzucht. Die
Ammen verstiessen oft ihre eigenen Kinder,
vornehmlich ihre Töchter, um durch die Pflege
der Kinder reicher Eltern zu Verdiensten zu
kommen. So wurden beispielsweise von den
21 000 Neugeborenen in Paris im Jahre 1780
17 000 zu Säugammen aufs Land gegeben,
700 wurden von Ammen in der Stadt verpflegt,
2000 oder 3000 kamen in Heime und lediglich
700 wurden von ihren eigenen Müttern gestillt
und aufgezogen.

Man war den Kindern gegenüber distanziert,
unbeteiligt. Zur Kindestötung war es daher
kein allzu grosser Schritt. Kinder wurden
ausgesetzt, im Stiche gelassen, erstickt, erschlagen,

erdrosselt, ertränkt, vernachlässigt etc.
Auch älteren Kindern gegenüber war die elterliche

Bindung nicht allzu stark. Vor allem in
den niederen Schichten des Volkes, wo Armut
herrschte und das Leben nicht selten ein
Kampf um die blosse Existenz war, stellten die
Kinder eine starke Belastung dar, wenigstens
solange sie nichts zum Unterhalt der häuslichen

Gemeinschaft einbrachten. So ist es
denn nicht erstaunlich, dass auch mit dem Tod

Das Fehlen von Altersklassen

Die mittelalterliche Gesellschaft hatte kaum
ein Verhältnis zu ihren Kindern. Waren sie
jedoch einmal über die meist tödlichen Hürden
von Hilflosigkeit und Krankheit hinweg und
konnten sie sich als Individuen artikulieren, so
wurden sie sogleich in die Welt der Erwachsenen

aufgenommen. Kein Verhaltensbereich
war für die Kinder ausgeklammert: Arbeit,
Kultur, Religion, Vergnügen, Gespräche,
Sexualität, Geburt, Tod etc. waren den «Kindern»
gleichermassen zugänglich wie den Erwachsenen.

Das Leben war den Altersgruppen
gemeinsam. Die Altersstufen waren
durchmischt. Es existierte eine ungeregelte und
ungleichmässige Durchdringung von jung und
alt in den verschiedensten Funktionen.
So hat beispielsweise das Spiel erst allmählich,

im Verlaufe des 17. und 18. Jahrhunderts,
seinen Charakter als spezifisch kindliches
Phänomen erhalten. Vorher wurde nicht so
rigoros wie heute zwischen Spielen für Kinder
und Spielen für Erwachsene unterschieden.
Den einen wie den anderen waren dieselben
Spiele geläufig, und eigentliches Kinderspielzeug

ist nur rudimentär nachweisbar. Um 1600
erstreckt sich die Spezialisierung der Spiele
erst auf die frühe Kindheit, vom dritten oder
vierten Lebensjahr an verwischt sie sich und
hört dann ganz auf. Von da an spielt das Kind
dieselben Spiele wie die Grossen. Was man,
aus unserer heutigen Perspektive, auch umgekehrt

zu sehen hat: Die Erwachsenen spielen
dieselben Spiele wie die Kinder!



664 schweizer schule 18/80

Auch die Literatur und das Erzählen von
Geschichten waren nicht etwa allein für die Kinder
bestimmt, sondern richteten sich ebenso an
die Erwachsenen. Man hörte Märchen zur
alltäglichen Zerstreuung, etwa so, wie man heute
Kriminalromane liest. Erst allmählich, etwa Ende

des 17. Jahrhunderts, werden die Märchen
allein den Kindern überlassen und als gemäs-
ses Ausdrucksmittel der kindlichen Welt
verstanden. Eine spezielle Kinderliteratur
entstand im Verlaufe des 17. Jahrhunderts.

Analoges gilt für die Sexualität, die als Thema
für Gespräche und Scherze kaum tabuisiert
war, und dies sowohl im Umgang der Erwachsenen

untereinander wie in der Beziehung der
Erwachsenen zu den Kindern. Es war allgemein

üblich, die Kinder in die sexuellen Späs-
se der Erwachsenen mit einzubeziehen, und
die öffentliche Meinung fand daran nichts An-
stössiges. Die Kinder schliefen normalerweise
gemeinsam in einem Bett oder in den Betten
ihrer Eltern, oft auch zusammen mit Bediensteten.

Der nackte Körper löste keine Reaktionen
der Scham oder der Befangenheit aus. Wie
wenig die Sexualität problematisiert wurde,
zeigen die Tagebuchaufzeichnungen von
HEROARD, dem Arzt des jungen LOUIS XIII, die
eine anschauliche Schilderung einer
höfischen Kindheit zu Beginn des 17. Jahrhunderts

geben. HEROARD berichtet, wie sexuelle
Beziehungen zwischen Erwachsenen der

Anschauung des Dauphins keineswegs entzogen

waren. Er ist Zeuge des Geschlechtsverkehrs

seiner Eltern und der Dienstboten, die im
selben Zimmer schlafen wie er. Als Dreijähriger

weiss er, dasserim Bett seiner Mutter
entstanden ist und äussert sich über Stellungen
des Geschlechtsverkehrs. Er empfindet sich
als sexuelles Wesen und wird von den Erwachsenen

darin bestätigt. Wiederum bringt das
17. Jahrhundert einen Wandel. Es setzt sich
allmählich die Vorstellung der kindlichen
Unschuld durch. Die «Schwächen» des Kindes
werden «entdeckt» und verlangen nach
erzieherischer Stütze. Das Kind benötigt pädagogische

Hilfe, um nicht den Gefährdungen des
Lebens ausgeliefert zu sein.

Auch die Kleidung schaffte in der mittelalterlichen

Gesellschaft keine Differenz der Altersstufen.

Sobald das Kind den Stoffbandagen,
die man als «Windeln» eng um seinen Körper
wickelte, entwachsen war, wurde es wie die

anderen Männer und Frauen seines Standes
gekleidet. Hinsichtlich ihres Aufzuges
unterschieden sich die Kinder in nichts von den
Erwachsenen. Die Kleidung war für alle gleich,
ein wohl untrügliches Zeichen dafür, dass die
«Kinder» eben nicht als Kinder, sondern als
kleine Erwachsene gesehen wurden.

Die Schule fügt sich bruchlos in das bisher
skizzierte Bild der mittelalterlichen Einstellung
zur Kindheit. Die Schule ist aus der Notwendigkeit

erwachsen, Nachwuchs für den
Priesterberuf heranzubilden. Ursprünglich daher
ausschliesslich berufspraktisch, d. h. auf die

Das wichtigste Prinzip der mittelalterlichen
Schule war die Simultaneität des
Unterrichts: die verschiedenen Fächer wurden
gleichzeitig dargeboten.

Vermittlung der technischen Fertigkeiten zur
Zelebrierung der Messe ausgerichtet, erweiterte

sich der Unterricht allmählich zur
Lateinschule. Einen Elementarunterricht gab es
nicht. Lesen, Schreiben und derGebrauch der
Muttersprache wurden in der Familie oder in
der Berufsausbildung erlernt. Auch gab es keine

Unterrichtsstufen, d. h. eine Anordnung des
Stoffes nach seinem Schwierigkeitsgrad
kannte man nicht. Das wichtigste Prinzip der
mittelalterlichen Schule war die Simultaneität
des Unterrichts: die verschiedenen Fächer
wurden gleichzeitig dargeboten. Die Schüler
absolvierten die Fächer in zufälliger Reihenfolge.

Die älteren Schüler unterschieden sich
von den jüngeren nicht hinsichtlich der
Gegenstände, die sie studierten, denn diese
waren für alle gleich, sondern hinsichtlich der
Anzahl der Wiederholungen des Stoffes. Dem-
gemäss waren die Schüler nicht als
Altersgruppe umschreibbar. Die mittelalterliche
Schule war völlig altersindifferent. Lernbegierige

Erwachsene als Schüler störten den
Unterricht keineswegs. Niemanden erstaunte es,
in der Schule alle Altersstufen gleichzeitig
anzutreffen.
Die Prinzipien der fehlenden Stufung des
Unterrichts, der Repetition und der Simultaneität
bewirkten eine unaufhörliche und permanente
Fluktuation der Schülerschaft. Wir finden



schweizer schule 18/80 665

damit auch in der Schule dieselbe Durchmischung

der Altersklassen, wie wir sie beim
Spiel, der Sexualität, der Kleidung etc.
angetroffen haben. Und auch hier bilden sich,
parallel zur Abgrenzung der Kinder von den
Erwachsenen in der übrigen Gesellschaft,
allerdings etwas früher beginnend, Altersgruppierungen.

Die Differenzierung der Schüler in
Schulklassen jedoch lässt sich erst seit dem
Übergang vom 16. zum 17. Jahrhundert deutlich

nachweisen. Dabei blieb zunächst der
gemeinsame Unterrichtsraum bestehen. Die
Klassen bekamen ihre Lehrer und versammelten

sich an verschiedenen Orten innerhalb
eines einzigen Saales. Interessant die
pädagogische Rechtfertigung, die man für diese Art
Didaktik fand: «Die Schüler sind dort, wo sie
sehr zahlreich sind, am lebhaftesten und
erzielen die besten Erfolge, denn dort fühlen
sich Schüler und Lehrer zum Wetteifern
angespornt» (JOHANN STURM). Erst die zahlen-
mässige Zunahme dereinzelnen Klassen führte

zur Notwendigkeit einer räumlichen
Trennung. Damit ist ein langwieriger Prozess
abgeschlossen, der von der in jeder Hinsicht
gemischten Schülerschaft der mittelalterlichen
Schule, die an einem einzigen Ort versammelt
und zumeist einem einzigen Lehrer anvertraut
war, unterrichtet nach den Prinzipien einer
«simultaneistischen Pädagogik» (PHILIPPE
ARIES), zur Differenzierung der Schüler in
Klassen mit eigener Räumlichkeit und eigenem

Lehrer und zur modernen Struktur der
Schulklasse führt.

Die Geburt der Familie

Wie ist diese Entwicklung zu verstehen?
Offenbar muss im 17. Jahrhundert mit der Kindheit

etwas geschehen sein. Ein Wechsel in der
Einstellung dem Kind gegenüber. Vorher, in
der mittelalterlichen Gesellschaft, galt es als
kaum beachtenswert oder als kleiner Erwachsener,

nachher wird ihm ein besonderer Status

zugeschrieben, eine Sonderstellung, die
irgendwie vom Erwachsensein verschieden
sein muss. Warum dieser Wandel in der
Wahrnehmung des Kindes? Was ist geschehen?
Offensichtlich muss sich das Verhältnis von
Kindern und Eltern verändert haben. Das familiäre

Beziehungsgeflecht ist anders geworden.
Die Familie. Was wissen wir von der Familie?

Die Familie im modernen Sinne ist ein Produkt
etwa der letzten zweihundert Jahre. Das lässt
sich bereits der Wortgeschichte von «Familie»
entnehmen. Im altrömischen Recht bedeutete
«familia» ursprünglich soviel wie Haus-
Dienst- und Gesindeordnung. Damit wurde
alles zusammengefasst, was zum Haushalt ge-

Die Familie im modernen Sinne ist ein
Produkt etwa der letzten zweihundert Jahre.

hörte: Personen und Sachen, einschliesslich
der unfreien Dienstleute. Erst später verstand
man unter dem Begriff «Familie» auch eine
lediglich Personen umfassende, auf Verwandtschaft

gegründete Gemeinschaft, d. h. einen
grösseren Kreis von unter sich verwandten
Individuen gleichen Namens. Im deutschen
Sprachraum ist das Wort «Familie» erst spät
heimisch geworden, gegen Ende des 18.
Jahrhunderts. Bis dahin war die Bezeichnung
«Haus» oder «ganzes Haus» gebräuchlich.
«Haus» meinte die Gesamtheit der in einem
Haus zusammen lebenden Menschen, also
auch Knechte, Mägde, Lehrlinge, Gesellen,
Gäste etc. Eine Trennung von Haushalt und
Betrieb, sei dies Landwirtschaft, Viehzucht,
Handel oder Gewerbe, gab es nicht. Für die
Kinder war dementsprechend die Arbeitswelt
etwas unmittelbar Anschauliches, an der sie
sich auch frühzeitig schon zu beteiligen hatten.

Das «Haus» versorgte auch die Kranken,
die Invaliden und die Alten. Auch war es eine
juristische Einheit, und der Hausherr besass
politische Rechte.
Die Familie im Sinne des «Hauses» war keine
intime, separierte Kleingruppe, wie wir sie
heute kennen. Auch die Ehe war dementsprechend

kein Verhältnis, das auf Emotionalität
beruhte. Die Heirat war eine finanzielle
Transaktion. Man heiratete nicht für sich, sondern

Man heiratete nicht für sich, sondern für
die Gemeinschaft.

für die Gemeinschaft. Die Familie des
englischen Adels beispielsweise wurde kaum von
Banden des Gefühls oder der Zuneigung
zusammengehalten. Die Tudor-Familie war eine



666 schweizer schule 18/80

Institution zur Weitergabe von Leben, Name
und Besitz. Genauso konnten an den französischen

Höfen des 18. Jahrhunderts Mann und
Frau ein Eigenleben führen, das lediglich
durch bestimmte gesellschaftlich geforderte
Repräsentationspflichten eingeschränkt war.
Im übrigen mochten sie sich lieben oder nicht,
sich die Treue halten oder nicht, ihre Beziehung

konnte so kontaktarm sein, wie es nur
immer ihre Verpflichtung zu gemeinsamer
Repräsentation zuliess. Häuslichkeit oder ein
Familiengefühl konnte nicht aufkommen.

Die Familie wird zum Ort der «Sentimentalität».

Mit den bürgerlichen Revolutionen veränderte
sich die Struktur der Familie. Die Bildung zen-
tralistischer Staaten und die kapitalistische
Produktionsweise lösten allmählich die starke
Lebensgemeinschaft des «Hauses» auf, indem
sie immer mehr ihre Funktionen übernahmen.
Die Arbeit wurde aus dem «Hause»
ausgegliedert und in einem autonomen
gesellschaftlichen Subsystem verdichtet. Juristische,

militärische, politische, medizinische
etc. Funktionen gehen an den Staat über. Das
«Haus» erleidet einen Funktionsverlust. Es bildet

sich eine «Öffentlichkeit», als deren
Gegenpol erst jetzt die «Privatheit» der Familie
entsteht. Parallel dazu trennen sich Rationalität

und Emotionalität: Die Familie wird zum Ort
der «Sentimentalität». Das Gefühlsleben, das
vorher im Kontakt mit einem breiten Verkehrskreis

stattgefunden hat, wird «privatisiert», in
den Schoss der Familie hineingenommen. Von
den vielfältigen Funktionen des «Hauses»
verbleibt der Familie praktisch allein noch die
Erziehung der Kinder. Damit werden diese für die
Familie von besonderer Wichtigkeit. Die Familie

organisiert sich geradezu um das Kind
herum und hebt es dadurch aus seiner
mittelalterlichen Anonymität heraus. Die familiale
Emotionalität umgreift die Kinder, deren Verlust

damit nicht mehr schmerzlos ertragen
werden kann.

Auch die Ehe wird gefühlsgeladen und
schliesslich ganz zur persönlichen Angelegenheit

zweier Menschen. Innerhalb der Fami¬

lie wird sie zum potenzierten Intimbereich, zum
Intimbereich im Intimbereich. Durch die
Ausgrenzung der elterlichen Sexualität entsteht
eine Unsicherheit im Verhalten: das Kind wird
als potentieller «Spion» empfunden, dessen
Neugier mit Angst abgewehrt wird. Die Eltern
haben sich permanent mit dem Problem
herumzuschlagen, wie weit die Intimität der
Familie ins eheliche Verhältnis ausgedehnt
werden soll. Aber nicht nur für die Erwachsenen

im Verhältnis zum Kinde wird die Sexualität

zum Problem, auch für das Kind im
Verhältnis zu den Erwachsenen. Durch die Inti-
misierung der Ehe wird ein Bereich des
Erwachsenseins unsichtbar: die genitale
Geschlechtlichkeit wird dem Erfahrungsbereich

der Kinder entzogen. Die Ehe als ein
geschlechtliches Beisammensein ist den
Kindern nicht mehr deutlich. Dort, wo sie früher
Zeugen des geschlechtlichen Kontaktes ihrer
Eltern waren, sehen sie heute nichts mehr.
Gerade dadurch aber, durch den Entzug der
vollumfänglichen Erfahrung, dessen, was
Erwachsensein ausmacht, wird das Kind in eine
selbst, d. h. von den Erwachsenen geschaffene

Kindlichkeit getrieben. Solange das Kind
nicht wissen darf, was alles dazu gehört,
erwachsen zu sein, lebt es in einer Welt, in der es
nicht anders kann als unerwachsen zu sein. Es
wird zum Kinde gemacht und hat Mühe,
erwachsen zu werden.

Mit dem Verlust der Funktionen des «Hauses»

hat die Familie immer mehr an
Anschaulichkeit des Lebens verloren.

Was für die Sexualität gilt, gilt auch für die
Arbeitswelt und anderes mehr. Die Arbeit
verschwindet hinter Fabrikmauern und Glasfassaden.

Kein Kind bekommt dort Zugang. Die
Berufe verlieren ihre «Sichtbarkeit». Wie kann
das Kind die Arbeit eines Buchhalters, eines
Sozialarbeiters, eines Steuerberaters oder
eines Psychotherapeuten «sehen»? Das
Leben der Erwachsenen wird den Kindern zum
Rätsei. Mit dem Verlust der Funktionen des
«Hauses» hat die Familie immer mehr an
Anschaulichkeit des Lebens verloren. Die Welt
der Erwachsenen ist ihr immer mehr entwichen.

Die Fülle des Lebens, wie sie im «Hause»



schweizer schule 18/80 667

anwesend war, ist in der modernen Familie
gefiltert. Die Erwachsenheit entschwindet dem
Anblick der Kinder, hüllt sich in einen Nebel
der Unanschaulichkeit.
Die Welt des Kindes wird zu einem fast
geschlossenen «Schonraum», in dem es
aufwachsen soll und muss. Sowohl die Familie
wie die Schule verändern ihr Verhalten dem
Kinde gegenüber. Die Begegnung mit dem
Kinde wird pädagogisch: das Leben wird ihm
dosiert zugeführt. Das Kind wird schrittweise
in die Welt der Erwachsenen eingeführt. Die
Sexualität, die Arbeit, die Religion, das Vergnügen,

die Literatur, die Musik etc., all das wird
didaktisch aufbereitet und dem Kinde in Raten
zugeführt. Das Kind muss vor zu viel Welt
bewahrt werden. Erwachsensein wird dem Kinde
nicht mehr unmittelbar gezeigt, vielmehr
präpariert man die Welt und setzt sie dem Kinde
stückweise vor. Und vor allem sagt man den
Kindern, wie sie sich verhalten sollen. Das
Bewusstsein einer möglichen Diskrepanz von
Sein oder Sollen entwickelt sich, jener Diskrepanz,

von deralle Pädagogik schliesslich lebt.
Kinderspiele, Kinderlieder, Kinderliteratur,
Kinderzimmer entstehen, Kindergärten,
Kindesrecht, Kinderkultur, Kindergottesdienste,
Kinderstunden, Kinderkrankheiten, Kinderbücher,

Kinderfilme, Kinderpsychologie, Kinderlügen,

Kinderzeichnungen, Kindersexualität,
Kindersprache, Kinderfeste, Kinderrepublik,
ein «Jahrhundert des Kindes» und ein «Jahr
des Kindes»: das Kind kann nicht mehranders,
denn «kindlich» sein. Es hat seinen Ort
zugewiesen bekommen: die Familie, jener Ort, von
dem fast alle Erwachsenheit weggenommen
und dem Kinde entzogen worden ist.

Frau und Kind als Objekte der Verklärung

In der Familie zurückgeblieben ist allein noch
die Frau, die Mutter des Kindes. Frau und Kind
finden ihren «eigentlichen Ort in der
gefühlsgeladenen und intimen Privatheit der Familie.
Daraus wird verständlich, wie die Frau der
bürgerlichen Gesellschaft ein Objekt der
Verklärung werden konnte. Sie wird zur
Repräsentantin einer heilen Welt, einer Gegenwelt
zur harten Wirklichkeit des ökonomischen
Lebens, in das der Mann eingespannt ist, von
dem er aber immer wieder zurückkehren will,
um seine emotionale Rekreation zu besorgen.

Erst die Aufteilung der Gesellschaft in
einzelne relativ autonome Sektoren und die
Zuordnung des Mannes zum Bereich der
materiellen Produktion hat für die Frau die
spezifische Rollenproblematik geschaffen,
gegen die sie heute ankämpft.

Frau und Familie werden zu einer Oase des
Friedens verklärt. Die Frau wird zum Attribut
der Freizeit des Mannes. Die Erotisierung der
Frau, wie sie uns tagtäglich von Werbung und
Massenmedien repetiert wird, ist das Produkt
eines sozialen Wandels. Die Rolle der Frau
wurde in den Haus- und Ehebüchern des
19. Jahrhunderts formuliert. Diese Verhaltens-
reglemente sind als Reaktion auf die
gesellschaftlichen Wandlungen zu verstehen, durch
die die umfassende soziale Struktur des «Hauses»

zur Familie mit reduzierten Funktionen
zusammenschrumpfte. Erst die Aufteilung der
Gesellschaft in einzelne, relativ autonome
Sektoren und die Zuordnung des Mannes zum
Bereich der materiellen Produktion hat für die
Frau die spezifische Rollenproblematik
geschaffen, gegen die sie heute ankämpft. Die
Frau hatte eine neue Aufgabe zu finden, sich
der veränderten gesellschaftlichen Struktur
anzupassen. Der von den Ehebüchern
propagierte Kodex ist eine Reaktion auf diese
gesellschaftliche Situation. Doch die Lösung,
die er anbietet, ist spannungsgeladen. Eine
Gesellschaft, die den Frauen die Aufgabe
zuweist, ständig heiter und begehrenswert zu
sein, ist eine menschlich verarmte Gesellschaft,

voller Konflikte und Verdrängungen.
Das Kind wird von der Logik der fraulichen
Verklärung miterfasst. Der Mythos von der
kindlichen Unschuld und Reinheit entsteht. Die
Kinder werden zu kleinen Engeln. Kindlichkeit
wird zum religiösen Ideal und findet Eingang in
die Gebetsbücher: «So ihr nicht umkehret und
werdet wie die Kinder...» (Matth. 18,3). Die
Kindheit wird zu einer Zeit nostalgischer
Erinnerungen. Die Welt der Kinder wird zum Paradies

verherrlicht. Ähnliches geschieht später
mit der Jugendzeit. Sie wird idealisiert und von
der Werbeindustrie finanziell mächtig
ausgeschlachtet. Ein Jugendkult entsteht, dem sich
die Erwachsenen nur schwer entziehen können.



668 schweizer schule 18/80

Die zivilisatorische Transformation der Er- Selbstkontrolle wächst nun. Am Hofe entste-

Mit der Darstellung der Entwicklung vom Beziehungen. Sehr viele Menschen hängen

«Haus» zur modernen Familie ist deutlich ge- beständig voneinander ab. Die körperliche

worden, dass die Kindheit nicht einfach «ent- Gewalt wird als Mittel der Auseinandersetzung

deckt» zu werden brauchte oder ein Wandel tabuisiert. Dadurch können Rang- und Gunst-

von Ideen ist, sondern auf veränderte soziale Streitigkeiten nicht mehr via Degen entschie-

Strukturen bezogen ist. Das mittelalterliche den werden- An deren Stelle treten Intrigen,

«Haus» trägt die psychische Konstellation bei denen mit Korten gekämpft wird. Diese

seiner Mitglieder anders als die neuzeitliche verlangen und züchten andere Eigenschaften

Familie. Doch die Familie ist kein isoliertes als die Kämpfe mit der Waffe. Überlegung,

BeGebilde. Sie ist Teil gesellschaftlicherStruktu- Dehnung, Weitsicht, Selbstbeherrschung,

ren. Der Wandel der Familie ist Moment eines Regelung der eigenen Affekte, Menschen-

Wandels der Gesellschaft als ganzer. Darin kenntnis und Taktik werden zu unerlässlichen

miteinbezogen sind nicht zuletzt auch die Er- Voraussetzungen des sozialen Erfolgs. Das

wachsenen. Seit dem Mittelalter ist eine zu- Handeln erfordert eine Analyse der Situation

nehmende «Zivilisierung» des erwachsenen aus der Perspektive des jeweiligen anderen.

Verhaltens festzustellen. Die Spontaneität und Der Mensch steht gewissermassen sich selbst

Affektivität des Verhaltens wurde allmählich in gegenüber. Der andere wird genauer betrach-

Richtung einer verstärkten und gleichmässi- tet> man versucht, seine Individualität zu er-

geren inneren Kontrolle getrieben. Fremd- kennen. Die Beziehungen der Menschen «psy-

zwänge wurden in Selbstzwänge übergeführt. chologisieren» sich.

wachsenen hen erstmals engere Geflechte menschlicher

Das Mittelalter ist durch relativ lockere Figura-
tionen von aufeinander ausgerichteten und
voneinander abhängigen Menschen
gekennzeichnet. Die Verflechtungen der Handlungen
sind gering. Umfassende soziale Strukturen, in

(Fortsetzung folgt in Nr. 21 vom 1. November)

denen Herrschaft und Gewalt neutralisiert /"
sind, gibt es kaum. Die körperliche Gewaltausübung

ist das Privileg einer Fülle frei rivalisierender

Krieger. Das Leben ist durch eine
Unmittelbarkeit des Handelns und des affektiven
Ausdrucks gekennzeichnet. Die Gefühle sind
jäher als heute, der Wechsel von Lust und
Unlust häufiger und unvermittelter.
Differenzierungen und Nuancierungen im Urteil sind
gering ausgeprägt. Das Leben ist extrem und
unsicher. Die gesellschaftliche Kontrolle ist
schwach. Innere Kontrollen sind kaum errichtet.

Ideal als Wiedereinstieg ms Berufsleben.
Typ A: Rhythmisch-tänzerische Gymnastik
Typ B: Pflegerisch-therapeutische
Gymnastik. Jahres- und Intensivkurse.
Diplomabschluss. Verlangen Sie
unverbindlich unsere Dokumentation.

Umschulung zur Gymnastiklehrerin

Die Situation verändert sich mit der Zentralisierung

und Monopolisierung der körperlichen

Gewaltausübung. Es bilden sich im
Innern befriedete Gesellschaften. DerZwang zur


	Kinder sind anders : einige Überlegungen zur Ambivalenz der Erziehung

