
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 67 (1980)

Heft: 5

Artikel: Christliche Erziehung unter veränderten gesellschaftlichen
Bedingungen

Autor: Pöggeler, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-527974

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-527974
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


schweizer schule 5/1980 129

Christliche Erziehung unter veränderten gesellschaftlichen
Bedingungen
Franz Pöggeler

In welchem Umfang und mit welchem Erfolg
wird heute überhaupt noch christlich
erzogen? Die derzeitige Erziehungswissenschaft
gibt fast gar keine Antworten auf diese Frage.

Trotzdem ist das Problem seit dem
Zweiten Vatikanischen Konzil und mehreren
nationalen Synoden brandaktuell geworden.
Aus den entsprechenden Texten kann man
entnehmen, dass man nicht einfach an alte
Traditionen anknüpfen darf, wenn man heute

mit der christlichen Botschaft bei der
Jugend «ankommen» will. Zweierlei ist zu tun:
Einmal müssen die neuen Voraussetzungen
verdeutlicht werden, die durch die Veränderungen

der Gesellschaft bedingt werden;
zum anderen muss völlig neu gefragt werden,

wie sich heute christliche Erziehung
konkret zu den Grundproblemen der Erziehung

und der Gesellschaft äussern kann.
Dabei ist unumgänglich, dass auch
unangenehme Feststellungen getroffen werden
müssen, die eher auf Schwund als Mehrung
der Glaubenssubstanz hinweisen.

Plaidoyer für eine christliche Pädagogik

Eine neue Begründung unter neuen
Bedingungen
Darf man heute überhaupt noch die Formel
«Christliche Pädagogik» in den Mund
nehmen, wenn man im Wirkkreis der
Erziehungswissenschaft ernst genommen werden

will? Verbietet nicht unser heutiges
Wissenschaftsverständnis, eine Erziehungstheorie

zu riskieren, deren Basis eine Religion

ist - und eben nicht eine wissenschaftliche

Weltdeutung?
Tatsache ist, dass heute in der Erziehungspraxis

wieder eindringlicher als in den
sechziger Jahren gefordert wird, der Erzieher

müsse seinen Standpunkt der Weltdeutung

klar definieren und dürfe nicht das
Versteckspiel einer Neutralität betreiben,
die ihm deshalb nicht gut anstehe, weil
Erziehung das Engagement für Grundwerte
bedeute, die unser Leben lebenswert
machen.

Man kann der Praxis keine überzeugende
Antwort geben, wenn man einfach auf
frühere Konzepte von christlicher Pädagogik
zurückgreift; diese muss man natürlich kennen

und als Stufen auf einem Wege würdigen,

der in die Gegenwart hineingeführt hat.
Aber dem Neuansatz christlicher Pädagogik
könnte - vor allem im Bewusstsein der jungen

Erzieher - kein grösserer Schaden
angetan werden, als eine Affinität zwischen
«christlich» und «konservativ» oder gar
«reaktionär» herzustellen. Man muss sich
schon ein bisschen mehr Mühe geben, um
einer neuen christlichen Pädagogik
Realitätsgehalt zu verschaffen.

Plurales Wissenschaftsverständnis
Da christliche wie jede «gruppengebundene»

Pädagogik im Verdacht steht,
unwissenschaftlich zu sein, bedarf es eines
regelrechten Plaidoyers, um sie gegen diesen
Verdacht in Schutz zu nehmen und ihn als
unberechtigt abzuweisen. Zu einem solchen
Plaidoyer ist besonders autorisiert, wer lange

und gründlich um die Glaubwürdigkeit
einer solchen Pädagogik gerungen hat.1
Wenn heute manche junge Pädagogen, die
an sich Sinn und Wirkung des christlichen
Glaubens in der Erziehung erkannt haben,
sich davor scheuen, eine «christliche
Pädagogik» zu erarbeiten und in der Fachdiskussion

zu vertreten, so liegt das meist daran,

dass sie sich von einer sehr problema-

Selbst dort, wo es noch katholische Universitäten

gibt, gehen von diesen kaum spürbare

Impulse zur Aktivierung christlicher
Erziehung aus.

tischen «Orthodoxie» der Wissenschaftsauffassung

haben einschüchtern lassen: Da
wird recht radikal und apodiktisch behauptet,

eine religiöse Begründung von Erziehung

sei für die moderne Erziehungswissenschaft

schon deshalb ausgeschlossen,
weil die rationale Überprüfbarkeit das wich-



130 schweizer schule 5/1980

tigste Kennzeichen von Wissenschaftlichkeit,

Religion aber Sache des Glaubens und
nicht des rationalen Denkens sei. Der
«Kritische Rationalismus» (was immer auch
darunter verstanden werden mag) hat in den
sechziger und siebziger Jahren manchen
Pädagogen dazu veranlasst, jegliche
religiöse oder metaphysische Begründung der
Erziehung aus dem Blickfeld der
Erziehungswissenschaft herauszuhalten. Dass es
dadurch zu einer bedauerlichen Verarmung
gekommen ist, erkennt man erst, sobald
man ältere pädagogische Systeme beachtet,
die oft durch eine Universalität und einen
Reichtum der Sachdarstellung ausgezeichnet

waren, wie ihn der «Kritische Rationalismus»

gar nicht zulässt.
«Orthodox» muss man ein Wissenschaftsverständnis

dann nennen, wenn es andere
Denkansätze scharf ablehnt und z. B. jede
Metaphysik der Erziehung für un- oder aus-
serwissenschaftlich hält. So hat sich z. B.
Wolfgang Brezinka durch die schroffe Art,
wie er die Wissenschaftlichkeit der Pädagogik

vertritt, aus dem Fachgespräch weitgehend

herausmanövriert. Ein unverzichtbares
Kriterium moderner Wissenschaftlichkeit ist
Pluralität. Es muss verschiedene, alternierende

und konkurrierende Theoriemodelle
in der Wissenschaft geben können, auch in
der Erziehungswissenschaft. Denn wo diese
Pluralität abgelehnt wird, wird die Freiheit
des Denkens eingeschränkt, ganz zu
schweigen davon, dass ein Grossteil des
bisherigen pädagogischen Denkens abqualifiziert

wird. Die Theorieansätze von Otto
Willmann und Franz X. Eggersdorfer, von
Fr. W. Foerster und Friedrich Schneider,
von Alfred Petzelt und Gustav Siewerth dürfen

nach den Massstäben, die der «Kritische

Rationalismus» aufgestellt hat, nicht
mehr als Wissenschaft anerkannt werden.
Man fragt sich, ob man es hier mehr mit
Arroganz oder mit Intoleranz zu tun hat.2

Dieses Problem wird übrigens nicht
dadurch gelöst, dass man einer christlichen
oder wie auch immer weltanschaulich
motivierten Pädagogik den Rang einer «vor-
oder überwissenschaftlichen Erziehungslehre»

zuweist, die die Praxiserfahrung des Er-
ziehens gemäss einer Religion oder
Weltanschauung formuliert.3

Der Grad der Degradierung wird hier zwar
gemildert, aber nicht gänzlich kaschiert;
christliche Pädagogik muss es sich da
gefallen lassen, in ein Zwielicht zwischen
Theorie und Magie verwiesen zu werden,
sozusagen in eine Subkultur der
Erziehungswissenschaft.

Übrigens hat das Prinzip der Pluralität auch
für die christliche Pädagogik selbst zu gelten:

Von ihr muss es verschiedene,
rivalisierende Konzepte geben können, und es
gibt sie gottlob ja auch.4 Ähnliches gilt von

Übrigens hat das Prinzip der Pluralität auch
für die christliche Pädagogik selbst zu gelten:

Von ihr muss es verschiedene,
rivalisierende Konzepte geben können, und es
gibt sie gottlob ja auch.

der marxistischen Pädagogik: Sie existiert
im gleichen Plural, in dem es heute
«Marxismen» gibt.
Wissenschaftliches Denken, zumal in einer
so sensiblen Zone wie der der Erziehung,
muss rational (der Vernunft gemäss) sein,
aber nicht zugleich rationalistisch (d. h.: in
Begrenzung des Erkenntnisvermögens auf
rein diskursives Denken, aus dem etwa
Intuition, Phantasie und jede irrationale
Einsicht ausgeschlossen ist). Rationalisten lehnen

z. B. Theologie als Wissenschaft ab,
auch Metaphysik, das heisst ein Philosophieren,

das die Phänomene nicht nur
beschreibt, sondern nach ihrem Sinn fragt,
nach dem Wesen der Dinge. Natürlich ist in
unserm Jahrhundert der «Tod der Metaphysik»

mehr als einmal angesagt worden;
aber man kann metaphysisches Denken
nicht dadurch totreden, dass man es als
unzeitgemäss denunziert.
Nach rund zwei Jahrzehnten des «Kritischen

Rationalismus» in der Erziehungswissenschaft

darf man heute resümieren: Die
erziehungswissenschaftliche Einsicht in Er-
ziehbarkeit und Bildsamkeit des Menschen
ist durch diese Richtung nicht sonderlich
bereichert worden, ja, es ist eine neue grosse

Armut eingetreten, ein Vakuum, nach
dessen Auffüllung heute zumal viele jüngere
Erzieher verlangen. Nur so ist erklärbar,
dass eine neue Aufforderung zum Neuan-



schweizer schule 5/1980 131

satz einer christlichen Pädagogik ein so
starkes Echo gefunden hat.5

«Christliche Pädagogik» oder
Pädagogik von Christen?

Mit dem Gebrauch der Formel «Christliche
Pädagogik» begibt man sich in die Gefahr,
insofern missverstanden zu werden, als man
den Eindruck erweckt, es handle sich hier
bloss um eine «Bereichs»- oder
«Gruppenpädagogik», um eine, die nur für Christen
gilt - und dann folglich auch zum Reichtum
des erziehungswissenschaftlichen Gespräches

gehört, dass Vertreter verschiedener
Positionen von einander lernen können und
möchten, auch von Christen, von Marxisten,
von Anthroposophen oder von welchen
anderen Gruppen auch immer.
Natürlich stünde es um christliche Pädagogik

einfach, wenn sie sich schlicht als
Gruppenpädagogik begriffe und als solche nur
den «Konfessionsdialekt» der einen oder

Christliche Pädagogik muss ihre Zeit- und
Weltoffenheit dadurch beweisen, dass sie
lernfähig ist.

anderen christlichen Denomination verwendete.

Dann wäre christliche Pädagogik nur
ein Instrument zur erziehlichen
Selbstverständigung von Christen untereinander.
Es gibt aber noch einen anderen Ansatz:
den einer Pädagogik von Christen, die so
argumentieren und einen solchen Sprachton

verwenden, dass christliches Denken
über Erziehung in das allgemeine
erziehungswissenschaftliche Forschen und Lehren

eingebracht werden kann.6 Unsere These

ist: Die moderne Erziehungswissenschaft
wäre, auch wenn sie die Säkularisiertheit
der Gesellschaft zu respektieren hat, ein
Verkümmerungsprodukt des Denkens, wenn
sie den Ehrgeiz hätte, religiöse oder
weltanschauliche Einwirkungen auf das Erziehen

völlig auszuklammern. Realistisch wird
Erziehungswissenschaft heute erst dort, wo
es zur Begegnung, zur Konfrontation, zum
Vergleich und zur gegenseitigen Bereicherung

weltanschaulich unterschiedlicher päd¬

agogischer Positionen kommt. Denn diese
Unterschiedlichkeit des Denkens und Glaubens

ist ja in der Erziehungspraxis das
Normale, und es hiesse, die Praxis nicht ernst
genug nehmen, berücksichtigte man nicht
die Pluralität der geistigen Strömungen und
Kräfte. Eine Erziehungswissenschaft, die
von sich behauptet, sozusagen «oberhalb»
von Religion und Weltanschauung angesiedelt

zu sein, ist entweder überheblich oder
naiv, ausserdem blutarm.
Christliche Pädagogik muss ihre Zeit- und
Weltoffenheit dadurch beweisen, dass sie
lernfähig ist - und z. B. auch vom Marxismus

Lehren und Erfahrungen bezieht; zum
Marxismus wäre es wohl gar nicht gekommen,

wenn das Christentum bei der Lösung
der «Sozialen Frage» nicht kläglich versagt
und sich nicht zu sehr auf die Seite der
Besitzenden geschlagen hätte; der Marxismus
hat, auch im missionarischen Charakter seiner

Pädagogiken, etwas säkularisiert
Religiöses an sich, und zwar bis hin zum Chili-
asmus der Zukunftserwartung, zur klassenlosen

Gesellschaft.

«Christliche Pädagogik» im Unterschied zu
«Theologie der Erziehung» und
«Religionspädagogik»

Der erziehungswissenschaftliche
Erkenntnishorizont wird nicht geweitet, sondern
verengt, wenn man z. B. Theologie, Metaphysik
oder normative Pädagogik aus dem
Geltungskreis der Wissenschaftlichkeit aus-
schliesst. Eine Theologie der Erziehung ist
für die Erziehungswissenschaft insofern eine

Bereicherung, als diese Theologie die
religiösen Quellen (Bibel, Koran, Talmud
u. a.) in Hinsicht auf deren Aussagen über
Erziehung befragt; man kann aus dem Alten
und Neuen Testament keine Pädagogik
ableiten, aber man kann wohl biblische
Auffassungen von Erziehung interpretieren;
dadurch wird eine zentrale Voraussetzung für
eine christliche Pädagogik erfüllt. Diese will
und soll ja nicht «herumtheologisieren»,
sondern die Grundelemente des Christseins
in die Erziehungswirklichkeit «übersetzen»
und die Frage «Was ist christlich?» auf die
einzelnen Sachgebiete beziehen, in denen
der junge Mensch unterwiesen wird.



132 schweizer schule 5/1980

Auf keinen Fall darf christliche Pädagogik
ein Gemenge von theologischen, philosophischen

und pädagogischen Aussagen werden.

Manchmal ist sie es in der Vergangenheit

gewesen, vor allem dann, wenn
«Religionspädagogik» als theologische und nicht
- wie es sein sollte - als erziehungswissenschaftliche

Disziplin aufgefasst wurde.
Religionspädagogik muss in Relation etwa zur
Sprach-, Kunst-, Berufs- oder Heilpädagogik
gesehen werden und hat einen vorrangig
curricularen Auftrag: den der didaktischen
und methodischen Erschliessung des
Sachgebiets «Religion» für Unterricht und Erziehung.

Wenn man freilich unterstellt, Religion
sei nicht lehrbar und Glaube könne durch
Erziehung weder gemehrt noch gemindert
werden (so etwa Oskar Hammelsbeck und
andere Pädagogen, die mit der «Dialektischen

Theologie» in Kontakt standen), dann
ist «Religionspädagogik» Nonsens.
Die Sichtweite und die Interessenskala der
christlichen Pädagogik sind weiter als die
der Religionspädagogik: Christliche
Pädagogik als Theorie christlicher Erziehung
und Bildung bemüht sich um eine christliche
Interpretation möglichst vieler Grundphänomene

der Erziehung und Bildung (so z. B.

Begabung, Chancengleichheit, Relation von
Förderung oder Auslese, Sinn der Schule,
«freie Entfaltung der Persönlichkeit» usw);7
dabei gibt es Möglichkeiten und Grenzen
zugleich; nicht zu allen pädagogischen
Problemen gibt es einen spezifisch christlichen
Standpunkt, es sei denn, man hält Sachlichkeit

und Christlichkeit für identisch. Es geht
der christlichen Pädagogik nicht um Deduktion

dogmatischer Lehrsätze auf Erziehungssituationen,

wohl aber um Aktivierung und
Aktualisierung christlichen Handelns im
Vollzug der Erziehung. Ein Beispiel: Die
Behinderung eines Kindes ist für die christliche

Pädagogik nicht nur ein medizinisches
und physiologisches Phänomen, sondern
ein religiös zu begreifender Tatbestand; die
christlichen Heilsaussagen wissen viel vom
Behinderten und dessen Geltung vor Gott;
eine christlich motivierte Sonderpädagogik
berücksichtigt nicht nur medizinisches und
psychologisches Heilen und erziehliches
Helfen, sondern fragt hier zugleich nach
dem Sinn von Heilsverwirklichung, nach Be¬

hinderung als Stimulus zur Seelsorge und
zum Gnadenwirken.
Christliche Pädagogik ist insofern Pädagogik

von Christen, als es darauf ankommt,
dass sich Christen im erziehungswissenschaftlichen

Diskurs als voll anerkannte und
gleichberechtigte Partner betätigen, indem
sie christliche Aspekte zum einzelnen
pädagogischen Problem attraktiv machen,
natürlich in allem Respekt vor den Auffassungen

Andersdenkender und in einer Bescheidenheit,

in der die Glaubensaussage als
Angebot erscheint und nicht mit missionarischem

Anspruch. Christliche Pädagogik darf
nicht als Sturzacker zum Missionieren einer
vermeintlich gottlos gewordenen Umwelt
missverstanden werden. Sie darf sich auch
zu diesem Missverständnis nicht durch
bestimmte Praktiken der marxistischen
Pädagogen hinreissen lassen, die ihre
Auffassungen für absolut gültig und allein
seligmachend halten. Der christliche Pädagoge

Christliche Pädagogik darf nicht ais Sturzacker

zum Missionieren einer vermeintlich
gottlos gewordenen Umwelt missverstanden
werden.

muss selbstverständlich von der Richtigkeit
seines pädagogischen Denkens überzeugt
sein, muss sich aber immer wieder vom
fruchtbaren Zweifel dazu anregen lassen,
seine Position zu überprüfen.
Und in der Tat hat es in der christlichen
Pädagogik der letzten Jahrhunderte und
Jahrzehnte eine Fülle von Korrekturen (auf
Grund von Fehlern) gegeben. Insofern muss
christliche Pädagogik das Schicksal aller
Erziehungswissenschaft mittragen: an der
Erneuerung und Verbesserung der Erkent-
nis weiterzuarbeiten. Mehr als die Theologie
der Erziehung muss christliche Pädagogik
die je neuen anthropologischen
Grunderfahrungen einer Epoche wahrnehmen und
versuchen, die damit verbundenen Fragen
zu beantworten. So haben Marxismus und
Existentialismus - um nur zwei moderne
Geistesbewegungen zu nennen - eine Fülle



schweizer schule 5/1980 133

von neuen Fragen für die Pädagogen
aufgeworfen, die sich als Christen ansehen.
Das Segregieren der christlichen Pädagogik
auf eine vor- oder ausserwissenschaftliche
«Erziehungslehre» würde in jedem Fall auf
eine Gettoisierung hinauslaufen, und gerade
vor dieser muss christliche Pädagogik
geschützt werden. Schon in den fünfziger und
sechziger Jahren hat Wilhelm Flitner die
heute noch gültige Forderung aufgestellt:
«Wir wünschen uns gläubige Christen in der
erziehungswissenschaftlichen Forschung,
weil sie Tatbestände aufhellen, die sich im
Licht des christlichen Lebensverständnisses
richtiger und umfassender zeigen als von
anderen Positionen her».8
Genau so kann der christliche
Erziehungswissenschaftler vom Marxisten viel soziales
Problembewusstsein lernen; so wäre z. B.

das Problem der Chancengleichheit im
Bildungswesen und der Bedingtheit von Erziehung

und Bildung durch Herkunft und
Schichtzugehörigkeit nicht so scharf ins
allgemeine pädagogische Bewusstsein
gerückt, wenn marxistische Pädagogen hierfür
nicht gesorgt hätten. Rückschauend möchte
man bemerken: Es ist eine Schande für
christliche Pädagogen, dass nicht auch sie

- wie die marxistischen Kollegen - das im
Bildungssystem investierte Unrecht oder die
pädagogische Vernachlässigung vieler Kinder

ins pädagogische Bewusstsein gerufen
haben.
Wenn Erziehungswissenschaft - wie Flitner
bemerkt - eine «reflexion engagee» sein
soll,' dann ist es durchaus legitim, auch
christliches Engagement für die Gestaltung
und Erneuerung der Welt in der
Erziehungswissenschaft sichtbar zu machen.
Die Einheit der Erziehungswissenschaft
muss nicht dadurch preisgegeben werden,
dass ein Plural von weltanschaulichen
Denkrichtungen ins Spiel kommt. Die Einheit der
Erziehungswissenschaft erträgt diese
Richtungen nicht nur, sondern fordert sie zu
ihrer demokratischen Legitimation genau so
wie den Plural der wissenschaftstheoretischen

Methoden. Allerdings: Es bedarf bei
der Darstellung christlicher Pädagogik einer
Sprache, die säkularisiertes Sprachdenken
einbezieht und die nicht Denkvoraussetzungen

macht, welche NichtChristen nicht er¬

füllen wollen. Dass christliche Pädagogik
bisher in allgemeinen erziehungswissenschaftlichen

Gesprächen nur wenig zum Zuge

gekommen ist, liegt nicht zum geringsten
Teil an den Sprachbarrieren, die christliche
Pädagogen um ihre eigenen Systeme
aufgerichtet haben.10

Neue Voraussetzungen für eine christliche
Erziehung

Christliche Erziehung, die ja das Grundproblem

jeder christlichen Pädagogik ist,
vollzieht sich heute unter ganz anderen
Voraussetzungen als noch vor zwei oder drei
Jahrzehnten.

Noch nach 1945 gingen Pädagogen wie
F. X. Eggersdorfer oder Josef Göttler von
der Annahme aus, die in einer christlichen
Familie begonnene Erziehung setze sich in
einem christlichen Kindergarten, einer
christlichen Schule und Jugendarbeit fort,
und diese Institutionen seien deshalb durchwegs

christlich geprägt, weil auch die sie
umgebende Gesellschaft christlich sei. Dass
diese Voraussetzung nicht ganz falsch war,
konnte man z. B. damit begründen, dass in
Westdeutschland bis etwa 1965 die überwältigende

Mehrheit der Schulen und Kindergärten

konfessionellen Trägern unterstanden

bzw. konfessionell bestimmt waren. Das
galt bis dahin selbst für die meisten
Einrichtungen der Lehrerbildung: Entweder
waren sie katholisch oder evangelisch
nominiert, und nur wenige simultan; es war
üblich, dass mehr als 90 Prozent der
Junglehrer die kirchliche Lehrbefugnis (missio
canonica bzw. vocatio) empfing. Schon
damals stimmte die Annahme nicht, diese
Junglehrer seien in der Mehrheit überzeugte

Christen.
Heute - kaum zwanzig Jahre später - haben
wir es mit ganz anderen Verhältnissen zu
tun, die den Ansatz christlicher Erziehung
erschwert haben. Die Zahl der Konfessionsschulen

ist stark reduziert worden;
konfessionelle Einrichtungen der Lehrerbildung
gibt es in den meisten europäischen
Ländern nicht mehr, und selbst dort, wo es
noch katholische Universitäten gibt, gehen
von diesen kaum noch spürbare Impulse zur
Aktivierung christlicher Erziehung aus.11 -



134 schweizer schule 5/1980

Im öffentlichen Gespräch um Schulreform
werden spezifisch christliche Argumente
kaum noch laut (wohl konservative, die sich
christlich gebärden). Im Wettbewerb der
geistigen Kräfte des modernen Bildungssystems

wird kaum noch mit einem deutlichen
Engagement von Christen gerechnet; dies
geschieht allenfalls noch in der Jugendhilfe,
in der Sonderpädagogik und in der
Erwachsenenbildung; aber auch in diesen Sektoren,

in denen der Anteil christlicher Träger
und Einrichtungen heute noch überwiegt,
greifen nichtchristliche Auffassungen um
sich; so interessiert sich an den Fachhochschulen

und Fachschulen für Sozialpädagogik
der aktivere Teil der Studentenschaft

Religiös indifferent zu sein, ist heute nicht
mehr anstössig, sondern gilt eher als Indiz
von Selbständigkeit und Freiheit.

eher für neomarxistische Entwürfe der
Systemveränderung als für christliche der
Heilshilfe. Die Institution als solche ist keine
Garantie für Christlichkeit mehr. - In
mehreren europäischen Ländern ist die kirchliche

Jugendarbeit der Amtskirche längst aus
den Händen geraten und steht zu dieser im
Konflikt. Vielleicht ist diejenige Minderheit
junger Menschen zu schätzen, die
überhaupt noch an Weltverbesserung, an Schaffung

gerechterer Verhältnisse, an mehr
Menschlichkeit und an Weltfrieden glaubt,
und sei es auch auf marxistische Weise;
diese Jugendlichen sind immerhin noch
sensibel für die Botschaft der Erneuerung,
während das Gros Jugendlicher genau so
wie das der Erwachsenen sich einer
gesellschaftlichen Verfasstheit angepasst hat, die
in materiellem Wohlstand, in Steigerung des
Lebensstandards und sozialer Immobilität
ihre obersten Werte spürt, - weit entfernt
von christlichen Lebenszielen.
Kritische Jugendliche werfen uns vor, der
praktische Materialismus der Überfluss- und
Wegwerfgesellschaft sei genau so unchristlich

wie der dialektische Materialismus des

Karl Marx. Leider sind auch die an christlichem

Weltauftrag interessierten jungen
Menschen nicht davon überzeugt, dass die
Kirchen wirklich brauchbare Antworten auf
die schweren Probleme der Zeit geben, auf
Entwicklungsschwierigkeiten in der Dritten
Welt, auf die wie Flächenbrände um sich
greifenden Hungersnöte, auf Bildungsdefizite

unterprivilegierter Gruppen. - Für die
Mehrheit der nominell christlichen Jugendlichen

haben christliche Auffassungen bei
der Normierung des Verhaltens und der
Lebenseinstellung nicht mehr Vorrang vor
anderen Auffassungen; vielmehr hat man
davon auszugehen, dass die Mehrheit der
christlich geborenen Jugendlichen spätestens

nach der Pflichtschulzeit mehr oder
weniger still und konfliktlos aus der Kirche
emigriert, nicht mehr in der Familie mitbetet
(falls dies überhaupt noch üblich ist) und
den Kontakt zur Seelsorge ganz aufgibt,
ohne dies als Verlust zu empfinden.
Was in und mit der Jugend passiert, findet
natürlich bei den Erwachsenen sein
Pendant. Eltern machen sich unglaubwürdig,
wenn sie von ihren Kindern fordern, am
Leben der Kirche teilzunehmen, sich selbst
davon aber dispensieren. Um das zu
durchschauen, sind Kinder heute aufgeweckt
genug. - Es ist empirisch schwer zu ermitteln,
in wie vielen nominell christlichen Familien
überhaupt noch christlich gelebt wird; man
sollte die Zahl eher kleiner als grösser
ansetzen. - In der Schule ist die Praxis christlicher

Erziehung nicht viel günstiger: Es gibt
noch oft das Schulgebet, und der Religionsunterricht

ist noch «ordentliches» Lehrfach,
wie es in Verfassungen und Gesetzen
heisst; aber die Unterweisung im Glauben
ist vom übrigen Unterricht separiert worden,
statt auf diesen auszustrahlen, wie es
zumindest in einer christlichen Schule der Fall
sein müsste. Ein Schüler, der sich heute mit
15 Jahren vom Religionsunterricht abmeldet,

ist zum «Normalfall» geworden;
Zivilcourage ist zur Abmeldung nicht mehr
erforderlich. - Die Teilnehmerzahl in
Schulgottesdiensten hat erheblich nachgelassen
(auch die Zahl der Lehrer).
Religiös indifferent zu sein, ist heute nicht
mehr anstössig, sondern gilt eher als Indiz
von Selbständigkeit und Freiheit. Die Zu-



schweizer schule 5/1980 135

nähme an Liberalität hat neben anderen
Lebensgebieten auch die Religion erfasst. Es

gibt heute nicht mehr die Vielzahl ethischer
Verbote, die noch vor zehn oder zwanzig
Jahren existierten; ausser- oder voreheliches

Zusammenleben gilt als ebenso regulär

wie vorehelicher Geschlechtsverkehr
oder Anwendung von Contraconceptiva. Die
amtskirchlichen Vorschriften zum
Sexualverhalten haben selbst unter überzeugten
und aktiven Christen kaum noch Glaubwürdigkeit

und wirken unter den heute üblichen
Normen wie ethische Fossilien aus längst
vergangenen Zeiten. Gerade in sexuellen
Problemen sehen sich junge Menschen, die
für den Glauben noch sensibel sind, von der
Pastoral im Stich gelassen. - Aber auch auf
anderen Sachgebieten bleibt die kirchliche
Lehrverkündigung, so wie sie etwa in
Bischofsworten zum Ausdruck kommt, ziemlich

wirkungslos, weil sie die gegebenen
Lebensbedingungen nicht realistisch genug
ins Visier nimmt.
Nicht in einer christlichen, sondern in einer
säkularisierten Gesellschaft leben zu müssen,

empfinden die meisten Menschen (auch
die jungen) nicht als Mangel. Deshalb tut
die Kirche sich keinen Gefallen, wenn sie
christliche Erziehung damit beginnen lässt,
die vorfindbareVerfasstheit derGesellschaft
negativ zu deuten und ihr das Gegenbild
einer «christlichen Gesellschaft» vorzuhalten.

Ein solches Gegenbild ist utopisch und
lebensfremd. Christliche Erziehung hat von
der sozialen und geistigen Realität
auszugehen, die heute besteht, und dieser muss
sie zugewandt, ja angepasst sein.

Christliche Erziehung für eine unchristliche
Gesellschaft
Wie soll man als Christ in einer Gesellschaft
leben, die unchristlich, stellenweise sogar
antichristlich ist und in der christlicher
Glaube mit völlig anderen Botschaften der
Daseinserfüllung konkurrieren muss? Das
ist die Grundfrage, die heute jeder christlichen

Erziehung gestellt ist, und diese
wiederum ist das Kernproblem christlicher
Pädagogik: Was heisst es, christlich zu erziehen?

Es genügt nicht mehr, die christliche
Heilsbotschaft einfach in die Umwelt hineinzusa¬

gen, sie zu «verkünden», sei sie gelegen
oder ungelegen. Ein solches Vorgehen würde

allenfalls eine augenblicksbedingte
Aufmerksamkeit hervorrufen, nicht aber ein
vitales Interesse am Wort Gottes hervorrufen.
Das kerygmatische Verfahren12 mochte zu
einer Zeit angebracht sein, in der zu optimistisch

angenommen wurde, das Glaubensleben

allein oder vorwiegend durch Lehre und
Unterweisung beleben zu können; und eine
solche Zeit gab es im ersten Jahrzehnt nach

Die Institution als solche ist keine Garantie
für Christlichkeit mehr.

dem Zweiten Weltkrieg, als neben dem
Christentum kaum noch eine andere geistige
Macht autorisiert zu sein schien, die
zerstrittene und zerschundene Welt neu zu
ordnen. Natürlich kann man durch lehrhafte
Vermittlung christlichen Glaubens diesen
selbst nicht wecken oder stärken; er hat seine

eigene Würde - oberhalb des Lehrens -
und ist letztlich von diesem unabhängig; auf
jeden Fall wird er nicht durch Lehre
hervorgebracht; man kann über christlichen Glauben

gut informiert sein, ohne dass man
zugleich ein Christ ist. Die Note «gut» im Fach
«Religionsunterricht» bezeugt noch nicht
lebendiges Glaubensleben. Es ist heute nützlich,

sich daran zu erinnern, dass es z. B.
im mittelalterlichen Schulwesen ein Fach
«Religionsunterricht» gar nicht gab; dieses
brauchte es auch nicht zu geben, weil die
Schule Glied des christlichen Lebensvollzuges

war, sozusagen Szene in einer grossen
Liturgie.
Anfang und Kern christlicher Erziehung sollte

auch heute das Beispielgeben der Eltern
sein, die sich als Christen begreifen, deren
Beten das Kind mehr und mehr erlebt und
die mit dem Kind über Gott sprechen, ihm
Zeichen des Glaubens geben und es Schritt
für Schritt in die Gemeinschaft der Kirche
einüben. - Aber diese «funktionale» christliche

Erziehung ist in vielen nominell christlichen

Familien arm an Substanz geworden.
Immer grösser wird die Anzahl jener Kinder,
die für die christliche Erziehung erst beim
Eintritt in die Grundschule beginnt; die El-



136 schweizer schule 5/1380

tern dieser Kinder lassen zu, ja wünschen
vielleicht sogar, dass ihr Kind am Religionsunterricht

und an der gemeindeeigenen
Glaubensunterweisung (Vorbereitung auf
den Empfang der Eucharistie usw.) teilnehmen.

Für solche Kinder hat der Religionsunterricht

insofern Basisarbeit zu leisten,
als diese Kinder oft nicht einmal das Vaterunser

oder gar ein Repertoire von Gebeten
oder christlichen Liedern kennen. Auch in
die Liturgie der Gemeinde sind solche Kinder

mitunter vor Schulbeginn noch nicht
eingeführt worden, weil ihre Eltern mit ihnen
noch nicht zur Kirche gegangen sind.

Skeptiker unterstellen, dass der schulische
Religionsunterricht in solchen Kindern kaum
ein Glaubensleben begründen kann und
dass das (meist distanzierte) Interesse an
der christlichen Botschaft spätestens dann
aufhört, wenn das Ende des Religionsunterrichts

mit dem Ende der Schulzeit erreicht
ist. Aber es gibt auch Pädagogen, die
optimistisch annehmen, dass immer «etwas
hängen bleibt» und der Glaube auch ohne
Zutun der Schule weiterwirken kann.
Prinzipiell ist das richtig.
Christliche Schulen können in der religiösen

Erziehung und Unterweisung eine Art
Heimvorteil nutzen: Diese Schulen sind in
das Leben der Kirche eingebunden und
verfügen normalerweise über Lehrer, die Interesse

daran haben, den Segen und das
Glück des Christseins anderen weiterzugeben;

in christlichen Schulen ist meistens
durch eine vorhergehende und parallele
Familienerziehung eine Assistenz gegeben, die
in der säkularisierten Gemeinschaftsschule
oft fehlt. Aber ist die christliche Schule nicht
auch ein Produkt der Säkularisation? Ganz
gewiss, denn sie ist - politisch gesehen -
ein Zugeständnis an Toleranz, das der
säkularisierte Staat denen macht, die es
wünschen, in der Schule mit Gleichglaubenden
vereint zu sein. Trotzdem hat auch die
christliche Schule die ganze Belastung zu
tragen, die vom Leben in einer säkularisierten

Gesellschaft ausgeht. Säkularisiert zu
sein, das heisst eben auch: Zweifeln und
Anfechtungen des eigenen Denkens und
Glaubens ausgesetzt zu sein, nicht nur
christliche, sondern auch andere Vorbilder
attraktiv zu erleben, mit einer Wertindiffe¬

renz auskommen zu müssen, die auch das
relativiert, was dem Christen als unumstöss-
licheWahrheit lieb und teuer ist. Nichtchristliche

Auffassungen üben nicht selten einen
Überdruck auf junge Christen aus, der stärker

ist als die Kraft der Verbindlichkeit, die
vom Glauben ausstrahlt.
So hat die religiöse Unterweisung oft
zunächst den Beweis zu führen, dass es nicht
weltfremd ist, Christ zu sein - und dass
christliche Lebensformen nicht ein
Widerspruch zur heutigen Art zu leben sind. Mit
traditioneller Apologetik kann dieser Beweis
gewiss nicht mehr geführt werden; vielleicht
sind hier überhaupt existentielle Beispiele
und Vorbilder kräftiger als theologische
Beweisketten.

Nicht erst der Erwachsene, auch schon der
junge Mensch spürt, dass man heute den
Glauben leicht verlieren kann und dass es
kein Patentrezept der Erzieher gibt, um ihn
dingfest machen zu können. Früher operierte

der Religionsunterricht in der Regel mit

So hat die religiöse Unterweisung oft
zunächst den Beweis zu führen, dass es nicht
weltfremd ist, Christ zu sein.

dem Vorhandensein der Glaubensüberzeugung

wie mit einem unumstösslichen A-prio-
ri; heute ist das nicht mehr statthaft, weil
am Religionsunterricht auch Schüler
teilnehmen, die eben noch nicht oder nicht
mehr glauben. Heute ist der Zweifel nicht
selten der Einstieg in einen Gegenglauben,
in eine geistige Alternative. Die Kirchen
dürfen sich die Erklärung der Tatsache,
dass Jugendsekten und «neue Religionen»
Anklang finden, nicht zu einfach machen.
Sicher ist, dass gerade die ernst denkenden,

am Wesentlichen interessierten jungen
Menschen auch Alternativen zum herkömmlichen

Religionsvollzug innerhalb der
Kirchen wünschen, und wenn ihnen diese
Alternativen von der Kirche nicht geboten
werden, wenden sich die Suchenden
enttäuscht den neuen «Gegenkirchen» zu.
Übrigens sind auch neomarxistische Gruppen

für manche junge Menschen solche



138 schweizer schule 5/1980

«Gegenkirchen» - mit Helden und Heiligen
(wenn auch säkularisierten), mit Geboten
und Riten, Ordnungen und Forderungen, ja
mit einem «Lehramt», das bestimmt, was
die reine Wahrheit zu sein hat.

Der christliche Erzieher (auch der Katechet)
tut gut daran, sich mit den Heilslehren der
«Gegenkirchen» ausführlich zu beschäftigen,

denn nur unter dieser Voraussetzung
findet er Verständnis für die Situation junger
Menschen. - Wir machen uns keine Illusionen

darüber, dass viele christliche Erzieher
es gar nicht mehr wagen, auch diejenigen
Jugendlichen anzusprechen, die ausserhalb
der Kirche einen Lebenssinn suchen. Christliche

Erziehung müsste mit Jugendlichen
viel häufiger darüber sprechen, weshalb es
überhaupt zur Abkehr von der Kirche oder
gar dem Glauben gekommen ist. In einem
solchen Gespräch könnten manche Fehler
der christlichen Erziehung aufgedeckt werden.

Einer der Fehler sei hier genannt: Früher

hat christliche Erziehung viel zu sehr ein
Reglement von Geboten und Verboten
propagiert, statt den jungen Menschen zum Tun
des Guten zu ermutigen und ihm zu zeigen,
wie es dahin kommen kann.

Früher war es in der Praxis christlicher
Erziehung und Pastoral üblich, Schwäche im
Glauben oder Versäumnisse im Vollzug des
kirchlichen Lebens als moralisches Versagen

zu brandmarken. Und etwa das Versäumen

des Sonntags- oder Schulgottesdienstes
wurde moralisch geahndet, wie ein

Diebstahl oder eine Lüge; dass ein junger
Mensch in existentielle Schwierigkeiten
verfangen sein konnte (etwa in einer religiös
indifferenten Familie), wurde nicht beachtet;
überhaupt spielte im Denken und Planen
christlicher Erziehung der soziale Kontext
kaum eine Rolle; heute dagegen sehen wir
ihn überdeutlich, und er erklärt uns manche
Schwierigkeit bei der Entfaltung des Glaubens

in einer dem Glauben fremden, das
Glauben nicht schätzenden Gesellschaft.

Christliche Erziehung kann ein Klima für
den Glauben schaffen, aber sie kann ihn
nicht herbeizwingen und nicht über ihn wie
über eine Wunderwaffe verfügen. Ihr steht
nicht zu, in die Kompetenz Gottes
einzugreifen.

Ein Problem der Solidarisierung

Die Forderung nach einer neuen christlichen

Pädagogik würde ziemlich wirkungslos
verhallen, wenn man allein darauf

vertrauen müsste, dass sich einzelne interessierte

Erziehungswissenschaftler (möglichst
in Kooperation mit Praktikern) daranmachen
würden, die neue Pädagogik zu entwerfen
und auszuformulieren. Leider kommen sich
diejenigen, die bisher ihre wissenschaftliche
Phantasie und auch ihr Prestige für die
wichtige Aufgabe eingesetzt haben, wie
einsame Einzelkämpfer vor, die unter Umständen

nicht einmal von der Amtskirche in
Schutz genommen werden, wenn man sie
angreift.
Die Entfaltung einer modernen christlichen
Pädagogik ist ein Problem der Solidarisierung

derer, die zur Lösung dieser Aufgabe
kompetent sind. So wie sich bewusst christliche

Erzieher in christlichen Berufsorganisationen

verbunden haben und dadurch
manches erreichen, sollten es auch diejenigen

Erziehungswissenschaftler tun, die
bewusst christlich denken, auch in ihrer
Wissenschaft.

Vielleicht sind wir von der Erfüllung unserer
Forderung noch weit entfernt. Aber wenn es
im Augenblick noch keine christliche
Pädagogik gibt (sowohl als überzeugendes
wissenschaftliches System wie auch als
Inspiration zur christlichen Erziehungspraxis),
sollte spürbar werden, dass es christliche
Pädagogen gibt, die - wenn auch in
Bruchstücken, so doch an konkreten Beispielen -
zeigen, wie christliche Pädagogik aussehen
kann. - Obendrein ist zu wünschen, dass
verschiedene Entwürfe zur christlichen
Pädagogik entstehen und dass sich die
Amtskirche nicht zu früh auf einen davon festlegt.

Das geplante Unternehmen ist zu gross
dimensioniert, als dass es von einem einzigen

geleistet werden könnte - und dazu
noch in kurzer Frist.

Es kann sein, dass von jeder neuen christlichen

Pädagogik Kurskorrekturen nicht nur
in der christlichen Erziehung, sondern auch
in der Pastoral vorgeschlagen werden. Aus
pädagogischer Sicht lässt sich zur pastora-
len Praxis in der Tat viel Kritisches sagen -
und auch mancher Vorschlag machen.13



schweizer schule 5/1980 139

Unsere Gesellschaft ist nicht nur säkularisiert,

sondern auch eine Bildungsgesellschaft,
d. h. Bildung ist für sie das entscheidende

Instrument der sozialen Sicherung
und des sozialen Fortschritts. Der mundige
Erwachsene versteht sich als «homo dis-
cens», der es gewohnt ist, seine Position
zur Welt und zur Gesellschaft kritisch und
frei zu bestimmen. Das hat auch für sein
Verhältnis zur Kirche Konsequenzen. Konkret

heisst das z. B., dass man in einer
dialogisch orientierten Gesellschaft, deren
Selbstverstandnis ohne Dialog überhaupt
nicht zu denken ist, nicht mehr so predigen
und verkündigen kann wie in Zeiten, in
denen dialogisches Denken noch nicht üblich
war.
So wie die Theologen von den Pädagogen
manches lernen können, sind Pädagogen,
die ihre Wissenschaft christlich motivieren
möchten, auf eine Theologie der Erziehung

Erziehung hat in der kirchlichen Tradition
oft nur als «Technik» der Einweisung in
einen vorgegebenen und nicht zu diskutierenden

Glauben gegolten.

als unerlässliche Voraussetzung angewiesen.

Aber leider ist diese Theologie der
Erziehung immer noch mehr Desiderat als
Wirklichkeit. Eine bündige Erklärung für das
Versäumnis haben wir bis jetzt noch nicht
finden können. Vielleicht ist die folgende
statthaft: Erziehung hat in der kirchlichen
Tradition oft nur als «Technik» der Einweisung

in einen vorgegebenen und nicht zu
diskutierenden Glauben gegolten; geläufig
war die Formel von der Erziehung als einem
«verlängerten Arm der Seelsorge». Heute
jedoch verfügt die Pädagogik über so viel
Kraft und Ansehen, dass sie der Erziehung
in der Praxis ein solides Selbstwertbewusst-
sein vermittelt. Erziehung ist nach dem
Verständnis der Bildungsgesellschaft eine von
mehreren Formen der Sinnverwirklichung
des Menschen. Insofern steht Erziehung
ebenbürtig neben der Seelsorge und diese
nicht über ihr. Wir haben in den letzten
Jahrzehnten (vor allem durch die christliche
Erwachsenenbildung) begriffen, dass manche

Grunderkenntnisse getragen werden können.

Und: Es gibt nicht wenige Menschen,
die das Angebot der Pastoral nicht mehr
annehmen, wohl aber das Angebot der christlichen

Bildung. - Diese Tatsache braucht
die christliche Pädagogik nicht in den Fehler

verfallen zu lassen, eine säkularisierte
Erlösungslehre sein zu wollen - so wie es
etwa die marxistische Pädagogik sein will,
die obendrein noch als pure Wissenschaft
anerkannt werden möchte.14

Wenn es stimmt, dass Erziehung und
Bildung in unserer Gesellschaft einen sehr
hohen Stellenwert einnehmen und für diese
Gesellschaft konstitutiv sind, dann genügt
es nicht mehr, dass sich die Kirche, die ja
in dieser Gesellschaft existieren muss, auf
ihre Pastoral und ihre Sakramentenspen-
dung beschränkt; nicht nur Pastoral, auch
Erziehung wird für die Kirche existenznotwendig

- heute mehr denn je. Das kirchliche

Engagement in Erziehung und Bildung
ist in manchen Bereichen (z. B. in der
Erwachsenenbildung) zwar erweitert, in anderen

(Schule, Familie, Jugendarbeit) aber
gemindert worden. Angesichts dieser Feststellung

muss die Situation der Kirche als
kritisch bezeichnet werden Es liegt im Wesen
der Krise, dass sie in zwei Richtungen führen

kann1 sowohl zur Erschlaffung und zur
Agonie als auch zu neuer Vitalität. Die Frage,

wie die Krise in Zukunft entschieden
wird, hängt mehr von der Zukunft christlicher

Erziehung ab, a's es uns bisher be-
wusst geworden ist.

Anmerkungen
1 Erste Publikationen des Verfassers zum Thema

erschienen 1953; 1955 kam die Schrift «Erziehung

aus dem Glauben», Stuttgart, Schriften
der Akademie der Diözese Rottenburg, heraus,
und später erschien unter gleichem Titel ein
ausfuhrliches Buch (Freiburg/Würzburg 1968,
Seelsorge/Echter-Verlag)

2 Einen beachtenswerten Versuch, die mit
Willmann beginnende Entwicklung der kath
Pädagogik kritisch zu beschreiben, hat Norbert
Massner unternommen (Normative Pädagogik
im Umbruch - Kritische Reflexionen zum
Erziehungsverständnis der Gegenwart, München
1970).



140 schweizer schule 5/1980

3 Dies hat vor allem Wolfgang Brezinka getan,
der übrigens (als Schüler Friedrich Schneiders)

in seinen ersten Veröffentlichungen an
die Tradition der katholischen bzw. normativen
Pädagogik anschloss und sich erst später einer
rationalistisch-positivistischen Vorgehensweise
verschrieb Siehe besonders sein Werk Mata-
theorie der Erziehung, München 1978.

4 So weist z B N Massner (a a. O) ausfuhrlich
die unterschiedlichen Ausgangspunkte katholischer

Pädagogik-Entwürfe der letzten 30 Jahre
auf, den existentialpadagogischen, den
humanistischen, den theologisch-anthropologischen
und den philosophisch-metaphysischen Ja, er
rechnet selbst den Theorieansatz W Brezinkas
und K Erlinghagens noch zur «normativen»
bzw. katholischen Pädagogik, was gewiss
problematisch ist

5 Der Verfasser veröffentlichte im Sommer 1977
in der Zeitschrift «forum E», Heft 78/77, einen
Beitrag mit dem Titel: Christliche Pädagogik"?

- Aufforderung zu einem Neubeginn, - Das
Echo dieser «Aufforderung» wirkte sich in

einem Symposion aus, das im Frühjahr 1978 zum
gleichen Thema in der Thomas-Morus-Akademie

Bensberg durchgeführt wurde. Die Vorträge

dieses Symposions liegen in Buchform vor:
(Franz Poggeler Perspektiven einer christlichen

Pädagogik, Freiburg/Basel/Wien 1978).

U. a enthält der Band eine Untersuchung von
Hubert Henz «Zur Möglichkeit wissenschaftstheoretischer

Legitimation eines Neuansatzes
zu einer christlichen Pädagogik (S 90-110).

6 Mit diesem Problem beschäftigen sich
augenblicklich auch evangelische Pädagogen, so z B.
Karl Dienst in seinem Beitrag: Evangelische
Pädagogik - eine Problemskizze, in Erziehen
heute, 1979

7 Eine ausführliche inhaltliche Beschreibung der
Essenz christlicher Erziehung versuchte der
Verfasser in seinem Buch- Erziehung aus dem
Glauben, bs S. 119 ff.

6 Grund- und Zeitfragen der Erziehung und
Bildung, Stuttgart 1964, S. 118.

' Das Selbstverständnis der Erziehungswissenschaft

in der Gegenwart, Heidelberg 1957, S. 18
10 Das schroffste Beispiel hierfür ist die Sprache

Alfred Petzelts- Seine Bucher sind fast nur von
denen zu lesen, die in das entsprechende Denken

und Formulieren «eingeweiht» worden sind
Ein apodiktisch-fordernder Ton kam in Petzelts
Schreibweise vor allem durch eine wohl einmalige

Vermischung thomistischen und
neukantianischen Denkens - Dagegen war die am
Thomismus orientierte Sprache Gustav
Siewerths auch von einer Metaphorik geprägt, die

an Heidegger gemahnt. Auch Siewerths Beitrag
zur christlichen Pädagogik (vor allem in:
Metaphysik der Kindheit, Einsiedeln/Köln 1957) ist
heute nur noch Spezialisten bekannt. Es bleibt
abzuwarten, ob die 1979 begonnene Neuausgabe

von Siewerths Werken (im Verlag Patmos,
Düsseldorf) eine Wende bringen wird.

11 So fragt man ziemlich vergebens nach neuen
theoretischen Begründungen christlicher
Pädagogik aus den Instituten für Pädagogik der
Universitäten Fribourg und Löwen, die grosse
Chancen hatten, jungen christlichen Erziehern
das geistige Rüstzeug fur eine weltoffene
Erziehung im Geist Christi zu geben.

12 Kerygma Verkundigung, siehe hierzu K Rahner:

Kerygma, in: Lex f Theol. u. Kirche, 6

Band, Freiburg 1961, Sp. 132-136.
13 Der Verfasser hat dies versucht in seinem Buch

«Konkrete Verkündigung - Methoden des pa-
storalen Wortdienstes, Freiburg/Wurzburg 1970

14 Man darf mit Fug und Recht fragen, ob nicht
auch die «Pädagogik der Befreiung» Paulo Fre-
ires unter deren Adressaten (den Erziehern in

Lateinamerika) eine Art Erlösungshoffnung
geweckt hat, und zwar in christlicher Motivationsabsicht.

042-316666

unter dieser Nummer können Sie
die «schweizer schule» bestellen.

Die «schweizer schule» ist eine
bekannte, viel gelesene
Zeitschrift für Lehrer, Pädagogen
und Erzieher.

Ein Abonnement lohnt sich'


	Christliche Erziehung unter veränderten gesellschaftlichen Bedingungen

