Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 67 (1980)

Heft: 5

Artikel: Christliche Erziehung unter veranderten gesellschaftlichen
Bedingungen

Autor: Pdggeler, Franz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-527974

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-527974
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

schweizer schule 5/1980

129

Christliche Erziehung unter veranderten gesellschaftlichen

Bedingungen

Franz Poggeler

In welchem Umfang und mit welchem Erfolg
wird heute idberhaupt noch christlich erzo-
gen? Die derzeitige Erziehungswissenschaft
gibt fast gar keine Antworten auf diese Fra-
ge. Trotzdem ist das Problem seit dem
Zweiten Vatikanischen Konzil und mehreren
nationalen Synoden brandaktuell geworden.
Aus den entsprechenden Texten kann man
entnehmen, dass man nicht einfach an alte
Traditionen ankniipfen darf, wenn man heu-
te mit der christlichen Botschaft bei der Ju-
gend «ankommen» will. Zweierlei ist zu tun:
Einmal miissen die neuen Voraussetzungen
verdeutlicht werden, die durch die Verédnde-
rungen der Gesellschaft bedingt werden;
zum anderen muss vollig neu gefragt wer-
den, wie sich heute christliche Erziehung
konkret zu den Grundproblemen der Erzie-
hung und der Gesellschaft dussern kann.
Dabei ist unumgénglich, dass auch unan-
genehme Feststellungen getroffen werden
missen, die eher auf Schwund als Mehrung
der Glaubenssubstanz hinweisen.

Plaidoyer fiir eine christliche Padagogik

Eine neue Begriindung unter neuen
Bedingungen

Darf man heute lUberhaupt noch die Formel
«Christliche Padagogik» in den Mund neh-
men, wenn man im Wirkkreis der Erzie-
hungswissenschaft ernst genommen wer-
den will? Verbietet nicht unser heutiges
Wissenschaftsverstandnis, eine Erziehungs-
theorie zu riskieren, deren Basis eine Reli-
gion ist — und eben nicht eine wissenschaft-
liche Weltdeutung?

Tatsache ist, dass heute in der Erziehungs-
praxis wieder eindringlicher als in den
sechziger Jahren gefordert wird, der Erzie-
her mlsse seinen Standpunkt der Weltdeu-
tung klar definieren und durfe nicht das
Versteckspiel einer Neutralitdt betreiben,
die ihm deshalb nicht gut anstehe, weil Er-
ziehung das Engagement fir Grundwerte
bedeute, die unser Leben lebenswert ma-
chen.

Man kann der Praxis keine Uberzeugende
Antwort geben, wenn man einfach auf frd-
here Konzepte von christlicher Padagogik
zurlickgreift; diese muss man naturlich ken-
nen und als Stufen auf einem Wege wirdi-
gen, der in die Gegenwart hineingefuhrt hat.
Aber dem Neuansatz christlicher Padagogik
kénnte — vor allem im Bewusstsein der jun-
gen Erzieher — kein grosserer Schaden an-
getan werden, als eine Affinitat zwischen
«christlich» und «konservativ» oder gar «re-
aktionar» herzustellen. Man muss sich
schon ein bisschen mehr Mihe geben, um
einer neuen christlichen Padagogik Reali-
tatsgehalt zu verschaffen.

Plurales Wissenschaftsverstiandnis

Da christliche wie jede «gruppengebunde-
ne» PAadagogik im Verdacht steht, unwis-
senschaftlich zu sein, bedarf es eines regel-
rechten Plaidoyers, um sie gegen diesen
Verdacht in Schutz zu nehmen und ihn als
unberechtigt abzuweisen. Zu einem solchen
Plaidoyer ist besonders autorisiert, wer lan-
ge und grundlich um die Glaubwurdigkeit
einer solchen Padagogik gerungen hat.!

Wenn heute manche junge Padagogen, die
an sich Sinn und Wirkung des christlichen
Glaubens in der Erziehung erkannt haben,
sich davor scheuen, eine «christliche Pad-
agogik» zu erarbeiten und in der Fachdis-
kussion zu vertreten, so liegt das meist dar-
an, dass sie sich von einer sehr problema-

Selbst dort, wo es noch katholische Univer-
sitdten gibt, gehen von diesen kaum splir-
bare Impulse zur Aktivierung christlicher
Erziehung aus.

tischen «Orthodoxie» der Wissenschafts-
auffassung haben einschuchtern lassen: Da
wird recht radikal und apodiktisch behaup-
tet, eine religiose Begriindung von Erzie-
hung sei flir die moderne Erziehungswis-
senschaft schon deshalb ausgeschlossen,
weil die rationale Uberpriifbarkeit das wich-



130

schweizer schule 5/1980

tigste Kennzeichen von Wissenschaftlich-
keit, Religion aber Sache des Glaubens und
nicht des rationalen Denkens sei. Der «Kri-
tische Rationalismus» (was immer auch dar-
unter verstanden werden mag) hat in den
sechziger und siebziger Jahren manchen
Padagogen dazu veranlasst, jegliche reli-
giose oder metaphysische Begrindung der
Erziehung aus dem Blickfeld der Erzie-
hungswissenschaft herauszuhalten. Dass es
dadurch zu einer bedauerlichen Verarmung
gekommen ist, erkennt man erst, sobald
man &ltere padagogische Systeme beachtet,
die oft durch eine Universalitdt und einen
Reichtum der Sachdarstellung ausgezeich-
net waren, wie ihn der «Kritische Rationa-
lismus» gar nicht zulasst.

«Orthodox» muss man ein Wissenschafts-
verstandnis dann nennen, wenn es andere
Denkansatze scharf ablehnt und z. B. jede
Metaphysik der Erziehung fiir un- oder aus-
serwissenschaftlich halt. So hat sich z. B.
Wolfgang Brezinka durch die schroffe Art,
wie er die Wissenschaftlichkeit der Padago-
gik vertritt, aus dem Fachgesprach weitge-
hend herausmandvriert. Ein unverzichtbares
Kriterium moderner Wissenschaftlichkeit ist
Pluralitédgt. Es muss verschiedene, alternie-
rende und konkurrierende Theoriemodelle
in der Wissenschaft geben kénnen, auch in
der Erziehungswissenschaft. Denn wo diese
Pluralitat abgelehnt wird, wird die Freiheit
des Denkens eingeschrankt, ganz zu
schweigen davon, dass ein Grossteil des
bisherigen padagogischen Denkens abqua-
lifiziert wird. Die Theorieansatze von Otto
Willmann und Franz X. Eggersdorfer, von
Fr. W. Foerster und Friedrich Schneider,
von Alfred Petzelt und Gustav Siewerth dur-
fen nach den Massstaben, die der «Kriti-
sche Rationalismus» aufgestellt hat, nicht
mehr als Wissenschaft anerkannt werden.
Man fragt sich, ob man es hier mehr mit Ar-
roganz oder mit Intoleranz zu tun hat.2
Dieses Problem wird iibrigens nicht da-
durch geldst, dass man einer christlichen
oder wie auch immer weltanschaulich moti-
vierten Padagogik den Rang einer «vor-
oder Uberwissenschaftlichen Erziehungsleh-
re» zuweist, die die Praxiserfahrung des Er-
ziehens gemass einer Religion oder Weltan-
schauung formuliert.?

Der Grad der Degradierung wird hier zwar
gemildert, aber nicht géanzlich kaschiert;
christliche Padagogik muss es sich da ge-
fallen lassen, in ein Zwielicht zwischen
Theorie und Magie verwiesen zu werden,
sozusagen in eine Subkultur der Erzie-
hungswissenschaft.

Ubrigens hat das Prinzip der Pluralitat auch
fur die christliche Padagogik selbst zu gel-
ten: Von ihr muss es verschiedene, rivali-
sierende Konzepte geben kodnnen, und es
gibt sie gottlob ja auch.* Ahnliches gilt von

Ubrigens hat das Prinzip der Pluralitidt auch
fiir die christliche Padagogik selbst zu gel-
ten: Von ihr muss es verschiedene, rivali-
sierende Konzepte geben kénnen, und es
gibt sie gottlob ja auch.

der marxistischen Padagogik: Sie existiert
im gleichen Plural, in dem es heute «Mar-
xismen» gibt.

Wissenschaftliches Denken, zumal in einer
so sensiblen Zone wie der der Erziehung,
muss rational (der Vernunft geméss) sein,
aber nicht zugleich rationalistisch (d. h.: in
Begrenzung des Erkenntnisvermdgens auf
rein diskursives Denken, aus dem etwa In-
tuition, Phantasie und jede irrationale Ein-
sicht ausgeschlossen ist). Rationalisten leh-
nen z. B. Theologie als Wissenschaft ab,
auch Metaphysik, das heisst ein Philoso-
phieren, das die Phanomene nicht nur be-
schreibt, sondern nach ihrem Sinn fragt,
nach dem Wesen der Dinge. Naturlich ist in
unserm Jahrhundert der «Tod der Metaphy-
sik» mehr als einmal angesagt worden;
aber man kann metaphysisches Denken
nicht dadurch totreden, dass man es als
unzeitgemass denunziert.

Nach rund zwei Jahrzehnten des «Kiriti-
schen Rationalismus» in der Erziehungswis-
senschaft darf man heute resimieren: Die
erziehungswissenschaftliche Einsicht in Er-
ziehbarkeit und Bildsamkeit des Menschen
ist durch diese Richtung nicht sonderlich
bereichert worden, ja, es ist eine neue gros-
se Armut eingetreten, ein Vakuum, nach
dessen Aufflllung heute zumal viele jungere
Erzieher verlangen. Nur so ist erklarbar,
dass eine neue Aufforderung zum Neuan-



schweizer schule 5/1980

131

satz einer christlichen Padagogik ein so
starkes Echo gefunden hat.’

«Christliche Padagogik» oder
Padagogik von Christen?

Mit dem Gebrauch der Formel «Christliche
Padagogik» begibt man sich in die Gefahr,
insofern missverstanden zu werden, als man
den Eindruck erweckt, es handle sich hier
bloss um eine «Bereichs»- oder «Gruppen-
padagogik», um eine, die nur fir Christen
gilt — und dann folglich auch zum Reichtum
des erziehungswissenschaftlichen Gespra-
ches gehort, dass Vertreter verschiedener
Positionen von einander lernen kénnen und
mochten, auch von Christen, von Marxisten,
von Anthroposophen oder von welchen an-
deren Gruppen auch immer.

Natirlich stinde es um christliche Padago-
gik einfach, wenn sie sich schlicht als Grup-
penpadagogik begriffe und als solche nur
den «Konfessionsdialekt» der einen oder

Christliche Paddagogik muss ihre Zeit- und
Weltoffenheit dadurch beweisen, dass sie
lernfahig ist.

anderen christlichen Denomination verwen-
dete. Dann ware christliche Padagogik nur
ein Instrument zur erziehlichen Selbstver-
standigung von Christen untereinander.

Es gibt aber noch einen anderen Ansatz:
den einer Padagogik von Christen, die so
argumentieren und einen solchen Sprach-
ton verwenden, dass christliches Denken
iiber Erziehung in das allgemeine erzie-
hungswissenschaftliche Forschen und Leh-
ren eingebracht werden kann.® Unsere The-
se ist: Die moderne Erziehungswissenschaft
ware, auch wenn sie die Séakularisiertheit
der Gesellschaft zu respektieren hat, ein
Verkiimmerungsprodukt des Denkens, wenn
sie den Ehrgeiz hatte, religiose oder welt-
anschauliche Einwirkungen auf das Erzie-
hen vollig auszuklammern. Realistisch wird
Erziehungswissenschaft heute erst dort, wo
es zur Begegnung, zur Konfrontation, zum
Vergleich und zur gegenseitigen Bereiche-
rung weltanschaulich unterschiedlicher pad-

agogischer Positionen kommt. Denn diese
Unterschiedlichkeit des Denkens und Glau-
bens ist ja in der Erziehungspraxis das Nor-
male, und es hiesse, die Praxis nicht ernst
genug nehmen, berlcksichtigte man nicht
die Pluralitat der geistigen Strémungen und
Krafte. Eine Erziehungswissenschaft, die
von sich behauptet, sozusagen «oberhalb»
von Religion und Weltanschauung angesie-
delt zu sein, ist entweder Uberheblich oder
naiv, ausserdem blutarm.

Christliche Padagogik muss ihre Zeit- und
Weltoffenheit dadurch beweisen, dass sie
lernfahig ist — und z. B. auch vom Marxis-
mus Lehren und Erfahrungen bezieht; zum
Marxismus ware es wohl gar nicht gekom-
men, wenn das Christentum bei der Losung
der «Sozialen Frage» nicht klaglich versagt
und sich nicht zu sehr auf die Seite der Be-
sitzenden geschlagen hatte; der Marxismus
hat, auch im missionarischen Charakter sei-
ner Padagogiken, etwas sakularisiert Reli-
gidses an sich, und zwar bis hin zum Chili-
asmus der Zukunftserwartung, zur klassen-
losen Gesellschaft.

«Christliche Padagogik» im Unterschied zu
«Theologie der Erziehung» und «Religions-
padagogik»

Der erziehungswissenschaftliche Erkennt-
nishorizont wird nicht geweitet, sondern ver-
engt, wenn man z. B. Theologie, Metaphysik
oder normative Padagogik aus dem Gel-
tungskreis der Wissenschaftlichkeit aus-
schliesst. Eine Theologie der Erziehung ist
fur die Erziehungswissenschaft insofern ei-
ne Bereicherung, als diese Theologie die
religidsen Quellen (Bibel, Koran, Talmud
u. a.) in Hinsicht auf deren Aussagen iiber
Erziehung befragt; man kann aus dem Alten
und Neuen Testament keine Padagogik ab-
leiten, aber man kann wohl biblische Auf-
fassungen von Erziehung interpretieren; da-
durch wird eine zentrale Voraussetzung fiur
eine christliche Padagogik erfillt. Diese will
und soll ja nicht «herumtheologisieren»,
sondern die Grundelemente des Christseins
in die Erziehungswirklichkeit «libersetzen»
und die Frage «Was ist christlich?» auf die
einzelnen Sachgebiete beziehen, in denen
der junge Mensch unterwiesen wird.



132

schweizer schule 5/1980

Auf keinen Fall darf christliche Padagogik
ein Gemenge von theologischen, philosophi-
schen und padagogischen Aussagen wer-
den. Manchmal ist sie es in der Vergangen-
heit gewesen, vor allem dann, wenn «Reli-
gionspadagogik» als theologische und nicht
— wie es sein sollte — als erziehungswissen-
schaftliche Disziplin aufgefasst wurde. Reli-
gionspadagogik muss in Relation etwa zur
Sprach-, Kunst-, Berufs- oder Heilpadagogik
gesehen werden und hat einen vorrangig
curricularen Auftrag: den der didaktischen
und methodischen Erschliessung des Sach-
gebiets «Religion» fur Unterricht und Erzie-
hung. Wenn man freilich unterstellt, Religion
sei nicht lehrbar und Glaube kénne durch
Erziehung weder gemehrt noch gemindert
werden (so etwa Oskar Hammelsbeck und
andere Padagogen, die mit der «Dialekti-
schen Theologie» in Kontakt standen), dann
ist «Religionspadagogik» Nonsens.

Die Sichtweite und die Interessenskala der
christlichen Padagogik sind weiter als die
der Religionspadagogik: Christliche Pad-
agogik als Theorie christlicher Erziehung
und Bildung bemiiht sich um eine christliche
Interpretation moglichst vieler Grundphano-
mene der Erziehung und Bildung (so z. B.
Begabung, Chancengleichheit, Relation von
Forderung oder Auslese, Sinn der Schule,
«freie Entfaltung der Personlichkeit» usw);”
dabei gibt es Moglichkeiten und Grenzen
zugleich; nicht zu allen padagogischen Pro-
blemen gibt es einen spezifisch christlichen
Standpunkt, es sei denn, man halt Sachlich-
keit und Christlichkeit fiir identisch. Es geht
der christlichen Padagogik nicht um Deduk-
tion dogmatischer Lehrsatze auf Erziehungs-
situationen, wohl aber um Aktivierung und
Aktualisierung christlichen Handelns im
Vollzug der Erziehung. Ein Beispiel: Die Be-
hinderung eines Kindes ist fur die christli-
che Padagogik nicht nur ein medizinisches
und physiologisches Phanomen, sondern
ein religids zu begreifender Tatbestand; die
christlichen Heilsaussagen wissen viel vom
Behinderten und dessen Geltung vor Gott;
eine christlich motivierte Sonderpadagogik
beriicksichtigt nicht nur medizinisches und
psychologisches Heilen und erziehliches
Helfen, sondern fragt hier zugleich nach
dem Sinn von Heilsverwirklichung, nach Be-

hinderung als Stimulus zur Seelsorge und
zum Gnadenwirken.

Christliche Padagogik ist insofern Padago-
gik von Christen, als es darauf ankommt,
dass sich Christen im erziehungswissen-
schaftlichen Diskurs als voll anerkannte und
gleichberechtigte Partner betatigen, indem
sie christliche Aspekte zum einzelnen pad-
agogischen Problem attraktiv machen, na-
tirlich in allem Respekt vor den Auffassun-
gen Andersdenkender und in einer Beschei-
denheit, in der die Glaubensaussage als An-
gebot erscheint und nicht mit missionari-
schem Anspruch. Christliche Padagogik darf
nicht als Sturzacker zum Missionieren einer
vermeintlich gottlos gewordenen Umwelt
missverstanden werden. Sie darf sich auch
zu diesem Missverstdndnis nicht durch be-
stimmte Praktiken der marxistischen P&d-
agogen hinreissen lassen, die ihre Auffas-
sungen fiir absolut giiltig und allein selig-
machend halten. Der christliche Padagoge

Christliche Pddagogik darf nicht als Sturz-
acker zum Missionieren einer vermeintlich
gottlos gewordenen Umwelt missverstanden
werden.

muss selbstverstandlich von der Richtigkeit
seines padagogischen Denkens lberzeugt
sein, muss sich aber immer wieder vom
fruchtbaren Zweifel dazu anregen lassen,
seine Position zu Uberpriifen.

Und in der Tat hat es in der christlichen
Padagogik der letzten Jahrhunderte und
Jahrzehnte eine Fiille von Korrekturen (auf
Grund von Fehlern) gegeben. Insofern muss
christliche Padagogik das Schicksal aller
Erziehungswissenschaft mittragen: an der
Erneuerung und Verbesserung der Erkent-
nis weiterzuarbeiten. Mehr als die Theclogie
der Erziehung muss christliche Padagogik
die je neuen anthropologischen Grunder-
fahrungen einer Epoche wahrnehmen und
versuchen, die damit verbundenen Fragen
zu beantworten. So haben Marxismus und
Existentialismus - um nur zwei moderne
Geistesbewegungen zu nennen — eine Fiille



schweizer schule 5/1980

133

von neuen Fragen fir die Padagogen aufge-
worfen, die sich als Christen ansehen.

Das Segregieren der christlichen Padagogik
auf eine vor- oder ausserwissenschaftliche
«Erziehungslehre» wurde in jedem Fall auf
eine Gettoisierung hinauslaufen, und gerade
vor dieser muss christliche Padagogik ge-
schutzt werden. Schon in den funfziger und
sechziger Jahren hat Wilhelm Flitner die
heute noch gultige Forderung aufgestellt:
«Wir wunschen uns glaubige Christen in der
erziehungswissenschaftlichen Forschung,
weil sie Tatbestande aufhellen, die sich im
Licht des christlichen Lebensverstiandnisses
richtiger und umfassender zeigen als von
anderen Positionen her».®

Genau so kann der christliche Erziehungs-
wissenschaftler vom Marxisten viel soziales
Problembewusstsein lernen; so ware z. B.
das Problem der Chancengleichheit im Bil-
dungswesen und der Bedingtheit von Erzie-
hung und Bildung durch Herkunft und
Schichtzugehdrigkeit nicht so scharf ins all-
gemeine péadagogische Bewusstsein ge-
ruckt, wenn marxistische Pddagogen hierfiir
nicht gesorgt hatten. Rickschauend mdchte
man bemerken: Es ist eine Schande fur
christliche Padagogen, dass nicht auch sie
— wie die marxistischen Kollegen — das im
Bildungssystem investierte Unrecht oder die
padagogische Vernachlassigung vieler Kin-
der ins padagogische Bewusstsein gerufen
haben.

Wenn Erziehungswissenschaft — wie Flitner
bemerkt — eine «réflexion engagée» sein
soll,” dann ist es durchaus legitim, auch
christliches Engagement fir die Gestaltung
und Erneuerung der Welt in der Erziehungs-
wissenschaft sichtbar zu machen.

Die Einheit der Erziehungswissenschaft
muss nicht dadurch preisgegeben werden,
dass einPlural von weltanschaulichen Denk-
richtungen ins Spiel kommt. Die Einheit der
Erziehungswissenschaft ertrdgt diese Rich-
tungen nicht nur, sondern fordert sie zu ih-
rer demokratischen Legitimation genau so
wie den Plural der wissenschaftstheoreti-
schen Methoden. Allerdings: Es bedarf bei
der Darstellung christlicher Padagogik einer
Sprache, die sékularisiertes Sprachdenken
einbezieht und die nicht Denkvoraussetzun-
gen macht, welche Nichtchristen nicht er-

fullen wollen. Dass christliche Padagogik
bisher in allgemeinen erziehungswissen-
schaftlichen Gespréachen nur wenig zum Zu-
ge gekommen ist, liegt nicht zum geringsten
Teil an den Sprachbarrieren, die christliche
Padagogen um ihre eigenen Systeme aufge-
richtet haben.!®

Neue Voraussetzungen fiir eine christliche
Erziehung

Christliche Erziehung, die ja das Grundpro-
blem jeder christlichen Padagogik ist, voll-
zieht sich heute unter ganz anderen Voraus-
setzungen als noch vor zwei oder drei Jahr-
zehnten.

Noch nach 1945 gingen P&adagogen wie
F. X. Eggersdorfer oder Josef Gottler von
der Annahme aus, die in einer christlichen
Familie begonnene Erziehung setze sich in
einem christlichen Kindergarten, einer
christlichen Schule und Jugendarbeit fort,
und diese Institutionen seien deshalb durch-
wegs christlich gepréagt, weil auch die sie
umgebende Gesellschaft christlich sei. Dass
diese Voraussetzung nicht ganz falsch war,
konnte man z. B. damit begriinden, dass in
Westdeutschland bis etwa 1965 die Giberwal-
tigende Mehrheit der Schulen und Kinder-
garten konfessionellen Tragern unterstan-
den bzw. konfessionell bestimmt waren. Das
galt bis dahin selbst fir die meisten Ein-
richtungen der Lehrerbildung: Entweder
waren sie katholisch oder evangelisch no-
miniert, und nur wenige simultan; es war
ublich, dass mehr als 90 Prozent der Jung-
lehrer die kirchliche Lehrbefugnis (missio
canonica bzw. vocatio) empfing. Schon da-
mals stimmte die Annahme nicht, diese
Junglehrer seien in der Mehrheit Uberzeug-
te Christen.

Heute — kaum zwanzig Jahre spater — haben
wir es mit ganz anderen Verhaltnissen zu
tun, die den Ansatz christlicher Erziehung
erschwert haben. Die Zahl der Konfessions-
schulen ist stark reduziert worden; konfes-
sionelle Einrichtungen der Lehrerbildung
gibt es in den meisten europédischen Lan-
dern nicht mehr, und selbst dort, wo es
noch katholische Universitaten gibt, gehen
von diesen kaum noch spurbare Impulse zur
Aktivierung christlicher Erziehung aus." —



134

schweizer schule 5/1980

Im offentlichen Gesprach um Schulreform
werden spezifisch christliche Argumente
kaum noch laut (wohl konservative, die sich
christlich gebarden). Im Wettbewerb der
geistigen Krafte des modernen Bildungssy-
stems wird kaum noch mit einem deutlichen
Engagement von Christen gerechnet; dies
geschieht allenfalls noch in der Jugendhilfe,
in der Sonderpadagogik und in der Erwach-
senenbildung; aber auch in diesen Sekto-
ren, in denen der Anteil christlicher Trager
und Einrichtungen heute noch uberwiegt,
greifen nichtchristliche Auffassungen um
sich; so interessiert sich an den Fachhoch-
schulen und Fachschulen fir Sozialpadago-
gik der aktivere Teil der Studentenschaft

Religiés indifferent zu sein, ist heute nicht
mehr anstdssig, sondern gilt eher als Indiz
von Selbstédndigkeit und Freiheit.

eher fur neomarxistische Entwlrfe der Sy-
stemveranderung als fur christliche der
Heilshilfe. Die Institution als solche ist keine
Garantie fur Christlichkeit mehr. — In meh-
reren europaischen Landern ist die kirchli-
che Jugendarbeit der Amtskirche |angst aus
den Handen geraten und steht zu dieser im
Konflikt. Vielleicht ist diejenige Minderheit
junger Menschen zu schatzen, die uber-
haupt noch an Weltverbesserung, an Schaf-
fung gerechterer Verhaltnisse, an mehr
Menschlichkeit und an Weltfrieden glaubt,
und sei es auch auf marxistische Weise;
diese Jugendlichen sind immerhin noch
sensibel fur die Botschaft der Erneuerung,
wahrend das Gros Jugendlicher genau so
wie das der Erwachsenen sich einer gesell-
schaftlichen Verfasstheit angepasst hat, die
in materiellem Wohlstand, in Steigerung des
Lebensstandards und sozialer Immobilitat
ihre obersten Werte splirt, — weit entfernt
von christlichen Lebenszielen.

Kritische Jugendliche werfen uns vor, der
praktische Materialismus der Uberfluss- und
Wegwerfgesellschaft sei genau so unchrist-
lich wie der dialektische Materialismus des

Karl Marx. Leider sind auch die an christli-
chem Weltauftrag interessierten jungen
Menschen nicht davon uUberzeugt, dass die
Kirchen wirklich brauchbare Antworten auf
die schweren Probleme der Zeit geben, auf
Entwicklungsschwierigkeiten in der Dritten
Welt, auf die wie Flachenbrande um sich
greifenden Hungersnéote, auf Bildungsdefi-
zite unterprivilegierter Gruppen. — Fur die
Mehrheit der nominell christlichen Jugend-
lichen haben christliche Auffassungen bei
der Normierung des Verhaltens und der Le-
benseinstellung nicht mehr Vorrang vor an-
deren Auffassungen; vielmehr hat man da-
von auszugehen, dass die Mehrheit der
christlich geborenen Jugendlichen spate-
stens nach der Pflichtschulzeit mehr oder
weniger still und konfliktlos aus der Kirche
emigriert, nicht mehr in der Familie mitbetet
(falls dies uberhaupt noch ublich ist) und
den Kontakt zur Seelsorge ganz aufgibt,
ohne dies als Verlust zu empfinden.

Was in und mit der Jugend passiert, findet
naturlich bei den Erwachsenen sein Pen-
dant. Eltern machen sich unglaubwirdig,
wenn sie von ihren Kindern fordern, am Le-
ben der Kirche teilzunehmen, sich selbst
davon aber dispensieren. Um das zu durch-
schauen, sind Kinder heute aufgeweckt ge-
nug. — Es ist empirisch schwer zu ermitteln,
in wie vielen nominell christlichen Familien
uberhaupt noch christlich gelebt wird; man
sollte die Zahl eher kleiner als grosser an-
setzen. — In der Schule ist die Praxis christ-
licher Erziehung nicht viel glinstiger: Es gibt
noch oft das Schulgebet, und der Religions-
unterricht ist noch «ordentliches» Lehrfach,
wie es in Verfassungen und Gesetzen
heisst; aber die Unterweisung im Glauben
ist vom ubrigen Unterricht separiert worden,
statt auf diesen auszustrahlen, wie es zu-
mindest in einer christlichen Schule der Fall
sein musste. Ein Schiler, der sich heute mit
15 Jahren vom Religionsunterricht abmel-
det, ist zum «Normalfall» geworden; Zivil-
courage ist zur Abmeldung nicht mehr er-
forderlich. — Die Teilnehmerzahl in Schul-
gottesdiensten hat erheblich nachgelassen
(auch die Zahl der Lehrer).

Religios indifferent zu sein, ist heute nicht
mehr anstdssig, sondern gilt eher als Indiz
von Selbstandigkeit und Freiheit. Die Zu-



schweizer schule 5/1980

135

nahme an Liberalitat hat neben anderen Le-
bensgebieten auch die Religion erfasst. Es
gibt heute nicht mehr die Vielzahl ethischer
Verbote, die noch vor zehn oder zwanzig
Jahren existierten; ausser- oder voreheli-
ches Zusammenleben gilt als ebenso regu-
lar wie vorehelicher Geschlechtsverkehr
oder Anwendung von Contraconceptiva. Die
amtskirchlichen Vorschriften zum Sexual-
verhalten haben selbst unter lUberzeugten
und aktiven Christen kaum noch Glaubwiir-
digkeit und wirken unter den heute iiblichen
Normen wie ethische Fossilien aus léangst
vergangenen Zeiten. Gerade in sexuellen
Problemen sehen sich junge Menschen, die
fir den Glauben noch sensibel sind, von der
Pastoral im Stich gelassen. — Aber auch auf
anderen Sachgebieten bleibt die kirchliche
Lehrverkiindigung, so wie sie etwa in Bi-
schofsworten zum Ausdruck kommt, ziem-
lich wirkungslos, weil sie die gegebenen Le-
bensbedingungen nicht realistisch genug
ins Visier nimmt.

Nicht in einer christlichen, sondern in einer
sakularisierten Gesellschaft leben zu mus-
sen, empfinden die meisten Menschen (auch
die jungen) nicht als Mangel. Deshalb tut
die Kirche sich keinen Gefallen, wenn sie
christliche Erziehung damit beginnen lasst,
die vorfindbare Verfasstheit der Gesellschaft
negativ zu deuten und ihr das Gegenbild
einer «christlichen Gesellschaft» vorzuhal-
ten. Ein solches Gegenbild ist utopisch und
lebensfremd. Christliche Erziehung hat von
der sozialen und geistigen Realitat auszu-
gehen, die heute besteht, und dieser muss
sie zugewandt, ja angepasst sein.

Christliche Erziehung fiir eine unchristliche
Gesellschaft

Wie soll man als Christ in einer Gesellschaft
leben, die unchristlich, stellenweise sogar
antichristlich ist und in der christlicher
Glaube mit vdllig anderen Botschaften der
Daseinserfillung konkurrieren muss? Das
ist die Grundfrage, die heute jeder christ-
lichen Erziehung gestellt ist, und diese wie-
derum ist das Kernproblem christlicher Pad-
agogik: Was heisst es, christlich zu erzie-
hen?

Es genlgt nicht mehr, die christliche Heils-
botschaft einfach in die Umwelt hineinzusa-

gen, sie zu «verkunden», sei sie gelegen
oder ungelegen. Ein solches Vorgehen wur-
de allenfalls eine augenblicksbedingte Auf-
merksamkeit hervorrufen, nicht aber ein vi-
tales Interesse am Wort Gottes hervorrufen.
Das kerygmatische Verfahren'? mochte zu
einer Zeit angebracht sein, in der zu optimi-
stisch angenommen wurde, das Glaubensie-
ben allein oder vorwiegend durch Lehre und
Unterweisung beleben zu kénnen; und eine
solche Zeit gab es im ersten Jahrzehnt nach

Die Institution als solche ist keine Garantie
fur Christlichkeit mehr.

dem Zweiten Weltkrieg, als neben dem Chri-
stentum kaum noch eine andere geistige
Macht autorisiert zu sein schien, die zer-
strittene und zerschundene Welt neu zu ord-
nen. Natirlich kann man durch lehrhafte
Vermittlung christlichen Glaubens diesen
selbst nicht wecken oder starken; er hat sei-
ne eigene Wiirde — oberhalb des Lehrens —
und ist letztlich von diesem unabhangig; auf
jeden Fall wird er nicht durch Lehre hervor-
gebracht; man kann uber christlichen Glau-
ben gut informiert sein, ohne dass man zu-
gleich ein Christ ist. Die Note «gut» im Fach
«Religionsunterricht» bezeugt noch nicht le-
bendiges Glaubensleben. Es ist heute nitz-
lich, sich daran zu erinnern, dass es z. B.
im mittelalterlichen Schulwesen ein Fach
«Religionsunterricht» gar nicht gab; dieses
brauchte es auch nicht zu geben, weil die
Schule Glied des christlichen Lebensvollzu-
ges war, sozusagen Szene in einer grossen
Liturgie.

Anfang und Kern christlicher Erziehung soll-
te auch heute das Beispielgeben der Eltern
sein, die sich als Christen begreifen, deren
Beten das Kind mehr und mehr erlebt und
die mit dem Kind lUber Gott sprechen, ihm
Zeichen des Glaubens geben und es Schritt
far Schritt in die Gemeinschaft der Kirche
einlben. — Aber diese «funktionale» christ-
liche Erziehung ist in vielen nominell christ-
lichen Familien arm an Substanz geworden.
Immer grosser wird die Anzahl jener Kinder,
die fur die christliche Erziehung erst beim
Eintritt in die Grundschule beginnt; die El-



136

schweizer schule 5/1880

tern dieser Kinder lassen zu, ja winschen
vielleicht sogar, dass ihr Kind am Religions-
unterricht und an der gemeindeeigenen
Glaubensunterweisung (Vorbereitung auf
den Empfang der Eucharistie usw.) teilneh-
men. Fur solche Kinder hat der Religions-
unterricht insofern Basisarbeit zu leisten,
als diese Kinder oft nicht einmal das Vater-
unser oder gar ein Repertoire von Gebeten
oder christlichen Liedern kennen. Auch in
die Liturgie der Gemeinde sind solche Kin-
der mitunter vor Schulbeginn noch nicht
eingefihrt worden, weil ihre Eltern mit ihnen
noch nicht zur Kirche gegangen sind.
Skeptiker unterstellen, dass der schulische
Religionsunterricht in solchen Kindern kaum
ein Glaubensleben begriinden kann und
dass das (meist distanzierte) Interesse an
der christlichen Botschaft spatestens dann
aufhért, wenn das Ende des Religionsunter-
richts mit dem Ende der Schulzeit erreicht
ist. Aber es gibt auch Padagogen, die opti-
mistisch annehmen, dass immer «etwas
hédngen bleibt» und der Glaube auch ohne
Zutun der Schule weiterwirken kann. Prin-
zipiell ist das richtig.

Christliche Schulen kénnen in der religio-
sen Erziehung und Unterweisung eine Art
Heimvorteil nutzen: Diese Schulen sind in
das Leben der Kirche eingebunden und ver-
figen normalerweise uber Lehrer, die Inter-
esse daran haben, den Segen und das
Gliick des Christseins anderen weiterzuge-
ben; in christlichen Schulen ist meistens
durch eine vorhergehende und parallele Fa-
milienerziehung eine Assistenz gegeben, die
in der sakularisierten Gemeinschaftsschule
oft fehlt. Aber ist die christliche Schule nicht
auch ein Produkt der Sakularisation? Ganz
gewiss, denn sie ist — politisch gesehen —
ein Zugestandnis an Toleranz, das der saku-
larisierte Staat denen macht, die es wun-
schen, in der Schule mit Gleichglaubenden
vereint zu sein. Trotzdem hat auch die
christliche Schule die ganze Belastung zu
tragen, die vom Leben in einer sakularisier-
ten Gesellschaft ausgeht. Sakularisiert zu
sein, das heisst eben auch: Zweifeln und
Anfechtungen des eigenen Denkens und
Glaubens ausgesetzt zu sein, nicht nur
christliche, sondern auch andere Vorbilder
attraktiv zu erleben, mit einer Wertindiffe-

renz auskommen zu miussen, die auch das
relativiert, was dem Christen als unumstoss-
liche Wahrheit lieb und teuer ist. Nichtchrist-
liche Auffassungen uben nicht selten einen
Uberdruck auf junge Christen aus, der stéar-
ker ist als die Kraft der Verbindlichkeit, die
vom Glauben ausstrahit.

So hat die religidse Unterweisung oft zu-
nachst den Beweis zu fuhren, dass es nicht
weltfremd ist, Christ zu sein — und dass
christliche Lebensformen nicht ein Wider-
spruch zur heutigen Art zu leben sind. Mit
traditioneller Apologetik kann dieser Beweis
gewiss nicht mehr gefihrt werden; vielleicht
sind hier Uberhaupt existentielle Beispiele
und Vorbilder kraftiger als theologische Be-
weisketten.

Nicht erst der Erwachsene, auch schon der
junge Mensch spurt, dass man heute den
Glauben leicht verlieren kann und dass es
kein Patentrezept der Erzieher gibt, um ihn
dingfest machen zu kénnen. Fruher operier-
te der Religionsunterricht in der Regel mit

So hat die religibse Unterweisung oft zu-
néchst den Beweis zu fuhren, dass es nicht
weltfremd ist, Christ zu sein.

dem Vorhandensein der Glaubensiuberzeu-
gung wie mit einem unumstdsslichen A-prio-
ri; heute ist das nicht mehr statthaft, weil
am Religionsunterricht auch Schiler teil-
nehmen, die eben noch nicht oder nicht
mehr glauben. Heute ist der Zweifel nicht
selten der Einstieg in einen Gegenglauben,
in eine geistige Alternative. Die Kirchen
durfen sich die Erklarung der Tatsache,
dass Jugendsekten und «neue Religionen»
Anklang finden, nicht zu einfach machen.
Sicher ist, dass gerade die ernst denken-
den, am Wesentlichen interessierten jungen
Menschen auch Alternativen zum herkdmm-
lichen Religionsvollzug innerhalb der Kir-
chen winschen, und wenn ihnen diese Al-
ternativen von der Kirche nicht geboten
werden, wenden sich die Suchenden ent-
tauscht den neuen «Gegenkirchen» zu.
Ubrigens sind auch neomarxistische Grup-
pen fir manche junge Menschen solche



138

schweizer schuie 5/1980

«Gegenkirchen» — mit Helden und Heiligen
(wenn auch sakularisierten), mit Geboten
und Riten, Ordnungen und Forderungen, ja
mit einem «Lehramt», das bestimmt, was
die reine Wahrheit zu sein hat.

Der christliche Erzieher (auch der Katechet)
tut gut daran, sich mit den Heilslehren der
«Gegenkirchen» ausfihrlich zu beschéafti-
gen, denn nur unter dieser Voraussetzung
findet er Verstandnis fur die Situation junger
Menschen. — Wir machen uns keine lllusio-
nen daruber, dass viele christliche Erzieher
es gar nicht mehr wagen, auch diejenigen
Jugendlichen anzusprechen, die ausserhalb
der Kirche einen Lebenssinn suchen. Christ-
liche Erziehung misste mit Jugendlichen
viel haufiger dartuber sprechen, weshalb es
uberhaupt zur Abkehr von der Kirche oder
gar dem Glauben gekommen ist. In einem
solchen Gesprach kénnten manche Fehler
der christlichen Erziehung aufgedeckt wer-
den. Einer der Fehler sei hier genannt: Fri-
her hat christliche Erziehung viel zu sehr ein
Reglement von Geboten und Verboten pro-
pagiert, statt den jungen Menschen zum Tun
des Guten zu ermutigen und ihm zu zeigen,
wie es dahin kommen kann.

Friher war es in der Praxis christlicher Er-
ziehung und Pastoral ublich, Schwéache im
Glauben oder Versdumnisse im Vollzug des
kirchlichen Lebens als moralisches Versa-
gen zu brandmarken. Und etwa das Versédu-
men des Sonntags- oder Schulgottesdien-
stes wurde moralisch geahndet, wie ein
Diebstahl oder eine Liuge; dass ein junger
Mensch in existentielle Schwierigkeiten ver-
fangen sein konnte (etwa in einer religios
indifferenten Familie), wurde nicht beachtet;
iiberhaupt spielte im Denken und Planen
christlicher Erziehung der soziale Kontext
kaum eine Rolle; heute dagegen sehen wir
ihn Uberdeutlich, und er erklart uns manche
Schwierigkeit bei der Entfaltung des Glau-
bens in einer dem Glauben fremden, das
Glauben nicht schatzenden Geselischaft.

Christliche Erziehung kann ein Klima fir
den Glauben schaffen, aber sie kann ihn
nicht herbeizwingen und nicht Gber ihn wie
iber eine Wunderwaffe verfligen. lhr steht
nicht zu, in die Kompetenz Gottes einzu-
greifen.

Ein Problem der Solidarisierung

Die Forderung nach einer neuen christli-
chen Padagogik wirde ziemlich wirkungs-
los verhallen, wenn man allein darauf ver-
trauen miusste, dass sich einzelne interes-
sierte Erziehungswissenschaftler (méglichst
in Kooperation mit Praktikern) daranmachen
wirden, die neue Padagogik zu entwerfen
und auszuformulieren. Leider kommen sich
diejenigen, die bisher ihre wissenschaftliche
Phantasie und auch ihr Prestige flur die
wichtige Aufgabe eingesetzt haben, wie ein-
same Einzelk&dmpfer vor, die unter Umstéan-
den nicht einmal von der Amtskirche in
Schutz genommen werden, wenn man sie
angreift.

Die Entfaltung einer modernen christlichen
Padagogik ist ein Problem der Solidarisie-
rung derer, die zur Lésung dieser Aufgabe
kompetent sind. So wie sich bewusst christ-
liche Erzieher in christlichen Berufsorgani-
sationen verbunden haben und dadurch
manches erreichen, sollten es auch diejeni-
gen Erziehungswissenschaftler tun, die be-
wusst christlich denken, auch in ihrer Wis-
senschaft.

Vielleicht sind wir von der Erfiillung unserer
Forderung noch weit entfernt. Aber wenn es
im Augenblick noch keine christliche Pad-
agogik gibt (sowohl als Uberzeugendes wis-
senschaftliches System wie auch als Inspi-
ration zur christlichen Erziehungspraxis),
sollte spiirbar werden, dass es christliche
Padagogen gibt, die — wenn auch in Bruch-
stiicken, so doch an konkreten Beispielen —
zeigen, wie christliche Padagogik aussehen
kann. — Obendrein ist zu wiinschen, dass
verschiedene Entwilrfe zur christlichen Pad-
agogik entstehen und dass sich die Amts-
kirche nicht zu friih auf einen davon fest-
legt. Das geplante Unternehmen ist zu gross
dimensioniert, als dass es von einem einzi-
gen geleistet werden kénnte — und dazu
noch in kurzer Frist.

Es kann sein, dass von jeder neuen christ-
lichen Padagogik Kurskorrekturen nicht nur
in der christlichen Erziehung, sondern auch
in der Pastoral vorgeschlagen werden. Aus
padagogischer Sicht Iasst sich zur pastora-
len Praxis in der Tat viel Kritisches sagen —
und auch mancher Vorschlag machen.”



schweizer schule 5/1980

139

Unsere Gesellschaft ist nicht nur sakulari-
siert, sondern auch eine Bildungsgesell-
schaft, d. h. Bildung ist fiir sie das entschei-
dende Instrument der sozialen Sicherung
und des sozialen Fortschritts. Der miindige
Erwachsene versteht sich als «homo dis-
cens», der es gewohnt ist, seine Position
zur Welt und zur Gesellschaft kritisch und
frei zu bestimmen. Das hat auch fir sein
Verhéltnis zur Kirche Konsequenzen. Kon-
kret heisst das z. B., dass man in einer dia-
logisch orientierten Gesellschaft, deren
Selbstverstandnis ohne Dialog uberhaupt
nicht zu denken ist, nicht mehr so predigen
und verkindigen kann wie in Zeiten, in de-
nen dialogisches Denken noch nicht Ublich
war.

So wie die Theologen von den Padagogen
manches lernen kénnen, sind Padagogen,
die ihre Wissenschaft christlich motivieren
mochten, auf eine Theologie der Erziehung

Erziehung hat in der kirchlichen Tradition
oft nur als «Technik» der Einweisung in ei-
nen vorgegebenen und nicht zu diskutieren-
den Glauben gegolten.

als unerlassliche Voraussetzung angewie-
sen. Aber leider ist diese Theologie der Er-
ziehung immer noch mehr Desiderat als
Wirklichkeit. Eine biindige Erklarung fur das
Versdaumnis haben wir bis jetzt noch nicht
finden konnen. Vielleicht ist die folgende
statthaft: Erziehung hat in der kirchlichen
Tradition oft nur als «Technik» der Einwei-
sung in einen vorgegebenen und nicht zu
diskutierenden Glauben gegolten; gelaufig
war die Formel von der Erziehung als einem
«verlangerten Arm der Seelsorge». Heute je-
doch verfligt die Padagogik Uber so viel
Kraft und Ansehen, dass sie der Erziehung
in der Praxis ein solides Selbstwertbewusst-
sein vermittelt. Erziehung ist nach dem Ver-
standnis der Bildungsgesellschaft eine von
mehreren Formen der Sinnverwirklichung
des Menschen. Insofern steht Erziehung
ebenblirtig neben der Seelsorge und diese
nicht Gber ihr. Wir haben in den letzten Jahr-
zehnten (vor allem durch die christliche Er-
wachsenenbildung) begriffen, dass manche

Grunderkenntnisse getragen werden kon-
nen. Und: Es gibt nicht wenige Menschen,
die das Angebot der Pastoral nicht mehr an-
nehmen, wohl aber das Angebot der christ-
lichen Bildung. — Diese Tatsache braucht
die christliche Padagogik nicht in den Feh-
ler verfallen zu lassen, eine sakularisierte
Erlésungslehre sein zu wollen — so wie es
etwa die marxistische Padagogik sein will,
die obendrein noch als pure Wissenschaft
anerkannt werden mochte.'

Wenn es stimmt, dass Erziehung und Bil-
dung in unserer Gesellschaft einen sehr ho-
hen Stellenwert einnehmen und fur diese
Gesellschaft konstitutiv sind, dann genigt
es nicht mehr, dass sich die Kirche, die ja
in dieser Gesellschaft existieren muss, auf
ihre Pastoral und ihre Sakramentenspen-
dung beschrankt; nicht nur Pastoral, auch
Erziehung wird fur die Kirche existenznot-
wendig — heute mehr denn je. Das kirchli-
che Engagement in Erziehung und Bildung
ist in manchen Bereichen (z. B. in der Er-
wachsenenbildung) zwar erweitert, in ande-
ren (Schule, Familie, Jugendarbeit) aber ge-
mindert worden. Angesichts dieser Feststel-
lung muss die Situation der Kirche als kri-
tisch bezeichnet werden. Es liegt im Wesen
der Krise, dass sie in zwei Richtungen fuh-
ren kann: sowohl zur Erschlaffung und zur
Agonie als auch zu neuer Vitalitat. Die Fra-
ge, wie die Krise in Zukunft entschieden
wird, hangt mehr von der Zukunft christli-
cher Erziehung ab, als es uns bisher be-
wusst geworden ist.

Anmerkungen

"Erste Publikationen des Verfassers zum Thema
erschienen 1953; 1955 kam die Schrift «Erzie-
hung aus dem Glauben», Stuttgart, Schriften
der Akademie der Diozese Rottenburg, heraus,
und spater erschien unter gleichem Titel ein
ausfiihrliches Buch (Freiburg/Wirzburg 1968,
Seelsorge/Echter-Verlag).

2Einen beachtenswerten Versuch, die mit Will-

mann beginnende Entwicklung der kath. Pad-
agogik kritisch zu beschreiben, hat Norbert
Massner unternommen (Normative Padagogik
im Umbruch - Kritische Reflexionen zum Er-
ziehungsverstdndnis der Gegenwart, Mlnchen
1970).



140

schweizer schule 5/1980

3 Dies hat vor allem Wolfgang Brezinka getan,
der ubrigens (als Schiiler Friedrich Schnei-
ders) in seinen ersten Veréffentlichungen an
die Tradition der katholischen bzw. normativen
Padagogik anschloss und sich erst spater einer
rationalistisch-positivistischen Vorgehensweise
verschrieb. Siehe besonders sein Werk: Mata-
theorie der Erziehung, Minchen 1978.

So weist z. B. N. Massner (a. a. 0.) ausfihrlich
die unterschiedlichen Ausgangspunkte katholi-
scher Padagogik-Entwiirfe der letzten 30 Jahre
auf, den existentialpadagogischen, den huma-
nistischen, den theologisch-anthropologischen
und den philosophisch-metaphysischen. Ja, er
rechnet selbst den Theorieansatz W. Brezinkas
und K. Erlinghagens noch zur «normativen»
bzw. katholischen Padagogik, was gewiss pro-
blematisch ist.

Der Verfasser veroffentlichte im Sommer 1977
in der Zeitschrift «forum E», Heft 78/77, einen
Beitrag mit dem Titel: Christliche P&dagogik?
— Aufforderung zu einem Neubeginn, — Das
Echo dieser «Aufforderung» wirkte sich in ei-
nem Symposion aus, das im Frihjahr 1978 zum
gleichen Thema in der Thomas-Morus-Akade-
mie Bensberg durchgefiihrt wurde. Die Vortra-
ge dieses Symposions liegen in Buchform vor:
(Franz Poggeler: Perspektiven einer christli-
chen Padagogik, Freiburg/Basel/Wien 1978).

U. a. enthélt der Band eine Untersuchung von
Hubert Henz «Zur Maglichkeit wissenschafts-
theoretischer Legitimation eines Neuansatzes
zu einer christlichen Padagogik (S. 90-110).

$ Mit diesem Problem beschéftigen sich augen-
blicklich auch evangelische Pddagogen, so z.B.
Karl Dienst in seinem Beitrag: Evangelische
Padagogik — eine Problemskizze, in: Erziehen
heute, 1979.

7Eine ausflihrliche inhaltliche Beschreibung der
Essenz christlicher Erziehung versuchte der
Verfasser in seinem Buch: Erziehung aus dem
Glauben, bs. S. 119 ff.

8 Grund- und Zeitfragen der Erziehung und Bil-
dung, Stuttgart 1964, S. 118.

?Das Selbstverstandnis der Erziehungswissen-
schaft in der Gegenwart, Heidelberg 1957, S. 18.

'° Das schroffste Beispiel hierfiir ist die Sprache
Alfred Petzelts: Seine Blicher sind fast nur von
denen zu lesen, die in das entsprechende Den-
ken und Formulieren «eingeweiht» worden sind.
Ein apodiktisch-fordernder Ton kam in Petzelts
Schreibweise vor allem durch eine wohl einma-
lige Vermischung thomistischen und neukan-
tianischen Denkens. — Dagegen war die am
Thomismus orientierte Sprache Gustav Sie-
werths auch von einer Metaphorik gepragt, die

»

€]

an Heidegger gemahnt. Auch Siewerths Beitrag
zur christlichen Padagogik (vor allem in: Meta-
physik der Kindheit, Einsiedeln/K&ln 1957) ist
heute nur noch Spezialisten bekannt. Es bleibt
abzuwarten, ob die 1979 begonnene Neuausga-
be von Siewerths Werken (im Verlag Patmos,
Diisseldorf) eine Wende bringen wird.

So fragt man ziemlich vergebens nach neuen
theoretischen Begrindungen christlicher Pad-
agogik aus den Instituten fiir Paddagogik der
Universitdten Fribourg und Lowen, die grosse
Chancen hatten, jungen christlichen Erziehern
das geistige Ristzeug fiir eine weltoffene Er-
ziehung im Geist Christi zu geben.

2 Kerygma = Verkiindigung; siehe hierzu K. Rah-
ner: Kerygma, in: Lex. f. Theol. u. Kirche, 6.
Band, Freiburg 1961, Sp. 132-136.

3 Der Verfasser hat dies versucht in seinem Buch
«Konkrete Verkiindigung — Methoden des pa-
storalen Wortdienstes, Freiburg/Wirzburg 1970.

4 Man darf mit Fug und Recht fragen, ob nicht
auch die «Padagogik der Befreiung» Paulo Fre-
ires unter deren Adressaten (den Erziehern in
Lateinamerika) eine Art Erlésungshoffnung ge-
weckt hat, und zwar in christlicher Motivations-
absicht.

1

—

042-316666

-

unter dieser Nummer kénnen Sie
die «schweizer schule» bestellen.

Die «schweizer schule» ist eine
bekannte, viel gelesene Zeit-
schrift fir Lehrer, P&adagogen
und Erzieher.

Ein Abonnement lohnt sich!



	Christliche Erziehung unter veränderten gesellschaftlichen Bedingungen

