
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 66 (1979)

Heft: 22: Neutestamentliche Wundererzählungen : Deutung und Bedeutung
für den Unterricht

Artikel: Wunder Jesu

Autor: Bühlmann, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-534960

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-534960
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stellung einnehmen?» Selbst wenn sich
erweisen Hesse, dass er Dinge getan hat, die
sonst niemand zu vollbringen vermochte,
bleibt die Frage: Weshalb hat er sie getan?
Um Aufsehen zu erregen? Bewunderung zu
ernten? Um etwas zu beweisen? Vielleicht
seine Gottheit? Oder wollte er durch seine
Taten die Welt verbessern?
Die vorliegende Nummer möchte diese Fragen

aufnehmen. Sie möchte eine Hilfe dazu
bieten, den Sinn der neutestamentlichen
Wundererzählungen zu verstehen und mit
ihrer Botschaft auch heute verantwortbar zu
leben. Dabei wird sich zeigen, dass diese

Texte in erster Linie gar nicht über
Geschehnisse der Vergangenheit informieren,
sondern in unsere eigene Gegenwart
hineinsprechen und Hoffnung auf eine bessere
Zukunft begründen.
In einem zweiten Teil liegt der Akzent
verstärkt auf der Unterrichtspraxis. Es werden
Anregungen und Unterrichtsentwürfe gegeben,

die vom neutestamentlichen
Wunderverständnis herkommen. Lehrer und
Katecheten erhalten Denkanstösse, wie die
Botschaft der Wunder jungen Menschen
verständlich gemacht werden kann.

Walter Bühlmann

Wunder Jesu

Walter Bühlmanri

I. GRUNDFRAGEN DER
WUNDERGESCHICHTEN

1. Die Machttaten Jesu
a) Hat Jesus Wunder gewirkt?
Viele meinen, die Wundergeschichten der
Evangelien seien blosse Erfindungen, oder
sie seien von anderen berühmten
Persönlichkeiten, von denen man Wunderbares
berichtet, auf Jesus übertragen worden, oder
Jesus habe über Kenntnisse und geheime
Praktiken verfügt, die man damals noch
nicht zu durchschauen vermochte.
Andererseits ist es gar nicht so einfach
nachzuweisen, dass Jesus Wunder gewirkt
hat. Da Jesus niemals eine Zeile geschrieben

hat, besitzen wir kein unmittelbares
Zeugnis von ihm. Wir sind deshalb allein
auf die Evangelien angewiesen. Was uns
aber die Frage noch schwieriger macht -
kein Wunderbericht der Evangelien stammt
mitSicherheit unmittelbar von einem
Augenzeugen. Die Geschichten sind mindestens
dreissig Jahre lang mündlich überliefert
worden, ehe sie niedergeschrieben wurden.
Es gibt kaum mehr einen ernsthaften
Wissenschaftler, der noch das erste und vierte
Evangelium von einem Apostel geschrieben
sein lässt. Für das Markus- und Lukasevangelium

hat sogar die kirchliche Tradition
niemals eine unmittelbare Augenzeugenschaft

beansprucht. Aber Quellenanalyse

und Formgeschichte haben uns die Mittel
an die Hand gegeben, dass wir hinter die
Evangelienschriften zurückgehen und das
Wachsen der Tradition in ihren ältesten
Schichten untersuchen können.
Innerhalb der Evangelien, aber ausserhalb
der Wundererzählungen werden Wundertaten

Jesu mehrfach erwähnt. Matthäus
überliefert z. B. folgendes eigenartige Wort:

«Wehe dir, Chorazin! Wehe dir, Betsaida!
Denn wenn in Tyrus und Sidon die Wunder

geschehen wären, die in euch
geschehen sind, hätten sie längst in Sack
und Asche sich bekehrt. Aber ich sage
euch: Tyrus und Sidon wird es am
Gerichtstage erträglicher ergehen als euch

...» (11,21 f.).

In diesem Wort spricht Jesus selbst von
Wundern, die in den genannten Städten
geschehen sind. Die Szene ist aber kein
Wunderbericht. Die Wunder werden sozusagen
nur am Rande erwähnt. Das macht dieses
Zeugnis für unsere Frage wertvoll, denn es
besteht in ihm nicht die Absicht, ausführlich
über die Wunder zu sprechen, sondern über
das Schicksal der Städte. Ihr Schicksal aber
ist mit Jesu Wundertätigkeit verbunden.
Zudem handelt es sich um ein sehr altes
Überlieferungsgut. Nicht nur Matthäus enthält

diese Stelle, sondern unabhängig da- 786



von berichtet uns auch Lukas. Das bedeutet,
dass beide dieses Wort in der von ihnen
gemeinsam benutzten Quelle (Q) vorgefunden
haben \
Wir haben also guten Grund anzunehmen,
dass uns in diesen Sätzen eine Situation
aus dem Leben des irdischen Jesus
überliefert ist, die die Wundertätigkeit Jesu
bezeugt.

Ebenfalls gut bezeugt ist das Beelzebul-
Wort. Es begegnet in der Quelle (Q) (Mt 12,

22-30; Lk 11,14-23) und wird indirekt auch
durch die Markusüberlieferung (Mk 3,22-27)
gestützt. Dort wirft man Jesus vor, er stehe
wegen seiner Dämonenaustreibungen im
Bund mit dem Teufel.

Das Jesuswort in der
Quelle (Q)

«Aber wenn ich durch
den Geist (Lk: Finger)
Gottes die Dämonen
austreibe, dann ist ja
die Herrschaft Gottes
über euch gekommen»
(Mt 12,28 Lk 11,20).

Markusüberlieferung,
Erzählungsstoff

«Und die Schriftgelehrten,
die von Jerusalem

herabgekommen waren,

sagten: (Den Beel-
zebul hat er, und durch
den Obersten der
Dämonen treibt er die
Dämonen aus>» (Mk 3,

22).

Wenn eine Jesusüberlieferung sowohl von
Markus als auch von Q bezeugt wird, handelt

es sich gewöhnlich um eine gute und
alte Tradition, die vermutlich bereits während

der vierziger Jahre des 1. Jahrhunderts

bekannt war.
Auch hier fällt die unmittelbare Verbindung
zwischen der Machttat Jesu und seiner
Heilsbotschaft vom Reich Gottes auf. Der
Vorwurf der Gegner setzt voraus, dass
Jesus etwas Aufsehenerregendes getan haben
muss. Wenn auch die Deutung seiner Taten
falsch ist, so bezeugt sie doch, dass die
Taten geschehen sein müssen.
Wir können also sagen: Bereits das älteste
Traditionsgut des Neuen Testamentes
bezeugt glaubwürdig Jesus als einen Mann,
der Wunder gewirkt hat.

b) Wie interpretiert Jesus seine Wunder?
Dass Jesus als Wundertäter gewirkt hat,
erscheint nicht unglaublich. Krankenheilungen

und Dämonenaustreibungen hat es
nach unverdächtigten Zeugnissen auch in
der apostolischen Kirche sowie bei Juden

und Heiden gegeben. Der heutige Bibelleser

kann, wenn er will, die Wunderheilungen
und Dämonenaustreibungen dem

natürlichen Ausstrahlungsvermögen der Persönlichkeit

Jesu zuschreiben, eine Erklärung,
die im Licht der modernen psychosomatischen

Medizin immer mehr an Wahrscheinlichkeit

gewinnt.
Dies bedeutet jedoch, dass die Wunder Jesu

nicht als einzigartige und unvergleichliche
Taten angesehen werden können.

Wenn es hier etwas Einmaliges gibt, dann
liegt das nicht an den Wundern als solchen,
sondern an der Art, wie Jesus sie verstanden

hat. Im Streitgespräch über die
Dämonenaustreibungen zeigt Jesus, welchen Sinn
die von ihm gewirkten Exorzismen haben:
«Wenn ich durch den Geist Gottes die
Dämonen austreibe, dann ist ja die Herrschaft
Gottes über euch gekommen» (Mt 12,28)
Die Exorzismen Jesu sind, wie wir oben
gesehen haben, unlöslich mit der Botschaft
vom nahegekommenen Gottesreich
verknüpft. Sie sind nicht Werke eines menschlichen

Wundertäters, sondern von Gott
selbst gewirkt, Vorzeichen der endgültigen
Aufrichtung des ewigen Gottesreiches. Und
da es Gott allein zusteht, seine königliche
Herrschaft aufzurichten, können Jesu Siege
über den bösen Geist nicht die Taten eines
menschlichen Wundertäters sein. In ihnen
greift Gott selbst unmittelbar in die
Geschichte ein.
Wie steht es nun mit den Heilungen? Wir
lesen bei Matthäus und Lukas:

«Blinde sehen wieder, und Lahme gehen umher,
Aussätzige werden gereinigt, und Taube hören,
und Tote werden erweckt, und Armen wird die
Frohbotschaft verkündigt. Und selig, wer sich
nicht ärgert an mir!» (Mt 11,5-6; Lk 7,22-23).

Das ist keine blosse Aufzählung der
Heilungswunder. Die Schilderung schliesst sich
eng an messianische Prophetien desJesaja-
buches an. Jesu Wirken ist Zeichen für das
machtvolle Hereinbrechen der Heilszeit, der
endzeitlichen Gottesherrschaft. Der
Gebrauch des Passivs («Aussätzige werden
gereinigt» statt «ich mache Aussätzige
rein») zeigt an, dass in den Geschehnissen
nicht Jesus selber als menschlicher
Wundertäter wirkt, sondern dass durch ihn und
in ihm Gott selbst am Werke ist.



c) Glaube und Wunder
Jesu eigenes Verständnis seiner Exorzismen

und Krankenheilungen wird durch die
Rolle bestätigt, die der Glaube in den
Wundererzählungen spielt. Wie oft sagt Jesus in
den Evangelien zu dem (oder der) Geheilten:

«Dein Glaube hat dich gerettet» (Mk 5,
34; vgl. 10,52; Lk 17,19). Wenn dieses Wort
an manchen Stellen auch erst vom Evangelisten

eingefügt sein mag, so muss er für
Jesus doch charakteristisch gewesen sein.
Die freimütige Angabe des Markusevangeliums,

dass Jesus in Nazaret «keine Machttaten

wirken konnte» und «er sich wegen
ihres Unglaubens verwunderte» (Mk 6,5-6),
weist in dieselbe Richtung. «Glaube» hat in
den Evangelien aber nicht den neuzeitlichen
Sinn von «Heilungsglaube», als ob Jesus
allein durch die Kraft derSuggestion geheilt
hätte. Vor allem aber ist der Glaube, den
Jesus fordert oder voraussetzt, nicht auf ihn
selber als Wundertäter gerichtet, sondern
auf die in ihm wirksame Macht Gottes. Glauben

heisst Gott an sich handeln lassen,
heisst sich für Gottes Taten bereit halten.
Zusammenfassend können wir sagen, dass
Jesus seine Exorzismen und Krankenheilungen,

obwohl sie an sich durchaus nicht
einmalig waren, als einzigartig und
unvergleichlich betrachtet hat, weil sich in ihnen
das Hereinbrechen der Gottesherrschaft
machtvoll ankündigte. Die Wunder stellen
einen Anruf zum Glauben dar, zum Glauben
an das endzeitliche Heilshandeln Gottes,
das in Jesu Person, seinen Worten und Werken

konkrete, erfahrbare Gestalt angenommen

hat. Aber die Wunder wollen keine
Beweise sein, sie fordern dem Menschen eine
Entscheidung ab. Wer mit eigenen Augen
gesehen hatte, wie Jesus Besessene vom
bösen Geist befreit und Kranke geheilt hatte,

blieb völlig frei, sich negativ zu entscheiden,

zu sagen, dass die Wunder durch Beel-
zebul, den Obersten der Dämonen, gewirkt
worden seien. Derselbe Augenzeuge konnte
auch zu der Entscheidung kommen, dass in
Jesu Machttaten der Geist Gottes am Werk
sei.

2. Wundergeschichten in der Umwelt des
Neuen Testamentes

Die Wunder Jesu stehen in ihrer Umwelt
nicht allein. Auch die jüdische und helleni¬

stische Welt kennt Wundertäter und
Wundergeschichten. Von vornherein aber kann
man sagen, dass jüdische Erzählungen über
Wundertäter, die zur Zeit Jesu lebten, kaum
einen Einfluss auf die Evangelienberichte
ausgeübt haben. Denn die jüdischen
Überlieferungen darüber beginnen um das Jahr
70 n. Chr. und kommen erst im 2. Jahrhundert

zu voller Entfaltung.
Einfluss werden jedoch alttestamentliche
Wundererzählungen ausgeübt haben. So ist
zum Beispiel heute nicht daran zu zweifeln,
dass die alttestamentlichen Speisungswunder

die Darstellung der Speisungserzählungen
in den Evangelien mitbestimmt haben.

Mehr Vergleichsmaterial über Wundertäter
zur Zeit Jesu bietet die hellenistische Welt.
Berühmte Persönlichkeiten wie manche
Staatsmänner, Feldherren, Dichter und
Philosophen galten ihr als «Gottesmänner».
Man verehrte sie nach ihrem Tode wie Götter,

übersteigerte ihre menschlichen Taten
und rief sie als Helfer an. Besonders an den
Halbgott Asklepios knüpfte man erstaunliche

Geschichten. Sein Kult hatte sich von
Trikkala in Thessalien auch weit verbreitet.
Von den 300 Heiligtümern sind besonders
die in Kos, Korinth, Athen und Pergamon
bekannt. Bedeutendstes Zentrum der Askle-
pios-Verehrung aber wurde Epldauros. Im
4. Jahrhundert vor Christus errichtete der
ortsansässige Architekt Theodoros den As-
klepiostempel. Ungezählte zogen hierher,
um Hilfe zu finden. Blinde, Lahme,
Taubstumme, Menschen mit den verschiedensten
Krankheiten und Gebrechen kamen dorthin
in der Hoffnung, während des Schlafs im
Heiligtum vom Gott Asklepios, der einem im
Traum in der Gestalt einer Schlange
erscheinen konnte, geheilt zu werden. Viele
Weiheinschriften und -platten, die uns noch
erhalten sind, bezeugen die erfahrene
Heilung. Euhippos dankt für die Entfernung
einer Lanzenspitze, die er sechs Jahre im Kiefer

trug, Alketas von Halieis für die Rückgabe

des Augenlichts, Kleo für die Hilfe bei
einer Entbindung2.
Wundergeschichten können also heidnischen,

jüdischen oder christlichen Ursprung
haben. Sie sind keineswegs typisch christlich.

Wir werden daher bei allen Wundergeschichten

des Neuen Testaments zu fragen
haben: Welches ist die Aussage dieser Ge- 788



schichte über Jesus und seine Anhänger?
Welches Interesse hatte die christliche
Gemeinde, dieses Wunder weiterzuerzählen?
Wenn wir unsere Aufmerksamkeit nur auf
das Wunder richten, so verfehlen wir
Absicht und Aussage der Texte. Dann folgen
wir einem Wunderglauben, der stets nach
sensationellen Ereignissen schielt, statt
sich auf Jesus auszurichten, der den Weg
des Kreuzes geht.

3. Wundererzählungen als literarische
Gattung 3

Wundergeschichten haben, wie manche
andere Schriftstücke, z. B. Briefe, Gleichnisse,
Märchen, eine gemeinsame Form. Es fällt
uns deshalb nicht schwer, sie beim Lesen
des Neuen Testamentes zu erkennen. Ein
Vergleich mit den andern Wundererzählungen

der Antike zeigt uns, dass ihre
charakteristischen formalen Merkmale genau
dieselben sind wie in den Wundererzählungen
des Neuen Testamentes. Der Zugang über
die literarische Form kann uns die neutesta-
mentlichen Wundergeschichten ganz neu
erschliessen. Wir lernen auf ihre Form achten.

Wir gewinnen Anhaltspunkte, um sie
miteinander vergleichen und voneinander
unterscheiden zu können. Wir beginnen zu
sehen, dass die Texte uns Botschaften
überbringen möchten. Wir können entdecken,
in welche Situationen hinein diese
Geschichten gesprochen wurden.
Wir untersuchen die sprachliche Form der
Wundergeschichten nach folgenden
Gesichtspunkten:

a) Aufbau und Motivgerüst
Jede Wundergeschichte lässt folgendes
Schema erkennen:
1. Einleitung: Auftreten des Wundertäters,

des Hilfsbedürftigen und anderer beteiligter
Personen.

2. Exposition: Schaffung von Spannung,
Vorbereitung des Wunders. Die Not des
Hilfsbedürftigen wird charakterisiert, und die
Personen werden miteinander in Beziehung

gebracht, was Spannungen,
Missverständnisse oder gar Konflikte auslöst.

3. Zentraler Teil: Heilender Eingriff des
Wundertäters, Feststellung des Heilerfolgs.

4.Schluss: Die Wirkung des Wunders auf
die Betroffenen und die Entlassung des
Geheilten, Werbung.

Wer dieses Schema an der Heilung des
Taubstummen (Mk 7,31-27) prüfen will, kann
folgendes feststellen. Der Text lautet:
31 Jesus verliess das Gebiet von Tyrus wieder

und kam über Sidon an den See von
Galiläa, mitten durch das Gebiet der Deka-
polis. 32 Da brachte man einen Taubstummen

zu Jesus mit der Bitte, ihm die Hand
aufzulegen. 33 Er nahm ihn beiseite, von der
Menge weg, legte ihm die Finger in die Ohren

und berührte die Zunge des Mannes mit
Speichel;34 dann blickte er zum Himmel auf,
seufzte und sprach zu ihm: Effata, das
heisst: öffne dich! 35 Da öffneten sich seine
Ohren, und sogleich löste sich die Fessel
seiner Zunge, und er konnte richtig reden.
34 Jesus verbot ihnen, jemand davon zu
erzählen. Doch je mehr er es verbot, desto
mehr machten sie es bekannt. 37 Ausser sich
vor Staunen sagten sie: Er hat alles gut
gemacht; den Tauben gibt er das Gehör und
den Stummen die Sprache.
1. Einleitung: Auftreten des Wundertäters,

des Notleidenden und seiner Begleiter:
V 31-32a.

2. Exposition:Charakterisierung derNot und
Bitte um Heilung: V 32b.

3. Zentraler Teil: Heilender Eingriff,
Feststellung des Heilerfolges: V 33-35.

4. Schluss: Verbreitung des Rufs des
Wundertäters und Chorschluss: V 36-37.

Bei genauerer Untersuchung kann man in
den Wundergeschichten noch bedeutend
mehr Aufbauelemente, die man Motive
nennt, unterscheiden. Wer sich dafür
interessiert, findet im Buch «Wunder Jesu»
(Herausgeber: A. Steiner / V. Weymann)4 eine
Motivtafel der Wundergeschichten.

b) Thematische Wundergattungen
Die neutestamentlichen Wundergeschichten
ordnet man folgenden Themen zu: Heilungen,

Totenerweckungen, Exorzismen,
Normenwunder und Naturwunder.
Als Naturwunder bezeichnete man bisher
gewöhnlich Wunder, die sich nicht an
Menschen zugetragen haben, wie etwa die
Heilungen, sondern an Gegenständen und an
den Elementen der Natur. Sogenannte
Naturwunder nannte man sie deshalb, weil
Texte, die von ihnen berichten, nicht am
Erweis naturwissenschaftlich nachprüfbarer
Ereignisse interessiert sind, sondern weil
sie auch diese Ereignisse ganz auf das Heil



der Menschen ausrichten. Sie sind in den
Evangelien ebenso in den Dienst der
Verkündigung gestellt wie die Exorzismen und
Heilungen. Der Ausdruck Naturwunder ist
deshalb missverständlich und ungünstig. In

letzter Zeit haben sich deshalb die beiden
Begriffe Rettungs- (z. B. Stillung des
Seesturmes) und Geschenkwunder (z. B.
Brotvermehrung) durchgesetzt5. Einzelne
Gattungen werden wir in einem zweiten Teil
näher vorstellen.

4. Sind Wunder historisch beweisbar?6

a) Keine Wunderprotokolle
Aus den bisherigen Überlegungen geht hervor,

dass die Wunderberichte im Neuen
Testament keine Direktreportagen, keine
wissenschaftlich überprüfte Dokumentationen
sind. Sie sind vielmehr unbekümmerte
volkstümliche Erzählungen, die glaubendes Staunen

hervorrufen sollen. Als solche stehen
sie im Dienste der Christusverkündigung.
Ein Beispiel kann dies verdeutlichen. Im
Heiligsprechungsprozess für Alfons von
Liguori (f 1787") hat Domherr Carlo di Bruno
ein Zeugnis abgegeben. Dieser Mann
berichtet vom Sohn seines leiblichen Bruders
Dr. Pasquale und der Gattin Pascalia Picco-
li. Dieser Sohn, Thomas, war taubstumm:
«Eines Tages im September 1762 oder 1763,
ich erinnere mich nicht mehr genau, hatte
ich einige Feigen gepflückt, und da ich
wusste, dass der heilige Bischof Alfons von
Liguori nicht bei guter Gesundheit war, wollte

ich ihn besuchen und mir erlauben, ihm
ein kleines Körbchen mit besagten Feigen
zu bringen und sie ihm, wie es geschah,
durch meinen kleinen Neffen zu überreichen

...» Der Domherr Carlo di Bruno
beschreibt dann genau, wie der kleine Neffe
im Verlauf dieses Besuches nach einer Frage

des Bischofs zu sprechen anfängt, was
von ihm und seiner Familie sofort als Wunder

verstanden wurde, das sie diesem
heiligen Bischof Alfons zuschrieben.7
Dieser Bericht unterscheidet sich wesentlich

von der Heilung des Taubstummen (Mk
7,31-37). Während der Domherr den
Hergang der Heilung des taubstummen Kindes
mit allen Einzelheiten darlegt, beschränkt
sich der Evangelist auf wenige Angaben, die
nicht einmal die wichtigsten Zusammenhänge

klarstellen. Entscheidend für die Art

und Weise des Berichtes ist nämlich der
Standort und die Absicht des Berichterstatters.

Der Domherr will im Heiligsprechungsprozess

die Glaubwürdigkeit seiner
Überzeugung, dass sein stummer Neffe durch
Alfons von Liguori geheilt wurde, beweisen.
Den Evangelisten Markus aber bewegen
wohl andere Motive. Er will seinen Lesern
zeigen, dass in Jesus der heilbringende Gott
des Alten Testamentes sich den Menschen
zugewendet hat und dass dieses Heil für die
ganze Welt, einschliesslich der Heiden,
zugänglich ist. Dies betont er in V. 37, wenn
er aus Jes 35,5 zitiert.
Daraus können wir schliessen, dass die
Wundergeschichten sehr stark von der
jeweiligen Absicht der Erzähler geprägt sind.
Deshalb dürfen sie auf keinen Fall als
genaues Abbild des Geschehens betrachtet
werden. Wir haben vielmehr Texte vor uns,
die von einer bestimmten Situation der
Sprechenden abhängig und nach gewissen
Gesetzmässigkeiten der Sprache aufgebaut
sind.

b) Was wirklich geschehen ist
Bei aller Skepsis gegenüber den einzelnen
Wundererzählungen stimmen heute auch
kritische Bibelwissenschaftler darin überein,

dass nicht die gesamte Berichterstattung

von Wundern als ungeschichtlich
abgetan werden kann. Allgemein wird im
einzelnen angenommen:
Heilungen
Es müssen sich Heilungen von verschiedenartigen

Kranken ereignet haben, die für die
Menschen zumindest der damaligen Zeit
erstaunlich waren. Mit Magie und Zauberei,
wo der Mensch gegen seinen Willen
überwältigt wird, haben Jesu Heilungen nichts
zu tun. Sie sind vielmehr ein Aufruf zum
Glauben, der manchmal sogar als das
eigentliche Wunder erscheint, dem gegenüber

die Heilung zweitrangig ist. Die
Heilungsgeschichten des Neuen Testamentes
müssen als Glaubensgeschichten verstanden

werden8.

Dämonenaustreibungen
Insbesondere müssen Heilungen von
Besessenen vorgekommen sein. Krankheit
wurde vielfach mit der Sünde, die Sünde
aber mit den Dämonen in Verbindung
gebracht. Und gerade Krankheiten, die zur
starken Zerrüttung der menschlichen Per- 790



sönlichkeit führen, Geisteskrankheiten mit
besonders auffälligen Symptomen, wurden
in jener Zeit wie auch noch viele Jahrhunderte

später einem Dämon zugeschrieben,
der im Menschen Wohnung genommen hat.
Die Heilung solcher Krankheiten - etwa
eines tobenden irren im Gottesdienst (Mk 1,

26) oder eines Epileptikers (Mk 9,18) - wurde

als Sieg über den Dämon angesehen.
Die Heilungen und Dämonenaustreibungen
Jesu sind ein Zeichen, dass die Gottesherrschaft

nahegekommen ist: dass der
Dämonenherrschaft ein Ende bereitet wird. So
verstanden, bedeutet die Dämonenaustreibung

die Befreiung zu wahrer Geschöpflich-
keit und Menschlichkeit. Gottes Reich ist
heile Schöpfung. Jesus befreit die Besessenen

von den psychischen Zwängen und
durchbricht den Teufelskreis von seelischer
Störung, Dämonenglauben und gesellschaftlicher

Ächtung.

Andere Wundergeschichten (z. B. Rettungsund

Geschenkwunder)
Schliesslich haben auch andere
Wundergeschichten zumindest einen geschichtlichen

Anlass gehabt. Die Erzählung von der
Sturmstillung etwa kann von einer Rettung
aus der Seenot nach Gebet und Hilferuf
ihren Anfang genommen haben. Selbstverständlich

sind dies nicht mehr als
Vermutungen. Der eventuelle Anlass lässt sich
nicht mehr rekonstruieren, weil der Erzähler

daran nicht interessiert war. Gerade bei
den Rettungs- und Geschenkwundern ist es
schwieriger als bei den Heilungen und Dä-
monenbannungen, einzelne geschichtliche
Haftpunkte zu entdecken, weil diese sehr
stark vom Osterglauben der Urkirche
geprägt sind.
Unser zurückhaltendes Urteil geht aber
nicht etwa von der Behauptung aus, dass
Ereignisse, wie sie in diesen Wundern
vorliegen, unmöglich sind. Nicht hinreichend
wäre die Einstellung, die von Behauptungen

ausgeht wie: «So etwas kann ich mir
nicht vorstellen.» Solche Aussagen beruhen
auf der Annahme, dass nur das Wirklichkeit
ist, was man sich selbst vorzustellen
vermag oder was man selbst und was andere
erlebt und erfahren haben. Der Massstab
wird hier losgelöst vom Gottesglauben
gesetzt. Wo aber Gott ernstgenommen wird
im Sinne des christlichen Gottesglaubens,

sind Geschehnisse wie z. B. die wunderbare
Sturmstillung oder das Weinwunder von Ka-
na grundsätzlich nicht ausgeschlossen. Wer
Gott als den Schöpfer und Lebensspender
bekennt, wird an der Möglichkeit von
solchen Wundern nicht zweifeln.
Die Vorsicht gegenüber der selbstverständlichen

Annahme, dass bei allen Wunderberichten

immer geschichtliche Einzelereignisse
vorliegen müssen, ergibt sich aus der

theologisch-literarischen Eigenart derTexte.
Für eine kritische, aber gläubige
Betrachtungsweise genügt es zu wissen, dass
derartige Zeugnisse urchristlicher Verkündigung

auf zwei hinreichend begründeten
Grundpfeilern beruhen: auf dem grossen
Eindruck, den das Leben und der Einsatz
des geschichtlichen Jesus hinterliessen,
und auf der Erfahrung, die Menschen mit
dem auferstandenen Herrn gemacht haben.

II. VERSCHIEDENE
WUNDERERZÄHLUNGEN

Im folgenden behandeln wir einzelne
thematische Untergattungen. Wie wir gesehen
haben, unterscheidet man die Wundergeschichten

nach folgenden Themen: Heilungen,

Totenerweckungen, Exorzismen,
Rettungswunder, Normenwunder und
Geschenkwunder. Als erstes Beispiel wird eine
Aussätzigenheilung ausgewählt, die bei den
drei Evangelisten Markus, Matthäus und
Lukas berichtet wird. Gerade an dieser
Wundererzählung soll gezeigt werden, dass die
Autoren nicht an einem geschichtlichen
Ereignis interessiert sind, sondern als Redaktoren

deuten sie die Wunder. Die beiden
andern Wundererzählungen gehören zu den
sogenannten Naturwundern. Bewusst wird
dabei je ein Geschenk- und ein Rettungswunder

vorgestellt, um an diesen zwei
Beispielen die theologische Absicht dieser beiden

Gattungen darzulegen.

1. Jesus heilt einen Aussätzigen -
ein Heilungswunder
(Mk 1,40-45; Mt 8,1-4; Lk 5,12-16)

Diese Heilung wird bei drei Evangelisten
überliefert. Wir möchten mit Hilfe des
synoptischen Vergleichs' darstellen, wie die
einzelnen Evangelisten diesen Wunderbericht

gestaltet haben. Der Vergleich soll uns



zeigen, dass keiner der Redaktoren die
Erzählung sklavisch übernommen hat. Jeder
wendet sich mit einem bestimmten
theologischen Anliegen an seine Zuhörer. Mit
unserer Arbeitsweise wird es uns gelingen, die
verschiedenen Absichten der einzelnen
Verfasser zu bestimmen.10

Mk 2,40-45
40 Und ein Aussätziger kommt bittend zu
ihm, wirft sich vor ihm auf die Knie und
sagt zu ihm: Wenn du willst, kannst du mich
rein machen. 41 Und erregt streckt er seine
Hand aus, rührte ihn an und sprach zu ihm:
Ich will es, werde rein! 42 Und alsbald wich
der Aussatz von ihm, und er wurde rein.
43 Und er drohte ihm ernstlich und hiess ihn
alsbald weggehen 44 und sprach zu ihm:
Sieh zu, sage niemandem etwas, sondern
geh hin, zeige dich dem Priester und opfere
für deine Reinigung, was Mose bef.ohlen hat,
ihnen zum Zeugnis! 45 Der aber ging hinweg
und fing an, die Sache vielfach zu verkündigen

und auszubreiten, so dass er nicht mehr
offen in eine Stadt hineingehen konnte, sondern

er war draussen an einsamen Orten,
und sie kamen von überall her zu ihm.

Mt 8,1—4
1 Als er aber von dem Berge hinabstieg,
folgte ihm eine grosse Volksmenge nach.
2 Und siehe, ein Aussätziger kam herbei,
warf sich vor ihm nieder und sagte: Herr,
wenn du willst, kannst du mich rein machen.
3 Und er streckte die Hand aus, rührte ihn
an und sprach: Ich will es, werde rein! Und
alsbald wurde er von seinem Aussatz rein.
4 Und Jesus sagt zu ihm: Sieh zu, sage es
niemandem, sondern geh hin, zeige dich
dem Priester und bringe das Opfer, das Mose

befohlen hat, ihnen zum Zeugnis!
Lk 5,12-16
12 Und es begab sich, als er in einer der
Städte war, siehe, da war ein Mann voll Aussatz.

Als der Jesus sah, warf er sich aufs
Angesicht nieder und bat ihn: Herr, wenn
du willst, kannst du mich rein machen.
13 Da streckte er die Hand aus, rührte ihn
an und sprach: Ich will es, werde rein! Und
alsbald wich der Aussatz von ihm.
14 Und er gebot ihm, es niemandem zu
sagen; sondern [, sprach er,] geh hin, zeige
dich dem Priester und opfere für deine
Reinigung, wie Mose befohlen hat, ihnen zum
Zeugnis! 15 Aber die Rede über ihn breitete

sich noch mehr aus; und eine grosse
Volksmenge kam zusammen, um ihn zu hören
und von ihren Krankheiten geheilt zu werden.

16 Er jedoch zog sich in einsame
Gegenden zurück und verweilte im Gebet.

a) Das Anliegen des Markus
Die Heilungsgeschichte folgt dem üblichen
Gattungsschema der hellenistisch-volkstümlichen

Erzählweise.

1.Einleitung: Begegnung des Kranken mit
dem Wundertäter (V. 40a).

2. Exposition: Bitte um Heilung (mit Kniefall

und Vertrauensäusserung) (V. 40 bc).
3. Zentraler Teil: Heilung (mit der pneumatischen

Erregung des Wundertäters als
vorbereitenden Zug, mit Heilgestus und
Heilwort (V. 41). Feststellung des Heilerfolgs

(V. 42).
4. Schluss: Demonstration der Heilung (mit

Geheimhaltungsgebot, Entlassungsformel)
(V. 43-44), Verbreitungsnotiz (werbender
Schluss mit einer Art Akklamation) (Vers
45).

Im Ausdruck «erregt» in V. 41 wird Jesus
wie ein antiker Wundertäter vorgestellt, der
sich zur Vorbereitung einer schweren
Wundertat in einen Erregungszustand versetzt,
in dem gleichsam die Kraft zur Heilung in
ihn einströmt (vgl. Joh 11,33.38). Dem
Judentum galt die Heilung eines Aussätzigen
so viel wie die Erweckung eines Toten. So
spricht etwa der König Israels zu Naaman,
der vom Aussatz geheilt werden will: «Bin
ich denn ein Gott, der töten und zum Leben
erwecken kann?» (2 Kön 5,7). Unsere
Geschichte hat offenbar die Naamanserzäh-
lung als ein Vorbild im Blick; Jesus wird
gottgleiche Macht zugesprochen, wenn der
Aussätzige ihn bittet: «Wenn du willst,
kannst du mich rein machen (V. 41). Jesus
bestätigt, dass ihm göttliche Macht eignet:
«Ich will» (V. 41), und er streckt seine Hand
aus. Das Ausstrecken der Hand ist im Alten
Testament Gestus Gottes und des
wunderwirkenden Mose, also des Typus des
Endzeitpropheten Jesus.
Dass der Geheilte hingehen und sich, wie
es Lev 13-14 vorschreibt, dem Priester zeigen

kann, beweist, dass er wirklich geheilt
ist.
Nach der Verbreitungsnotiz (V. 45), die das
missionarische Interesse des Erzählers verrät,

befolgt der Geheilte das Schweigegebot 792



nicht, sondern redet den Vorfall herum. Das
Schweigegebot war so drastisch
eingeschärft worden (V. 43), um zu unterstreichen:

Von einem so grossen Wunder kann
der Geheilte nicht schweigen. Die Wirkung
ist entsprechend gross: Von überallher kommen

die Leute zu Jesus.

Am Schluss stellt Markus den Geheilten mit
der Notiz «er begann eifrig zu verkündigen»
als einen christlichen Verkünder, einen
Missionar dar; dessen Verkündigung macht
Jesus so bekannt, dass er nicht mehr öffentlich

die Städte aufsuchen kann, sondern
sich an abgelegenen Orten aufhalten muss.

b) Das Anliegen des Matthäus
Matthäus folgt in der ersten Hälfte seines
Evangeliums (Mt 1-12) nur locker dem
Markusstoff. Die Wundergeschichten des Markus

hat der Evangelist in den Kapiteln 8-9
konzentriert, in denen er Jesus nach der
Bergpredigt (Mt 5-7: der Messias des Wortes)

als den Messias der Taten feiert. Durch
V. 1 wird die Geschichte mit der Bergpredigt

verbunden. Die Scharen werden als
Zeugen nicht nur seiner Worte, sondern
auch seiner Taten dargestellt.
Der Aussätzige wirft sich bei Matthäus
anbetend nieder und redet ihn mit dem
göttlichen Hoheitsprädikat «Herr» an. Dieses
Wort erscheint bei Matthäus nur im Munde
Glaubender. Die Anrufung des göttlichen
Herrn durch den Aussätzigen wird so zu
einer gläubigen Bitte stilisiert, die Vorbild
gläubigen Bittens der Christen sein soll. Die
Heilung des Aussätzigen wird entsprechend
als die Erhörung der Bitte gezeichnet.
Das Ergrimmen Jesu wird weggelassen,
ebenso der Hinweis auf sein Erbarmen. Das
Menschliche an Jesus tritt zugunsten seiner
göttlichen Allmacht in den Hintergrund. Mit
V. 4 soll nicht das Wunder beim Priester
beglaubigt werden, sondern Jesus als
gesetzestreuer Sohn Israels dargestellt werden
(5,17). Dass der Schweigebefehl beibehalten

wird, obwohl nach der Einleitung die
Volksmenge Zeuge des Wunders ist, ist
auffällig. Wahrscheinlich will Matthäus damit
die Demut Jesu als des Gottesknechtes
betonen, der weder schreit noch auf den Gassen

laute Propaganda macht (vgl. 12,15-21:
Jesus erweist sich als der Gottesknecht, der
im Verborgenen wirken will).

c) das Anliegen des Lukas
Lukas schliesst die Erzählung von der
Heilung eines Aussätzigen an die Fischfang-
wunder- und Berufungsgeschichte Lk 5,1-11
an, dazu weitere Geschichten, die eine
sachliche Folge bieten sollen. Die Berufung
und Heilung von Ausgestossenen und
Sündern. Die Krankheit des Mannes wird
gegenüber Markus gesteigert: er ist voll Aussatz.

Lukas legt Wert darauf, dass sich der
Aussätzige korrekt verhalt, dieser berührt nicht
flehend Jesu Knie, sondern fallt auf sein
Angesicht vor Jesus nieder; Aussätzige dürfen

andere Menschen ja nicht berühren
(vgl. auch 17,11-19). Der Kranke redet
Jesus unterwürfig als den «Herrn» an und
unterstreicht so Jesu göttliche Hoheit. Jesu
Macht zur Heilung steht dem Kranken ausser

Zweifel; darum appelliert er an dessen
«Willen». In seiner Antwort bekennt sich Jesus

zu der ihm zugetrauten Macht, indem
er spricht: «Ich will.»
Wie Matthäus unterdrückt auch Lukas in
seiner Wiedergabe der Markusvorlage alle
Passagen, die von Gemütsbewegungen Jesu
berichten und das Bild seines hoheitlichen
Wesens trüben könnten.
In V. 15 fällt eine weitere Änderung besonders

auf' Lukas lässt den Geheilten nicht
das Schweigegebot Jesu durchbrechen; die
Kunde von Jesus verbreitet sich selbständig,

sogar bis nach Jerusalem. Das Volk
strömt nicht einfach auf die Kunde von
einem grossen Wundertäter hin zusammen;
es will vielmehr auf die Verkündigung der
Gottesherrschaft hören. Die lukanische
Fassung schliesst mit einem typischen lukani-
schen Bild: Jesus verweilt einsam im Gebet.

Der an einem abgelegenen Ort betende
Jesus (V. 16) steht in grellem Kontrast zu
den das Wort Gottes und Hilfe suchenden
Volksmassen: Jesu souveräne Unabhängigkeit

von allem Begehren des Volkes und seine

Beheimatung beim Vater kommen hell
ans Licht.

2. Jesus mit seinen Jüngern im Sturm -
ein Rettungswunder
(Mk 4,35-41) SB 20911

a) Zur Gattung der Rettungswunder
Rettungswunder bilden ebenfalls eine
Untergattung der Wundergeschichten.
Meistens bezeichnete man diese Wunder als



Naturwunder. Doch dieser Ausdruck
berücksichtigt nur einen Teil ihres Gehalts und
ihrer Absicht. Rettungswunder spielen sich
nicht einseitig im Bereich der Natur ab, sie
haben auch eine personale Seite: die
Hilfsbedürftigen sind Personen.
Die Rettungswunder sind uns in den
Evangelien im Themenkreis «Seesturm», «Rettung

aus Seenot» bekannt. In diesen
Erzählungen sind Menschen von feindlichen
Mächten gefangen, einem unausweichlichen
Los ausgeliefert. Der Held tritt als Befreier
auf. Er hilft, den feindlichen Mächten zu
entgehen, er überwindet Natur- und
Staatsgewalt.

Die Themenkreise «Seesturm», «Rettung
aus Seenot» sind gemein-antikes Gedankengut,

zahlreiche Seerettungswunderge-
schichten finden sich sowohl in jüdischer
als auch in heidnisch-hellenistischer
Literatur.

DerUrgrund dieser verbreiteten Schilderung
von Seestürmen, Seenot und Rettung aus
der Gefahr ist wohl die uralte Angst des
Menschen, vor allem der Anwohner von See
und Meer, vor dem fremden, unheimlichen,
chaotischen, unberechenbaren Element. Hilfe

im Gebet suchte man bei den Gottheiten,
vor allem den als Nothelfern bekannten (As-
klepios, Dioskuren, Sarapis, Isis), denen
man Macht über die Chaosmächte, die
Ungeheuer und Dämonen von Meer und Unterwelt,

zuschrieb.
Die historische Grundlage für
Seesturmschilderungen und Seerettungsgeschichten
ist also gegeben, dennoch sind vor allem
die hellenistischen Erzählungen meist von
einem mythischen Weltbild getragen, die
alttestamentlich-jüdischen zumindest stark
mit derartigen Anspielungen durchsetzt. So
finden sich häufig gerade im Alten Testament

Anspielungen auf den urzeitlichen
Chaoskampf Jahwes mit der Urflut, aus dem
Gott bei der Schöpfung als Sieger hervorgeht;

Jahwe gilt fürderhin als Herr über die
Chaosmächte, über die er verfügen kann;
er kann das Meer aufwühlen und es wieder
zur Ruhe bringen, vor ihm erzittern die Fluten

(vgl. bes. Ps 89, 104, 107). Im Neuen
Testament wird diese Jahwe vorbehaltene
Macht auf Jesus übertragen; er kann wie
Gott im AT den Sturm stillen, über die Wasser

wandeln.

Die Seerettungsgeschichten der Evangelien
beruhen nicht auf nachweislich belegbaren,
historischen Begebenheiten, sondern es
geht in ihnen um das Zeugnis für Jesus
Christus (dem Auferstandenen). Das heisst
die Bedeutung der Sturmstillung kann
wiederum nur im Glauben an Christus erfasst
werden. Trotzdem können auch diese
Wundergeschichten zumindest einen geschichtlichen

Anlass gehabt haben. Die Erzählung
von der Sturmstillung kann etwa von einer
Rettung aus der Seenot nach Gebet und
Hilferuf ihren Anfang genommen haben.

b) Die theologische Bedeutung
Auch dieses Rettungswunder hat im Laufe
der Jahrzehnte Veränderung erfahren. Es
lässt sich eine dreistufige Entstehungs-bzw.
Überlieferungsgeschichte feststellen. Wir
heben hier vor allem die zwei letzten Stufen
hervor.

Missionspredigt der frühen Gemeinde:
Jesus ist grösser als Jona
Die Sturmstillungserzählung ist im Ganzen
an Jon 1 (Ps 107) orientiert. In der Jona-
Erzählung geht es wie in den meisten
Rettungswundern um Gebetserhörung (Jona,
der Hebräer, bleibt verstockt, die Heiden
beten zu Jahwe). Die Eigenleistung unserer
christlichen Wundergeschichte liegt gerade
darin, dass sie nicht in der Gebetserhörung
gipfelt, sondern dass Jesus die Stelle Jahwes

einnimmt, als souveräner Herr über die
Chaosmächte fungiert. Auf die Frage: «Wer
ist dieser?» (V. 41), gibt die Geschichte
selbst eine Antwort: Jesus ist mehr als Jona
(vgl. Mt 12,41), mehr als die alttestamentli-
chen Propheten, und überragt selbstverständlich

auch die hellenistischen Wundertäter:

er handelt wie Gott selbst. Mit diesem
Bekenntnis sind wir in der Lage der ersten
Gemeinde versetzt. Die Christen mussten
sich mit ihrer jüdischen Umwelt
auseinandersetzen. Die erste Mission galt den Juden.
Dabei spielte der Hinweis auf das Alte
Testament eine ausschlaggebende Rolle. Die
Bedeutung Jesu konnte nur vom Alten
Testament her klar und überzeugend dargestellt

werden. So diente der Vergleich mit
Jona der Missionspredigt unter Juden. Die
Stelle wies über den bekannten Propheten
auf Jesus hin als den, der die alten Verheis-
sungen erfüllte, weil er mehr ist als ein
Prophet.



Zum Vertrauen befreit
Zur Zeit des Markus erhielt die Erzählung
noch eine weitere Zielsetzung. Nach dem
Zusammenbruch des jüdischen Aufstandes
in Jerusalem (im Jahre 70 n. Chr.) ergiesst
sich eine Hasswelle über alle, die sich zum
Gott der Väter bekennen. Dazu gehören
auch die Christen. Sie müssen aus Jerusalem

fliehen. In dieser Situation treten Zweifel

auf. Wo bleibt das Reich Gottes, an dessen

baldiges Kommen die Christen so fest
geglaubt haben? Lässt der Herr die Seinen
im Stich? Schläft er?
Markus sieht, wie schwer es seinen Mitchristen

fällt, in der Bedrängnis ein echtes
Vertrauen zu Jesus zu bewahren. Somit will die
Geschichte zeigen, dass der Herr auch im
Schiffbruch ihres Glaubens zu ihnen steht
und ihnen Hilfe schafft.

c) «Der Sturm auf dem Meer» - eine
Darstellung aus dem Hitda-Codex12

Die Darstellung des Wunders aus dem
Hitda-Codex, einem Evangeliar um das Jahr
1000, gibt gut das Zentralanliegen des Mar-

«Sturm auf dem Meer» aus dem Hitda-Codex,
795 einem Evangeliar um das Jahr 1000.

kustextes wieder. Schon auf den ersten Blick
wird deutlich, dass es sich hier nicht um
ein einmaliges historisches Ereignis handelt.

Die Spannung und Bewegung ist ganz
ins Innere verlegt. Das Boot mit den hilflosen

Rudern ist ein Symbol der Todesangst
der Menschen. Die Jünger mit ihren starren
und unpersönlichen Gesichtern blicken in

Angst und Grauen in dieselbe Richtung. Das
Gesicht Christi bildet den Gegenpol der
Dramatik. Die Polarität wird noch durch die
herabhängenden Arme verstärkt und möchte

sagen: «Habt keine Angst, ich bin bei
euch bis ans Ende der Welt.» Das Bild richtet

sich gegen die Kleingläubigkeit der Jünger.

Wie der markinische Wunderbericht, so
kann auch dieses Bild heutigen Menschen
in ihrer einsamen Angst das rettende
Vertrauen und den nötigen Mut zusprechen.
Solange der Herr bei den Seinen im Boot
ist, brauchen sie sich nicht zu fürchten.

d) Das Wunder des Seewandels (Mk 6,45-52)
Das Wunder des Seewandels ist mit der
Erzählung von der Sturmstillung verwandt. Wir
können hier nur die wichtigsten Aussagen
zusammenfassen. Mehr Informationen enthält

das Buch von A. Weiser13. Das Wunder
ist vom alttestamentlichen Hintergrund und
vom Osterglauben der Urchristen geprägt.

Alttestamentlicher Hintergrund
Auch in diesem Text gilt das Meer als Bild
der lebensgefährdenden Mächte. Die Jünger

sind diesen Mächten ausgeliefert: «Das
Boot war mitten im Meer.» Mit der Erwähnung

der Abendzeit wird die Not noch
verstärkt, denn auch die Dunkelheit gilt als
Chaosmacht. Der Kampf der Jünger mit
dem widrigen Wind als weitere Macht wird
drastisch gemalt: «Sie quälen sich mit dem
Rudern.» «Um die vierte Nachtwache», das
heisst bei Tagesanbruch, kommt Jesus zu
Hilfe, indem er - wie Jahwe selbst - über
dem Meer wandelt. Unsere Erzählung
basiert sicherlich auf alttestamentlichem
Hintergrund. Jahwes Macht über die Wasser ist
reich belegt: Ps 77, 20: «Dein Weg ging
durchs Meer, und dein Pfad durch gewaltige
Wasser, doch deine Spuren waren nicht zu
erkennen.» Jes 43,16: «So spricht Jahwe,
der einst durch das Meer eine Strasse



bahnte und einen Pfad durch mächtige Wasser.»

Die dichtesten Berührungen weisen
Ijob 9,8: «und auf des Meeres Höhen
wandelte er» und 38,16: «gelangtest du bis zu
des Meeres Quellen? Bist du gewandelt auf
dem Grund des Meeres?» auf. Diese Stellen
deuten darauf hin, dass Gott der Herr ist
über die lebensgefährdenden Mächte.
Ungefähr in der Mitte des Erzählablaufs
steht der befremdliche Satz: «Und er wollte
an ihnen vorübergehen.» Heisst es nichtvor-
her, dass Jesus zu ihnen kommen wollte?
Nun liegt aber gerade in dieser Aussage vom
Vorübergehen der Schlüssel für das
Verständnis der ganzen Erzählung. Im Alten
Testament wird das Erscheinen Gottes als ein
Vorübergehen dargestellt. Bei der
Gotteserscheinung auf dem Berg Horeb heisst es:
Gott sprach zu Elija: «<Geh hinaus und tritt
auf dem Berg vor Jahwe hin!> Und siehe,
Jahwe zog vorüber» (vgl. Ex 33,21 f.; 34, 5f.).
Das Vorübergehen wird als Zeichen der
rettenden und heilschenkenden Gegenwart
Gottes verstanden.
Dass zu dieser Verständnisweise auch
unser Text anleitet, zeigt sich an weiteren
Elementen: Jesus spricht die Jünger an: «Habt
Mut, ich bin es! Fürchtet euch nicht.» Die
Aufforderung, sich nicht zu fürchten, und
das Ich-bin-Wort weisen wiederum auf alt-
testamentlichen Hintergrund. Bei der
Gotteserscheinung in der Wüste offenbart sich
Jahwe dem Mose als «Ich bin der Ich-bin»,
das heisst Ich bin der, der für euch da ist
(Ex 3,14). Nach den bisher aufgeführten alt-
testamentlichen Texten tritt Gott in Erscheinung,

um sich in Selbstoffenbarung als Herr
und Helfer zu erweisen. Zum Motiv der
Erscheinung Gottes gehört auch in den meisten

Texten die Schilderung der Furcht auf
seifen des Menschen, wie dies auch in
unserer Erzählung ausgedrückt wird.

Osterglaube
Das Bild vom Erscheinen Gottes ist beim
Seewandel auf Jesus übertragen. Nachdem
die Jünger Jesus als den Auferstandenen
erfahren hatten, wagten sie den grossen
Inhalt, dass Gott die bedrohenden Mächte
besiegt, auch von Jesus auszusagen. Da er
sich ihnen nach seinem Tode als lebend bei
Gott erwies, erkannten sie, dass er wirklich
der Herr über alle lebenbedrohenden Mächte,

auch über die Macht des Todes ist. Die

Erzählung vom Seewandel setzt deshalb
den Glauben an den Auferstandenen
voraus: Jesus hat Macht über das Böse, über
den Tod.

3. Die erste Speisungsgeschichte -
ein Geschenkwunder
(Mk 6,32-44) SB 206

a) Die Untergattung «Geschenkwunder»
Andere Wundergeschichten Jesu wie die
sog. «Brotvermehrung» kann man dem Thema

der Geschenkwunder zuordnen. Diese
zeichnen sich dadurch aus, dass sie materielle

Güter überraschend bereitstellen, sie
verleihen überdimensionale und ausserge-
wöhnliche Gaben, verwandelte, vermehrte,
gehäufte Lebensmittel. Überfluss und
besonders feine Qualität gehören zum
Geschenkwunder.
Die Geschichten beschäftigen sich mit
Fragen, die aus dem Arbeitsleben kommen. Sie
nehmen das Problem ernst, wie man Nahrung

zum Leben und Wein zum Feiern erhält.
Merkmale dieser Thematik sind die Spontaneität

des Helden, die Unauffälligkeit des
Wunders selbst und die Betonung des
Demonstrationsschlusses.

Die Spontaneität des Helden
Die Geschenkwunder werden nie durch Bitten

provoziert, sondern durch einen freien
Akt des Wundertäters. Sein Verhalten ruft
Überraschung, manchmal sogar Bestürzung
hervor. Die Witwe Sarepta (1 Kön 17,8-16)
erwartet nur noch den Tod, nachdem sie
ihren letzten Rest Mehl mit Elija geteilt hat.
Aber da kommt die ganz unerwartete Hilfe
durch den Propheten.
Die Unauffälligkeit des Wunders
Das Wundergeschehen wird äusserst knapp
und nüchtern erzählt: keine Berührung, kein
aussergewöhnliches Wort, kein Machtzeichen

wird angerührt. Wie das Wunder
geschieht, bleibt unklar. Vermehrung von Brot
und Verwandlung von Wein müssen
erschlossen werden. Die Ursache des Wunders

bleibt verborgen. Bei der Brotvermehrung

handelt Jesus wie jeder rechte
Familienvater. Diese Nüchternheit fällt um so
mehr auf, als das Wunder ja besonders aus-
sergewöhnlich ist.
Die Betonung des Demonstrationsschlusses
Weil das Wundergeschehen unauffällig ist,
muss der Leser es aus seinen Folgen er- 796



schliessen: aus dem Überfluss von Brot,
Fisch und Öl und der Qualität des Weins.
Die Erzählung gipfelt in der Beschreibung
eines Festes.
Die Demonstrationen der Fülle bzw. der
neuen Qualität zeigen sich in folgenden
Wundererzählungen:
1 Kön 17, 15 f.: Die Witwe hat mit ihrem

Sohn viele Tage zu essen; Mehltopf und
Ölkrug werden nicht leer.

2 Kön 4.44: Die 100 Leute assen und lies-
sen noch übrig.

Lk 5,6.7: Die Netze drohen zu zerreissen,
sie füllen 2 Boote mit Fischen.

Joh 21,6.11: Sie können das Netz nicht
hochziehen, sie haben 153 grosse Fische
gefangen.

Joh 2,9 f.: Der Speisemeister kostet und
macht dem Hausherrn Vorhaltungen.

Besondere Erwähnung verdient noch ein
wichtiger Sachverhalt: Da Geschenkwunder
nicht (wie Heilungen) aus einer (wenn auch
aussergewöhnlichen, so doch bekannten
und erwartbaren) Lebenspraxis stammen,
sind Geschenkwundergeschichten häufiger
durch hintergründigen Sinn bestimmt; die
materiellen Gaben werden zu Symbolen
erhoben («Brot», «Wein»), die Zahlen sind
Träger symbolischen Sinns.
Oft werden Geschenkwunder allegorisiert.
Der wunderbare Fischzug gilt als Allegorie
der Mission, die Speisung wird auf das
Abendmahl gedeutet usw. Trotz solcher
frühen Allegorisierung wird man jene Wunder
nur verstehen können, wenn man die in
ihnen artikulierte Sehnsucht nach unendlich
viel Brot, Fisch, Wein, kurz: nach Lebensmitteln

fur viele ernstnimmt.

b) Die alttestamentlichen Anspielungen
Wenn wir den Text der Speisungsgeschichte

genauer untersuchen, stellen wir fest,
dass er auf verschiedene alttestamentliche
Stellen zurückweist. Diese Anspielungen
sind nicht zufällig gewählt, sondern der
Verfasser möchte damit die Wundererzählung
vom Alten Testament her interpretieren.
Mk 6,32-44 Alttestamentliche

Motive

32 Und sie fuhren fort
in dem Boot an einen
abgelegenen Ort für
sich allein. 33 Und sie
sahen sie hinfahren,

und es bemerkten viele
und zu Fuss liefen sie
von all den Städten
dort zusammen und
kamen ihnen zuvor
34 Und als er ausstieg,
sah er eine grosse
Volksmenge: und er
hatte Mitleid mit ihnen,
weil sie wie Schafe
waren, die keinen Hirten

haben. Und er fing
an viel zu lehren.
35 Und als schon späte
Stunde war, kamen
seine Jünger zu ihm
und sagten: «Abgelegen

ist der Ort, und es
ist schon späte Stunde
36 Entlasse sie, damit
sie fortgehen zu den
Hofen und Dorfern
ringsum und sich zu
essen kaufen'»
37 Er aber antwortete
und sprach zu ihnen:
«Gebt ihr ihnen zu
essen'» Und sie sagten
ihm: «Sollen wir
fortgehen und fur 200
Denare Brot kaufen und
ihnen zu essen
geben?» 38 Er aber sagte
ihnen: «Wie viele Brote
habt ihr? Geht hin'
Seht'» Und nachdem
sie es erkundet hatten,
sagten sie: «Fünf, und
zwei Fische'»
39 Und er gebot ihnen,
sie sollten alle lagern
lassen, Mahlgemein-
schaft neben Mahlge-
meinschaft auf dem
grünen Gras. 40 Und sie
liessen sich nieder,
Abteilung neben Abteilung

zu hundert und zu
fünfzig.

41 Und er nahm die fünf
Brote und die zwei
Fische, blickte auf zum
Himmel, sprach den
Segen und brach die
Brote und gab sie den
Jüngern, dass sie ihnen

V 34 b spiet auf Num
27,17 an, wo bei der
Bestellung des Josua
zum Nachfolger des
Mose gesagt wird, «die
Gemeinde Jahwes solle
nicht Schafen gleichen,
die keinen Hirten
haben.» Jesus soll also
als der neue Mose
vorgestellt werden, als
der endzeitliche
Prophet, in dem Gottes
Hirtensorge für Israel
präsent wird.

Die skeptische Frage
in V. 37b deutet die
Grosse des folgenden
Wunders schon an
Vgl den Einspruch des
Dieners Elischas 2 Kön
4,43: «Wie soll ich das
100 Leuten vorsetzen?»

V. 38 Zur Feststellung
des geringen Vorhandenen

vgl. 2 Kon 442:
«20 Brote von Gerste
und Jungkorn».

V. 39 f. Jesus gebietet
den Jüngern wie Mose
den Ältesten, den
Richtern, und lässt sie
die Lagerordnung des
Gottesvolkes (Ex 18,

21.25) herstellen, deren
Wiederherstellung für
die Endzeit und das
messianische Festmahl
erwartet wird.
Die Lagerung «auf dem
grünen Gras» erinnert
an Ps 23,2.

V. 41: Zum unauffälligen

Vollzug des Wun-



ders vgl. 2 Kön 4,44:
Elischas Diener setzt
nach dem Befehl des
Propheten den 100
Leuten 20 Brote vor.

V. 42 f.: Zur Zeichnung
des Überflusses vgl.
2 Kön 4,44: «und sie
assen und Messen noch
übrig nach dem Worte
des Herrn». Vgl. auch
1 Kön 17,16: «Der
Mehltopf ward nicht
leer, und das ölgefäss
mangelte des Öles
nicht.

c) Theologische Schwerpunkte
Die Tabelle zeigt deutlich, dass die alttesta-
mentliche Erzählung von der Brotvermehrung

bei Elischa (2 Kön 4,42-44) sehr stark
auf die Speisungsgeschichte bei Markus
eingewirkt hat. Aber darüber hinaus spielt
die Wundererzählung auch auf andere Stellen

des Alten Testamentes an. Von diesem
alttestamentlichen Hintergrund werden
folgende Aussagen besonders hervorgehoben:

Jesus ist mehr als der Prophet
Mk 6,32-44 überbietet die Wundergeschichte

des Elischas (2 Kön 4,42-44). Das
Verhältnis der Brote zu den Mahlteilnehmern
beträgt bei ihm 1 :5, bei Markus 1 :1O0O.

Hier ist eindeutig eine Überbietungstendenz
sichtbar. Jesus ist mehr als der Prophet
Elischa.

Jesus, der neue Mose, ist der endzeitliche
Hirte Israels
Durch die Anspielung auf Num 27 ist Jesus
der neue Mose, in dem Gottes Hirtensorge
für Israel präsent ist.
Die Schilderung der Notlage (V. 35 f.) bleibt
auf das Bild von der Herde beschränkt; ohne

Hirten muss sich die Herde «ringsum»
zerstreuen. Jesus sammelt die Herde (das
Gottesvolk) und lässt sie im «grünen Gras»
sich setzen (vgl. Ps 23,2; Gott, der gute Hirt).
Die Jünger werden betont als die Gehilfen
Jesu - gleichsam wie die Ältesten in der alt-
testamentlichen Volksordnung - eingeführt,
die dem Volk zu essen geben sollen.
Die szenische Vorbereitung (V. 39 f.) zeigt,
dass Jesus die Lagerordnung des Gottesvolkes

(Ex 18,21.25) wiederherstellt, wie dies
für die Endzeit und das messianische Fest¬

mahl (z. B. in der Qumrangemeinde) erwartet
wird. Die Nennung der «Abteilungen»

erinnert überdies an die Sitzordnung der
Schüler im Lehrhaus.

Zusammenfassung
Die Speisungsgeschichte orientiert sich, wie
wir gesehen haben, stark an 2 Kön 4,42-44.
Mit dem Motiv der Überbietung und mittels
Anspielungen an Ps 23 wird Jesus als der
endzeitliche Hirte und Prophet bezeichnet.
Der Text ist ein Dokument der frühen
judenchristlichen Christologie Lehre von
Christus). Für Markus ist das Bild des «Lehrers»

und der Gedanke der Beteiligung der
Jünger an seinem Werk wichtig. Zugleich
hält er im missionstheologischen Abschnitt
seines Evangeliums fest, dass die Zuwendung

Jesu zunächst dem Zwölfstämmevolk
Israel gilt (vgl. Mk 7,24-31), das mit dem
Brot der Lehre (vgl. Mk 8,15) gespeist wird,
und dann im Fort-Gang der Mission
angesichts der Abweisung Jesu in Israel auch
den Heiden (8,1-9)u, die zur endzeitlichen
Herde Gottes hinzukommen.

d) Andere Geschenkwunder
- Der Fischzug des Petrus (Lk 5,1-11)
- Die Speisung der 4000 (Mk 8,1-10; Mt 15,

32-39)
- Die Hochzeit zu Kana (Joh 2,1-11)

III. DIE BEHANDLUNG DER WUNDER
JESU IM UNTERRICHT15

Für die Behandlung der Wunder im
Bibelunterricht ergeben sich von der Exegese
her folgende wichtige Punkte:

1. Die Botschaft der Wunder Jesu gehört
wesentlich zur Verkündigung

Ein adäquates Jesusbild, das dem neutesta-
mentlichen Zeugnis entspricht, ist ohne die
Botschaft der Wunder Jesu nicht möglich.
Ausserdem bewegt dieses Problem zu viele,
auch junge Menschen, oder macht ihnen
sogar aus dem einen oder andern Grund
Schwierigkeiten. Platter Rationalismus wie
ungesunde Wundersucht sind Gefahren, die
beide aus dem Glaubensverständnis heutiger

Christen gar nicht so fern liegen.

2. Ehrlichkeit im Umgang mit Wundern
Der Lehrer und Katechet muss auf der Mittel-

und Oberstufe eine offene Information

vorsetzten; auch die
zwei Fische teilte er
allen.

42 Und alle assen und
wurden satt.

43 Und sie hoben Brok-
ken auf, zwölf Körbe
voll, auch von den
Fischen. 44 Und die
assen, waren fünftausend

Männer.



über die Tatsache der Religionsgeschichte,
über parapsychologische Forschung usw.,
über die historische Frage, über die Eigenart

der Erzählungen und die Zurückhaltung
Jesu bieten. Aber ebenso ist auch ein klares

Herausstellen der Botschaft und des
Anspruchs, den die Wunder für den an Christus

Glaubenden haben, wichtig.

3. Wunder - damals und heute
Es ist wichtig, dass der Anspruch an den
Glauben an der richtigen Stelle erhoben
wird; dass man einerseits nicht verlangt,
dass Menschen von heute auf mittelalterliche

Weise glauben; dass man anderseits
aber auch nicht die Relevanz der Wunder
Jesu für den Glauben verschweigt. Man
wird nicht einfach von «Wundern» reden
dürfen, sondern besorgt sein müssen, einen
geklärten Wunderbegriff zu vermitteln, der
sowohl dem Neuen Testament wie dem
heutigen Weltbild Rechnung trägt. Eine gute
Information gibt darüber das Sachbuch von
A. Weiser, «Was die Bibel Wunder nennt».
Vor allem wird es auch wichtig sein,
zwischen Beweis und Zeichen zu unterscheiden

und das Verhältnis zur Naturwissenschaft

wie zum Glauben klar zu machen.

4. Wunder als Zeichen
Vom biblischen Wunderbegriff her ergibt
sich, dass das Hauptgewicht nicht auf das
mehr oder weniger sensationelle Phänomen,
sondern auf die Zeichenbedeutung der Wunder

Jesu zu legen ist. Sonst züchtet man
Mirakelsucht statt reifen Wunderglauben. Es
wird wichtig sein, die Botschaft der Wunder
deutlich herauszuarbeiten.

5. Die kleinen Wunder im Alltag
Die Wunder sind nur sinnvoll auf dem
Hintergrund des Glaubens an das Wirken Gottes

in Natur und Geschichte, im Leben des
Menschen überhaupt. Sonst bleiben es
isolierte Eingriffe Gottes, die nicht wirklich
tragen. Die Offenheit, die Hellhörigkeit für das
Wirken Gottes im alltäglichen Lauf der Dinge

ist für den christlichen Glauben
grundlegender und wichtiger als der Glaube an
die seltenen grossen Wunder; und nur in
dieser Offenheit und Hellhörigkeit für die
kleinen Wunder bekommen die grossen und
seltenen Wunder ihre volle Aussagekraft.

Literaturhinweise
R. H. Fuller, Die Wunder Jesu in Exegese und

Verkündigung (Theologische Perspektiven),
Düsseldorf 1967.

A. Weiser, Was die Bibel Wunder nennt. Ein
Sachbuch zu den Berichten der Evangelien,
KBW Stuttgart 1975.

A. Weiser, Jesu Wunder - damals und heute
(Kleine Reihe zur Bibel 2), KBW Stuttgart 1976.

R. Pesch / R. Kratz, So liest man synoptisch.
Anleitung und Kommentar zum Studium der
synoptischen Evangelien, I—III, Frankfurt 1975-76.

A. Steiner / V. Weymann, Wunder Jesu (Bibelarbeit

in der Gemeinde. Themen und Materialien,
Band 2), Basel-Zürich-Köln 1978.

Anmerkungen
' Ober die Entstehung der Evangelien weiss

man heute folgendes: Am Anfang hat das kurze
Markusevangelium gestanden. Es ist für
Matthäus und Lukas die erste Quelle. Beide haben
von Markus sehr viel Stoff übernommen.
Gleichzeitig kann man feststellen, dass
Matthäus und Lukas noch viel Stoff gemeinsam
haben, den Markus nicht kennt. Deshalb schliesst
man auf eine zweite Quelle, die sogenannte
Redequelle (Abkürzung «Q»), die hauptsächlich
Jesusworte enthalten haben muss.
Mehr darüber: W. Bühlmann, Die Redaktionsgeschichte

der Evangelien, in: Praxis 8 (1977),
Heft 4, 2-7.

2 Vgl. A. Weiser, Jesu Wunder - damals und heute,

Stuttgart 1976, 26-28.
3 Eine ausführliche Darstellung dieses Abschnittes

enthält das Buch: A. Steiner / V. Weymann,
Wunder Jesu, Basel/Zürich 1978, 24-34.

4 Vgl. Anmerkung 3.
5 Vgl. Steiner/Weymann, Wunder Jesu 31-34.
'Vgl. den Abschnitt «die Machttaten Jesu» oben.
7W. Schamoni, Wunder sind Tatsachen, 104 f.;

vgl. A. Steiner, Wunder gut erzählt und recht
verstanden, in: Bibel heute 50 (1977) 31 f.

8 Vgl. dazu den Abschnitt «Glaube und Wunder»
oben.

9 Bei einem synoptischen Vergleich werden Texte

mit dem gleichen Thema spaltenweise
nebeneinander gestellt, um dabei Übereinstimmungen

und Unterschiede festzustellen.
10 R. Pesch / R. Kratz, so liest man synoptisch I,

Frankfurt 1975, 67-70.
" Die Schweizer Schulbibel richtet sich nach

Matthäus 8,23-27.
12 Zu diesem Bild finden sich in der Zeitschrift für

Religionsunterricht und Lebenskunde RL 6

(1977), Nr. 3, 12-14, Anregungen zu einer
Meditation. Das hier abgedruckte Bild ist einerseits

als Dia, anderseits als Handbild (Format
145 x205 mm) verfügbar. Siehe dazu: Friedemann

Fichtl (Hrsg.), Materialien zur Bildmedita-



tion. 48 Dias, Anregungen und Entwürfe, Teil I

«Begegnungen mit Jesus», Teil II «Grunderfahrungen

des Glaubens», Christopherus-Verlag,
Freiburg 1973 Darin speziell S. 21 ff. und Dia
Nr. 60251/5.
Liselotte Corbach, Vom Sehen zum Hören.
Kunstwerke im Religionsunterricht, sechs Bild-
interpretationen und Unterrichtsprotokolle mit
neun Kunstdrucktafeln, Verlag Vandenhoeck &
Ruprecht, Göttingen 1965. Fur die Hand des
Schulers können die Kunstdrucktafeln einzeln
und im Klassensatz beim Verlag bezogen werden.

Adressen: Vandenhoeck & Ruprecht, Postfach,
8026 Zurich; oder ars liturgica Kunstverlag Maria

Laach, D-5471 Maria Laach.
13 A. Weiser, Was die Bibel Wunder nennt, Stuttgart

1975, 106-112, vgl. auch R. Pesch / R.

Kratz, so liest man synoptisch III, Frankfurt
1976, 30-38.

,4 Die wunderbare «Speisung der 4000» findet in
der Dekapolis (7,24 ff.), also im uberwiegend
heidnischen Gebiet statt.

15 Vgl F. Annen, Die Wunder aus der Sicht des
Exegeten, in: SKZ 144 (1976), 498-499.

Wundergeschichten im Unterricht
Karl Furrer

1. Wundergeschichten -
Glaubensgeschichten

Sollen Wundergeschichten im Bibel- und
Religionsunterricht zur Sprache gebracht
werden? Gewiss, diese Texte gehören zu
den wichtigsten Erzählgattungen der
Jesusuberlieferung. Die Schulbibeln und Rahmenplane

räumen ihnen entsprechend viel Platz
ein. Damit werden jedoch Schwierigkeiten
im Umgang mit Wundererzählungen nicht
geringer. Was ist es, das diese Texte für
den Gebrauch im Unterricht so schwierig
erscheinen lässt? Moglicherweise die
Tatsache, dass - ähnlich wie beim Märchen,
der Sage, der Heldenerzählung - nicht
zuerst und zur Hauptsache nach der historischen

Richtigkeit des Erzählten gefragt werden

darf. Wunderberichte sind eben nicht
primär daran interessiert zu sagen, «wer
Jesus war», sondern sie wollen «im Erzählen
der Geschichte von einst verkünden..., wer
Jesus ist.»1 Wir haben somit Glaubensgeschichten,

oder neutraler ausgedrückt,
Tendenzgeschichten vor uns. «Sie versuchen,
Erfahrungen des Glaubens an Jesus Sprache

werden zu lassen. Die Erzähler verrechneten

beim Erzählen ihren Glauben und
Messen die Erfahrungen ihres Glaubens mit
in ihre Erzählung fliessen. Welche
Glaubenserfahrungen dabei jeweils zur Sprache
gebracht werden sollen, erschliesst sich nur
einer sorgfältigen Einzelinterpretation und
ist bei den einzelnen Texten durchaus
verschieden.»2 Heilungserzählungen weisen

durchaus eine historische Dimension auf,
gibt es doch solche, die das Gesamtverhalten

Jesu in einer Wundergeschichte
verdichten und wiederum andere, die als
einzelne Erzählungen historisch griffiger sind.
Stellen wir nochmals die Frage: Sollen
Wundergeschichten im Bibel- und Religionsunterricht

zur Sprache gebracht werden? Der
Einbezug von Wunderberichten im Unterricht

wird sinnvoll, weil sie für die Jesusund

Gottesbeziehung des Kindes bedeutsam

sind. Dies ist der Fall, wenn das
Glaubensanliegen des Textes bei der
Unterrichtsplanung didaktische Relevanz hat, das
heisst die theologische Aussage des Textes
in der Unterrichtsgestaltung aufscheint.
Im vorliegenden Beitrag wird versucht, am
Beispiel der Erzählung «Jesus heilt den
Aussatzigen» Probleme zur Unterrichtsplanung
mit Wundererzahlungen aufzugreifen, sowie
anhand von drei Entwürfen Möglichkeiten
der Unterrichtsgestaltung auf verschiedenen
Altersstufen darzustellen.

2. Das Glaubensanliegen aufscheinen
lassen

Wenn eine Wundergeschichte, wie Mk 1,40-
45 (Heilung des Aussätzigen), Parallelen im
Matthäusevangelium (8,1-4) und im
Lukasevangelium (5,12-16) hat, kann ein synoptischer

Vergleich durchgeführt werden. Der
vorliegende Wunderbericht weist bei den
Synoptikern u. a. eine unterschiedliche
redaktionelle Anknüpfung an den vorausge- 800


	Wunder Jesu

