Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz
Band: 66 (1979)

Heft: 22: Neutestamentliche Wundererzahlungen : Deutung und Bedeutung
flr den Unterricht

Artikel: Wunder Jesu
Autor: Buhlmann, Walter
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-534960

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-534960
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

stellung einnehmen?» Selbst wenn sich er-
weisen liesse, dass er Dinge getan hat, die
sonst niemand zu vollbringen vermochte,
bleibt die Frage: Weshalb hat er sie getan?
Um Aufsehen zu erregen? Bewunderung zu
ernten? Um etwas zu beweisen? Vielleicht
seine Gottheit? Oder wollte er durch seine
Taten die Welt verbessern?

Die vorliegende Nummer mdchte diese Fra-

gen aufnehmen. Sie méchte eine Hilfe dazu

bieten, den Sinn der neutestamentlichen
Wundererzédhlungen zu verstehen und mit
ihrer Botschaft auch heute verantwortbar zu
leben. Dabei wird sich zeigen, dass diese

Wunder Jesu

Walter BithImann

I. GRUNDFRAGEN DER WUNDER-
GESCHICHTEN

1. Die Machttaten Jesu

a) Hat Jesus Wunder gewirkt?

Viele meinen, die Wundergeschichten der
Evangelien seien blosse Erfindungen, oder
sie seien von anderen beriihmten Persédn-
lichkeiten, von denen man Wunderbares be-
richtet, auf Jesus Ubertragen worden, oder
Jesus habe uber Kenntnisse und geheime
Praktiken verfugt, die man damals noch
nicht zu durchschauen vermochte.
Andererseits ist es gar nicht so einfach
nachzuweisen, dass Jesus Wunder gewirkt
hat. Da Jesus niemals eine Zeile geschrie-
ben hat, besitzen wir kein unmittelbares
Zeugnis von ihm. Wir sind deshalb allein
auf die Evangelien angewiesen. Was uns
aber die Frage noch schwieriger macht —
kein Wunderbericht der Evangelien stammt
mit Sicherheit unmittelbar von einem Augen-
zeugen. Die Geschichten sind mindestens
dreissig Jahre lang mindlich uberliefert
worden, ehe sie niedergeschrieben wurden.
Es gibt kaum mehr einen ernsthaften Wis-
senschaftler, der noch das erste und vierte
Evangelium von einem Apostel geschrieben
sein lasst. Fur das Markus- und Lukasevan-
gelium hat sogar die kirchliche Tradition
niemals eine unmittelbare Augenzeugen-
schaft beansprucht. Aber Quellenanalyse

Texte in erster Linie gar nicht lUber Ge-
schehnisse der Vergangenheit informieren,
sondern in unsere eigene Gegenwart hin-
einsprechen und Hoffnung auf eine bessere
Zukunft begriinden.
In einem zweiten Teil liegt der Akzent ver-
stédrkt auf der Unterrichtspraxis. Es werden
Anregungen und Unterrichtsentwiirfe gege-
ben, die vom neutestamentlichen Wunder-
verstdndnis herkommen. Lehrer und Kate-
cheten erhalten Denkanstbésse, wie die Boi-
schaft der Wunder jungen Menschen ver-
stdndlich gemacht werden kann.

Walter Bihlimann

und Formgeschichte haben uns die Mittel
an die Hand gegeben, dass wir hinter die
Evangelienschriften zuriickgehen und das
Wachsen der Tradition in ihren altesten
Schichten untersuchen kénnen.

Innerhalb der Evangelien, aber ausserhalb
der Wundererzahlungen werden Wunderta-
ten Jesu mehrfach erwahnt. Matthaus lber-
liefert z. B. folgendes eigenartige Wort:

«Wehe dir, Chorazin! Wehe dir, Betsaidal!
Denn wenn in Tyrus und Sidon die Wun-
der geschehen waren, die in euch ge-
schehen sind, hatten sie langst in Sack
und Asche sich bekehrt. Aber ich sage
euch: Tyrus und Sidon wird es am Ge-
richtstage ertraglicher ergehen als euch
o» (11,21 1),

In diesem Wort spricht Jesus selbst von
Wundern, die in den genannten Stadten ge-
schehen sind. Die Szene ist aber kein Wun-
derbericht. Die Wunder werden sozusagen
nur am Rande erwahnt. Das macht dieses
Zeugnis fur unsere Frage wertvoll, denn es
besteht in ihm nicht die Absicht, ausfihrlich
uber die Wunder zu sprechen, sondern lber
das Schicksal der Stadte. lhr Schicksal aber
ist mit Jesu Wundertatigkeit verbunden.

Zudem handelt es sich um ein sehr altes
Uberlieferungsgut. Nicht nur Matthdus ent-
hélt diese Stelle, sondern unabhangig da-

786



schweizer schule 22, 1979

787

von berichtet uns auch Lukas. Das bedeutet,
dass beide dieses Wort in der von ihnen ge-
meinsam benutzten Quelle (Q) vorgefunden
haben .

Wir haben also guten Grund anzunehmen,
dass uns in diesen Satzen eine Situation
aus dem Leben des irdischen Jesus Uber-
liefert ist, die die Wundertatigkeit Jesu be-
zeugt.

Ebenfalls gut bezeugt ist das Beelzebul-
Wort. Es begegnet in der Quelle (Q) (Mt 12,
22-30; Lk 11,14-23) und wird indirekt auch
durch die Markusuberlieferung (Mk 3,22-27)
gestutzt. Dort wirft man Jesus vor, er stehe
wegen seiner Damonenaustreibungen im
Bund mit dem Teufel.

Markusuberlieferung,
Erzahlungsstoff

«Und die Schriftgelehr-
ten, die von Jerusalem
herabgekommen wa-
ren, sagten: «Den Beel-
zebul hat er,und durch
den Obersten der Da-
monen treibt er die
Dé&monen aus)» (MK 3,
22).

Das Jesuswort in der
Quelle (Q)

«Aber wenn ich durch
den Geist (Lk: Finger)
Gottes die Dadmonen
austreibe, dann ist ja
die Herrschaft Gottes
uber euch gekommen»
(Mt 12,28 =Lk 11,20).

Wenn eine Jesusuberlieferung sowohl von
Markus als auch von Q bezeugt wird, han-
delt es sich gewdhnlich um eine gute und
alte Tradition, die vermutlich bereits wah-
rend der vierziger Jahre des 1. Jahrhun-
derts bekannt war.

Auch hier fallt die unmittelbare Verbindung
zwischen der Machttat Jesu und seiner
Heilsbotschaft vom Reich Gottes auf. Der
Vorwurf der Gegner setzt voraus, dass Je-
sus etwas Aufsehenerregendes getan haben
muss. Wenn auch die Deutung seiner Taten
falsch ist, so bezeugt sie doch, dass die
Taten geschehen sein mussen.

Wir konnen also sagen: Bereits das alteste
Traditionsgut des Neuen Testamentes be-
zeugt glaubwirdig Jesus als einen Mann,
der Wunder gewirkt hat.

b) Wie interpretiert Jesus seine Wunder?

Dass Jesus als Wundertater gewirkt hat, er-
scheint nicht unglaublich. Krankenheilun-
gen und Damonenaustreibungen hat es
nach unverdachtigten Zeugnissen auch in
der apostolischen Kirche sowie bei Juden

und Heiden gegeben. Der heutige Bibelle-
ser kann, wenn er will, die Wunderheilun-
gen und Damonenaustreibungen dem natur-
lichen Ausstrahlungsvermdgen der Person-
lichkeit Jesu zuschreiben, eine Erklérung,
die im Licht der modernen psychosomati-
schen Medizin immer mehr an Wahrschein-
lichkeit gewinnt.

Dies bedeutet jedoch, dass die Wunder Je-
su nicht als einzigartige und unvergleich-
liche Taten angesehen werden kdnnen.
Wenn es hier etwas Einmaliges gibt, dann
liegt das nicht an den Wundern als solchen,
sondern an der Art, wie Jesus sie verstan-
den hat. Im Streitgesprach uber die Damo-
nenaustreibungen zeigt Jesus, welchen Sinn
die von ihm gewirkten Exorzismen haben:
«Wenn ich durch den Geist Gottes die Da-
monen austreibe, dann ist ja die Herrschaft
Gottes uUber euch gekommen» (Mt 12,28)
Die Exorzismen Jesu sind, wie wir oben ge-
sehen haben, unldslich mit der Botschaft
vom nahegekommenen Gottesreich ver-
knlpft. Sie sind nicht Werke eines mensch-
lichen Wundertaters, sondern von Gott
selbst gewirkt, Vorzeichen der endgdltigen
Aufrichtung des ewigen Gottesreiches. Und
da es Gott allein zusteht, seine konigliche
Herrschaft aufzurichten, kénnen Jesu Siege
Uber den bdsen Geist nicht die Taten eines
menschlichen Wundertaters sein. In ihnen
greift Gott selbst unmittelbar in die Ge-
schichte ein.

Wie steht es nun mit den Heilungen? Wir le-
sen bei Matthdus und Lukas:

«Blinde sehen wieder, und Lahme gehen umher,
Aussatzige werden gereinigt, und Taube hdren,
und Tote werden erweckt, und Armen wird die
Frohbotschaft verkiindigt. Und selig, wer sich
nicht argert an mir!» (Mt 11,5-6; Lk 7,22-23).

Das ist keine blosse Aufzahlung der Hei-
lungswunder. Die Schilderung schliesst sich
eng an messianische Prophetien des Jesaja-
buches an. Jesu Wirken ist Zeichen fiir das
machtvolle Hereinbrechen der Heilszeit, der
endzeitlichen Gottesherrschaft. Der Ge-
brauch des Passivs («Aussatzige werden
gereinigt» statt «ich mache Aussatzige
rein») zeigt an, dass in den Geschehnissen
nicht Jesus selber als menschlicher Wun-
dertater wirkt, sondern dass durch ihn und
in ihm Gott selbst am Werke ist.



c¢) Glaube und Wunder

Jesu eigenes Verstandnis seiner Exorzis-
men und Krankenheilungen wird durch die
Rolle bestatigt, die der Glaube in den Wun-
dererzahlungen spielt. Wie oft sagt Jesus in
den Evangelien zu dem (oder der) Geheil-
ten: «Dein Glaube hat dich gerettet» (Mk 5,
34; vgl. 10,52; Lk 17,19). Wenn dieses Wort
an manchen Stellen auch erst vom Evange-
listen eingefligt sein mag, so muss er flr
Jesus doch charakteristisch gewesen sein.
Die freimutige Angabe des Markusevange-
liums, dass Jesus in Nazaret «keine Macht-
taten wirken konnte» und «er sich wegen ih-
res Unglaubens verwunderte» (Mk 6,5-6),
weist in dieselbe Richtung. «Glaube» hat in
den Evangelien aber nicht den neuzeitlichen
Sinn von «Heilungsglaube», als ob Jesus
allein durch die Kraft der Suggestion geheilt
hatte. Vor allem aber ist der Glaube, den
Jesus fordert oder voraussetzt, nicht auf ihn
selber als Wundertater gerichtet, sondern
auf die in ihm wirksame Macht Gottes. Glau-
ben heisst Gott an sich handeln lassen,
heisst sich fur Gottes Taten bereit halten.
Zusammenfassend konnen wir sagen, dass
Jesus seine Exorzismen und Krankenheilun-
gen, obwohl sie an sich durchaus nicht ein-
malig waren, als einzigartig und unver-
gleichlich betrachtet hat, weil sich in ihnen
das Hereinbrechen der Gottesherrschaft
machtvoll anklindigte. Die Wunder stellen
einen Anruf zum Glauben dar, zum Glauben
an das endzeitliche Heilshandeln Goties,
das in Jesu Person, seinen Worten und Wer-
ken konkrete, erfahrbare Gestalt angenom-
men hat. Aber die Wunder wollen keine Be-
weise sein, sie fordern dem Menschen eine
Entscheidung ab. Wer mit eigenen Augen
gesehen hatte, wie Jesus Besessene vom
bosen Geist befreit und Kranke geheilt hat-
te, blieb véllig frei, sich negativ zu entschei-
den, zu sagen, dass die Wunder durch Beel-
zebul, den Obersten der Damonen, gewirkt
worden seien. Derselbe Augenzeuge konnte
auch zu der Entscheidung kommen, dass in
Jesu Machttaten der Geist Gottes am Werk
sei.

2. Wundergeschichten in der Umwelt des
Neuen Testamentes

Die Wunder Jesu stehen in ihrer Umwelt
nicht allein. Auch die judische und helleni-

stische Welt kennt Wundertater und Wun-
dergeschichten. Von vornherein aber kann
man sagen, dass judische Erzdhlungen lber
Wundertater, die zur Zeit Jesu lebten, kaum
einen Einfluss auf die Evangelienberichte
ausgelibt haben. Denn die judischen Uber-
lieferungen daruber beginnen um das Jahr
70 n. Chr. und kommen erst im 2. Jahrhun-
dert zu voller Entfaltung.

Einfluss werden jedoch alttestamentliche
Wundererzahlungen ausgelibt haben. So ist
zum Beispiel heute nicht daran zu zweifeln,
dass die alttestamentlichen Speisungswun-
der die Darstellung der Speisungserzahlun-
gen in den Evangelien mitbestimmt haben.

Mehr Vergleichsmaterial Gber Wundertater
zur Zeit Jesu bietet die hellenistische Welt.
Berihmte Persdnlichkeiten wie manche
Staatsmanner, Feldherren, Dichter und Phi-
losophen galten ihr als «Gottesmanner».
Man verehrte sie nach ihrem Tode wie Got-
ter, Ubersteigerte ihre menschlichen Taten
und rief sie als Helfer an. Besonders an den
Halbgott Asklepios knilipfte man erstaun-
liche Geschichten. Sein Kult hatte sich von
Trikkala in Thessalien auch weit verbreitet.
Von den 300 Heiligtimern sind besonders
die in Kos, Korinth, Athen und Pergamon
bekannt. Bedeutendstes Zentrum der Askle-
pios-Verehrung aber wurde Epidauros. Im
4. Jahrhundert vor Christus errichtete der
ortsanséssige Architekt Theodoros den As-
klepiostempel. Ungezahlte zogen hierher,
um Hilfe zu finden. Blinde, Lahme, Taub-
stumme, Menschen mit den verschiedensten
Krankheiten und Gebrechen kamen dorthin
in der Hoffnung, wahrend des Schlafs im
Heiligtum vom Gott Asklepios, der einem im
Traum in der Gestalt einer Schlange er-
scheinen konnte, geheilt zu werden. Viele
Weiheinschriften und -platten, die uns noch
erhalten sind, bezeugen die erfahrene Hei-
lung. Euhippos dankt flir die Entfernung ei-
ner Lanzenspitze, die er sechs Jahre imKie-
fer trug, Alketas von Halieis flir die Riick-
gabe des Augenlichts, Kleo fir die Hilfe bei
einer Entbindung 2.

Wundergeschichten koénnen also heidni-
schen, judischen oder christlichen Ursprung
haben. Sie sind keineswegs typisch christ-
lich. Wir werden daher bei allen Wunderge-
schichten des Neuen Testaments zu fragen
haben: Welches ist die Aussage dieser Ce-

788



schweizer schule 22, 1979

789

schichte uUber Jesus und seine Anhanger?
Welches Interesse hatte die christliche Ge-
meinde, dieses Wunder weiterzuerzahlen?
Wenn wir unsere Aufmerksamkeit nur auf
das Wunder richten, so verfehlen wir Ab-
sicht und Aussage der Texte. Dann folgen
wir einem Wunderglauben, der stets nach
sensationellen Ereignissen schielt, statt
sich auf Jesus auszurichten, der den Weg
des Kreuzes geht.

3. Wundererzdhlungen als iiterarische
Gattung®

Wundergeschichten haben, wie manche an-
dere Schriftstiicke, z. B. Briefe, Gleichnisse,
Marchen, eine gemeinsame Form. Es fallt
uns deshalb nicht schwer, sie beim Lesen
des Neuen Testamentes zu erkennen. Ein
Vergleich mit den andern Wundererzahlun-
gen der Antike zeigt uns, dass ihre charak-
teristischen formalen Merkmale genau die-
selben sind wie in den Wundererzahlungen
des Neuen Testamentes. Der Zugang uber
die literarische Form kann uns die neutesta-
mentlichen Wundergeschichten ganz neu
erschliessen. Wir lernen auf ihre Form ach-
ten. Wir gewinnen Anhaltspunkte, um sie
miteinander vergleichen und voneinander
unterscheiden zu kdénnen. Wir beginnen zu
sehen, dass die Texte uns Botschaften tber-
bringen mochten. Wir konnen entdecken,
in welche Situationen hinein diese Ge-
schichten gesprochen wurden.

Wir untersuchen die sprachliche Form der
Wundergeschichten nach folgenden Ge-
sichtspunkten:

a) Aufbau und Motivgeriist
Jede Wundergeschichte
Schema erkennen:

1. Einleitung: Auftreten des Wundertaters,
des Hilfsbedirftigen und anderer beteilig-
ter Personen.

2. Exposition: Schaffung von Spannung, Vor-
bereitung des Wunders. Die Not des Hilfs-
bedlrftigen wird charakterisiert, und die
Personen werden miteinander in Bezie-
hung gebracht, was Spannungen, Miss-
verstandnisse oder gar Konflikte auslost.

3. Zentraler Teil: Heilender Eingriff des Wun-
dertaters, Feststellung des Heilerfolgs.

4. Schluss: Die Wirkung des Wunders auf
die Betroffenen und die Entlassung des
Geheilten, Werbung.

lasst folgendes

Wer dieses Schema an der Heilung des
Taubstummen (Mk 7,31-27) prifen will, kann
folgendes feststellen. Der Text lautet:

31 Jesus verliess das Gebiet von Tyrus wie-
der und kam uber Sidon an den See von
Galilaa, mitten durch das Gebiet der Deka-
polis. 32Da brachte man einen Taubstum-
men zu Jesus mit der Bitte, ihm die Hand
aufzulegen. 3 Er nahm ihn beiseite, von der
Menge weg, legte ihm die Finger in die Oh-
ren und beruhrte die Zunge des Mannes mit
Speichel; 34 dann blickte er zum Himmel auf,
seufzte und sprach zu ihm: Effata, das
heisst: Offne dich! %> Da 6ffneten sich seine
Ohren, und sogleich loste sich die Fessel
seiner Zunge, und er konnte richtig reden.
% Jesus verbot ihnen, jemand davon zu er-
zahlen. Doch je mehr er es verbot, desto
mehr machten sie es bekannt. ¥ Ausser sich
vor Staunen sagten sie: Er hat alles gut ge-
macht; den Tauben gibt er das Gehér und
den Stummen die Sprache.

1. Einleitung: Auftreten des Wundertaters,
des Notleidenden und seiner Begleiter:
V 31-32a.

2. Exposition: Charakterisierung der Not und
Bitte um Heilung: V 32b.

3. Zentraler Teil: Heilender Eingriff, Fest-
stellung des Heilerfolges: V 33-35.

4. Schluss: Verbreitung des Rufs des Wun-
dertaters und Chorschluss: V 36-37.

Bei genauerer Untersuchung kann man in

den Wundergeschichten noch bedeutend

mehr Aufbauelemente, die man Motive
nennt, unterscheiden. Wer sich dafur inter-
essiert, findet im Buch «Wunder Jesu» (Her-
ausgeber: A. Steiner / V. Weymann)* eine
Motivtafel der Wundergeschichten.

b) Thematische Wundergattungen

Die neutestamentlichen Wundergeschichten
ordnet man folgenden Themen zu: Heilun-
gen, Totenerweckungen, Exorzismen, Nor-
menwunder und Naturwunder.

Als Naturwunder bezeichnete man bisher
gewdhnlich Wunder, die sich nicht an Men-
schen zugetragen haben, wie etwa die Hei-
lungen, sondern an Gegenstanden und an
den Elementen der Natur. Sogenannte Na-
turwunder nannte man sie deshalb, weil
Texte, die von ihnen berichten, nicht am Er-
weis naturwissenschaftlich nachprifbarer
Ereignisse interessiert sind, sondern weil
sie auch diese Ereignisse ganz auf das Heil



der Menschen ausrichten. Sie sind in den
Evangelien ebenso in den Dienst der Ver-
kindigung gestellt wie die Exorzismen und
Heilungen. Der Ausdruck Naturwunder ist
deshalb missverstandlich und unglnstig. In
letzter Zeit haben sich deshalb die beiden
Begriffe Rettungs- (z. B. Stillung des See-
sturmes) und Geschenkwunder (z. B. Brot-
vermehrung) durchgesetzts. Einzelne Gat-
tungen werden wir in einem zweiten Teil
naher vorstellen.

4. Sind Wunder historisch beweisbar? ¢

a) Keine Wunderprotokolle

Aus den bisherigen Uberlegungen geht her-
vor, dass die Wunderberichte im Neuen Te-
stament keine Direkireportagen, keine wis-
senschaftlich uberprifte Dokumentationen
sind. Sie sindvielmehr unbekiimmerte volks-
timliche Erzahlungen, die glaubendes Stau-
nen hervorrufen sollen. Als solche stehen
sie im Dienste der Christusverkiindigung.
Ein Beispiel kann dies verdeutlichen. Im
Heiligsprechungsprozess fur Alfons von Li-
guori (11787) hat Domherr Carlo di Bruno
ein Zeugnis abgegeben. Dieser Mann be-
richtet vom Sohn seines leiblichen Bruders
Dr. Pasquale und der Gattin Pascalia Picco-
li. Dieser Sohn, Thomas, war taubstumm:
«Eines Tages im September 1762 oder 1763,
ich erinnere mich nicht mehr genau, hatte
ich einige Feigen gepfluckt, und da ich
wusste, dass der heilige Bischof Alfons von
Liguori nicht bei guter Gesundheit war, woll-
te ich ihn besuchen und mir erlauben, ihm
ein kleines Kdrbchen mit besagten Feigen
zu bringen und sie ihm, wie es geschah,
durch meinen kleinen Neffen zu uberrei-
chen...» Der Domherr Carlo di Bruno be-
schreibt dann genau, wie der kleine Neffe
im Verlauf dieses Besuches nach einer Fra-
ge des Bischofs zu sprechen anfangt, was
von ihm und seiner Familie sofort als Wun-
der verstanden wurde, das sie diesem hei-
ligen Bischof Alfons zuschrieben.”

Dieser Bericht unterscheidet sich wesent-
lich von der Heilung des Taubstummen (Mk
7,31-37). Wahrend der Domherr den Her-
gang der Heilung des taubstummen Kindes
mit allen Einzelheiten darlegt, beschrankt
sich der Evangelist auf wenige Angaben, die
nicht einmal die wichtigsten Zusammen-
hange klarstellen. Entscheidend fur die Art

und Weise des Berichtes ist namlich der
Standort und die Absicht des Berichterstat-
ters. Der Domherr will im Heiligsprechungs-
prozess die Glaubwiirdigkeit seiner Uber-
zeugung, dass sein stummer Neffe durch Al-
fons von Liguori geheilt wurde, beweisen.
Den Evangelisten Markus aber bewegen
woh! andere Motive. Er will seinen Lesern
zeigen, dass indJesus der heilbringende Gott
des Alten Testamentes sich den Menschen
zugewendet hat und dass dieses Heil fur die
ganze Welt, einschliesslich der Heiden, zu-
ganglich ist. Dies betont er in V. 37, wenn
er aus Jes 35,5 zitiert.

Daraus kdénnen wir schliessen, dass die
Wundergeschichten sehr stark von der je-
weiligen Absicht der Erzahler gepragt sind.
Deshalb diirfen sie auf keinen Fall als ge-
naues Abbild des Geschehens betrachtet
werden. Wir haben vielmehr Texte vor uns,
die von einer bestimmten Situation der
Sprechenden abhangig und nach gewissen
Gesetzmassigkeiten der Sprache aufgebaut
sind.

b) Was wirklich geschehen ist

Bei aller Skepsis gegenuber den einzelnen
Wundererzahlungen stimmen heute auch
kritische Bibelwissenschaftler darin Uber-
ein, dass nicht die gesamte Berichterstat-
tung von Wundern als ungeschichtlich ab-
getan werden kann. Allgemein wird im ein-
zelnen angenommen:

Heilungen

Es mussen sich Heilungen von verschieden-
artigen Kranken ereignet haben, die fir die
Menschen zumindest der damaligen Zeit
erstaunlich waren. Mit Magie und Zauberei,

“wo der Mensch gegen seinen Willen iiber-

waltigt wird, haben Jesu Heilungen nichts
zu tun. Sie sind vielmehr ein Aufruf zum
Glauben, der manchmal sogar als das ei-
gentliche Wunder erscheint, dem gegen-
uber die Heilung zweitrangig ist. Die Hei-
lungsgeschichten des Neuen Testamentes
missen als Glaubensgeschichten verstan-
den werden?®.

Déamonenaustreibungen

Insbesondere missen Heilungen von Be-
sessenen vorgekommen sein. Krankheit
wurde vielfach mit der Sinde, die Sinde
aber mit den Damonen in Verbindung ge-
bracht. Und gerade Krankheiten, die zur
starken Zerruttung der menschlichen Per-

790



schweizer schule 22, 1979

791

sonlichkeit fuhren, Geisteskrankheiten mit
besonders auffalligen Symptomen, wurden
in jener Zeit wie auch noch viele Jahrhun-
derte spater einem Damon zugeschrieben,
der im Menschen Wohnung genommen hat.
Die Heilung solcher Krankheiten — etwa ei-
nes tobenden Irren im Gottesdienst (Mk 1,
26) oder eines Epileptikers (Mk 9,18) — wur-
de als Sieg Uber den Damon angesehen.
Die Heiiungen und Damonenaustreibungen
Jesu sind ein Zeichen, dass die Gottesherr-
schaft nahegekommen ist: dass der Damo-
nenherrschaft ein Ende bereitet wird. So
verstanden, bedeutet die Damonenaustrei-
bung die Befreiung zu wahrer Geschopflich-
keit und Menschlichkeit. Gottes Reich ist
heile Schdpfung. Jesus befreit die Besesse-
nen von den psychischen Zwangen und
durchbricht den Teufelskreis von seelischer
Stérung, Damonenglauben und gesellschaft-
licher Achtung.

Andere Wundergeschichten (z. B. Rettungs-
und Geschenkwunder)

Schliesslich haben auch andere Wunder-
geschichten zumindest einen geschichtli-
chen Anlass gehabt. Die Erzédhlung von der
Sturmstillung etwa kann von einer Rettung
aus der Seenot nach Gebet und Hilferuf ih-
ren Anfang genommen haben. Selbstver-
standlich sind dies nicht mehr als Vermu-
tungen. Der eventuelle Anlass lasst sich
nicht mehr rekonstruieren, weil der Erzah-
ler daran nicht interessiert war. Gerade bei
den Rettungs- und Geschenkwundern ist es
schwieriger als bei den Heilungen und Da-
monenbannungen, einzelne geschichtliche
Haftpunkte zu entdecken, weil diese sehr
stark vom Osterglauben der Urkirche ge-
pragt sind.

Unser zuruckhaltendes Urteil geht aber
nicht etwa von der Behauptung aus, dass
Ereignisse, wie sie in diesen Wundern vor-
liegen, unmdoglich sind. Nicht hinreichend
ware die Einstellung, die von Behauptun-
gen ausgeht wie: «So etwas kann ich mir
nicht vorstellen.» Solche Aussagen beruhen
auf der Annahme, dass nur das Wirklichkeit
ist, was man sich selbst vorzustellen ver-
mag oder was man selbst und was andere
erlebt und erfahren haben. Der Massstab
wird hier losgelést vom Gottesglauben ge-
setzt. Wo aber Gott ernstgenommen wird
im Sinne des christlichen Gottesglaubens,

sind Geschehnisse wie z. B. die wunderbare
Sturmstillung oder das Weinwunder von Ka-
na grundsatzlich nicht ausgeschlossen. Wer
Gott als den Schopfer und Lebensspender
bekennt, wird an der Mdglichkeit von sol-
chen Wundern nicht zweifeln.

Die Vorsicht gegenuber der selbstverstand-
lichen Annahme, dass bei allen Wunderbe-
richten immer geschichtliche Einzelereignis-
se vorliegen missen, ergibt sich aus der
theologisch-literariscnen Eigenart der Texte.
Fur eine kritische, aber glaubige Betrach-
tungsweise genugt es zu wissen, dass der-
artige Zeugnisse urchristlicher Verkundi-
gung auf zwei hinreichend begrindeten
Grundpfeilern beruhen: auf dem grossen
Eindruck, den das Leben und der Einsatz
des geschichtlichen Jesus hinterliessen,
und auf der Erfahrung, die Menschen mit
dem auferstandenen Herrn gemacht haben.

Il. VERSCHIEDENE WUNDER-
ERZAHLUNGEN

Im folgenden behandeln wir einzelne the-
matische Untergattungen. Wie wir gesehen
haben, unterscheidet man die Wunderge-
schichten nach folgenden Themen: Heilun-
gen, Totenerweckungen, Exorzismen, Ret-
tungswunder, Normenwunder und Ge-
schenkwunder. Als erstes Beispiel wird eine
Aussatzigenheilung ausgewahlt, die bei den
drei Evangelisten Markus, Matthaus und Lu-
kas berichtet wird. Gerade an dieser Wun-
dererzahlung soll gezeigt werden, dass die
Autoren nicht an einem geschichtlichen Er-
eignis interessiert sind, sondern als Redak-
toren deuten sie die Wunder. Die beiden
andern Wundererzahlungen gehdren zu den
sogenannten Naturwundern. Bewusst wird
dabei je ein Geschenk- und ein Rettungs-
wunder vorgestellt, um an diesen zwei Bei-
spielen die theologische Absicht dieser bei-
den Gattungen darzulegen.

1. Jesus heilt einen Aussatzigen —
ein Heilungswunder
(Mk 1,40-45; Mt 8,1-4; Lk 5,12-16)

Diese Heilung wird bei drei Evangelisten
uberliefert. Wir moéchten mit Hilfe des syn-
optischen Vergleichs? darstellen, wie die
einzelnen Evangelisten diesen Wunderbe-
richt gestaltet haben. Der Vergleich soll uns



zeigen, dass keiner der Redaktoren die Er-
zahlung sklavisch Ubernommen hat. Jeder
wendet sich mit einem bestimmten theolo-
gischen Anliegen an seine Zuhorer. Mit un-
serer Arbeitsweise wird es uns gelingen, die
verschiedenen Absichten der einzelnen Ver-
fasser zu bestimmen.®

Mk 2,40-45

“Und ein Aussatziger kommt bittend zu
ihm, wirft sich vor ihm auf die Knie und
sagt zu ihm: Wenn du willst, kannst du mich
rein machen. *' Und erregt streckt er seine
Hand aus, rihrte ihn an und sprach zu ihm:
Ich will es, werde rein! “2Und alsbald wich
der Aussatz von ihm, und er wurde rein.
“ Und er drohte ihm ernstlich und hiess ihn
alsbald weggehen “*und sprach zu ihm:
Sieh zu, sage niemandem etwas, sondern
geh hin, zeige dich dem Priester und opfere
fur deine Reinigung, was Mose befohlen hat,
ihnen zum Zeugnis! ** Der aber ging hinweg
und fing an, die Sache vielfach zu verkiindi-
gen und auszubreiten, so dass er nicht mehr
offen in eine Stadt hineingehen konnte, son-
dern er war draussen an einsamen Orten,
und sie kamen von uberall her zu ihm.

Mt 8,14

"Als er aber von dem Berge hinabstieg,
folgte ihm eine grosse Volksmenge nach.
2Und siehe, ein Aussatziger kam herbei,
warf sich vor ihm nieder und sagte: Herr,
wenn du willst, kannst du mich rein machen.
3Und er streckte die Hand aus, rihrte ihn
an und sprach: Ich will es, werde rein! Und
alsbald wurde er von seinem Aussatz rein.
“Und Jesus sagt zu ihm: Sieh zu, sage es
niemandem, sondern geh hin, zeige dich
dem Priester und bringe das Opfer, das Mo-
se befohlen hat, ihnen zum Zeugnis!

Lk 5,12-16

2Und es begab sich, als er in einer der
Stadte war, siehe, da war ein Mann voll Aus-
satz. Als der Jesus sah, warf er sich aufs
Angesicht nieder und bat ihn: Herr, wenn
du willst, kannst du mich rein machen.

8 Da streckte er die Hand aus, rihrte ihn
an und sprach: Ich will es, werde rein! Und
alsbald wich der Aussatz von ihm.

“Und er gebot ihm, es niemandem zu sa-
gen; sondern [, sprach er,] geh hin, zeige
dich dem Priester und opfere fur deine Rei-
nigung, wie Mose befohlen hat, ihnen zum
Zeugnis! > Aber die Rede Uber ihn breitete

sich noch mehr aus; und eine grosse Volks-
menge kam zusammen, um ihn zu hoéren
und von ihren Krankheiten geheilt zu wer-
den. " Er jedoch zog sich in einsame Ge-
genden zuruck und verweilte im Gebet.

a) Das Anliegen des Markus

Die Heilungsgeschichte folgt dem ublichen
Gattungsschema der hellenistisch-volkstim-
lichen Erzahlweise.

1. Einleitung: Begegnung des Kranken mit
dem Wundertater (V. 40a).

2. Exposition: Bitte um Heilung (mit Knie-
fall und Vertrauensausserung) (V. 40 b c).

3. Zentraler Teil: Heilung (mit der pneumati-
schen Erregung des Wundertaters als
vorbereitenden Zug, mit Heilgestus und
Heilwort (V. 41). Feststellung des Heiler-
folgs (V. 42).

4. Schluss: Demonstration der Heilung (mit
Geheimhaltungsgebot, Entlassungsformel)
(V. 43-44), Verbreitungsnotiz (werbender
Schluss mit einer Art Akklamation) (Vers
45).

Im Ausdruck «erregt» in V. 41 wird Jesus

wie ein antiker Wundertater vorgestellt, der

sich zur Vorbereitung einer schweren Wun-
dertat in einen Erregungszustand versetzt,
in dem gleichsam die Kraft zur Heilung in
ihn einstromt (vgl. Joh 11,33.38). Dem Ju-
dentum galt die Heilung eines Aussétzigen
so viel wie die Erweckung eines Toten. So
spricht etwa der Konig Israels zu Naaman,
der vom Aussatz geheilt werden will: «Bin
ich denn ein Gott, der toten und zum Leben
erwecken kann?» (2 Kon 5,7). Unsere Ge-
schichte hat offenbar die Naamanserzah-
lung als ein Vorbild im Blick; Jesus wird
gottgleiche Macht zugesprochen, wenn der

Aussatzige ihn bittet: «Wenn du willst,

kannst du mich rein machen (V. 41). Jesus

bestatigt, dass ihm goéttliche Macht eignet:

«lch will» (V. 41), und er streckt seine Hand

aus. Das Ausstrecken der Hand ist im Alten

Testament Gestus Gottes und des wunder-

wirkenden Mose, also des Typus des End-

zeitpropheten Jesus.

Dass der Geheilte hingehen und sich, wie

es Lev 13-14 vorschreibt, dem Priester zei-

gen kann, beweist, dass er wirklich geheilt
ist.

Nach der Verbreitungsnotiz (V. 45), die das

missionarische Interesse des Erzahlers ver-

rat, befolgt der Geheilte das Schweigegebot

792



schweizer schule 22, 1979

793

nicht, sondern redet den Vorfall herum. Das
Schweigegebot war so drastisch einge-
scharft worden (V. 43), um zu unterstrei-
chen: Von einem so grossen Wunder kann
der Geheilte nicht schweigen. Die Wirkung
ist entsprechend gross: Von uberallher kom-
men die Leute zu Jesus.

Am Schluss stellt Markus den Geheilten mit
der Notiz «er begann eifrig zu verkindigen»
als einen christlichen Verkinder, einen Mis-
sionar dar; dessen Verkindigung macht Je-
sus so bekannt, dass er nicht mehr 6ffent-
lich die Stadte aufsuchen kann, sondern
sich an abgelegenen Orten aufhalten muss.

b) Das Anliegen des Matthdaus

Matthaus folgt in der ersten Halfte seines
Evangeliums (Mt 1-12) nur locker dem Mar-
kusstoff. Die Wundergeschichten des Mar-
kus hat der Evangelist in den Kapiteln 8-9
konzentriert, in denen er Jesus nach der
Bergpredigt (Mt 5-7: der Messias des Wor-
tes) als den Messias der Taten feiert. Durch
V. 1 wird die Geschichte mit der Bergpre-
digt verbunden. Die Scharen werden als
Zeugen nicht nur seiner Worte, sondern
auch seiner Taten dargestellt.

Der Aussatzige wirft sich bei Matthdus an-
betend nieder und redet ihn mit dem gott-
lichen Hoheitspradikat «Herr» an. Dieses
Wort erscheint bei Matthaus nur im Munde
Glaubender. Die Anrufung des géttlichen
Herrn durch den Ausséatzigen wird so zu
einer glaubigen Bitte stilisiert, die Vorbild

glaubigen Bittens der Christen sein soll. Die
Heilung des Aussatzigen wird entsprechend
als die Erhorung der Bitte gezeichnet.

Das Ergrimmen Jesu wird weggelassen,
ebenso der Hinweis auf sein Erbarmen. Das
Menschliche an Jesus tritt zugunsten seiner
gobttlichen Allmacht in den Hintergrund. Mit
V. 4 soll nicht das Wunder beim Priester be-
glaubigt werden, sondern Jesus als geset-
zestreuer Sohn Israels dargestellt werden
(5,17). Dass der Schweigebefehl beibehal-
ten wird, obwohl nach der Einleitung die
Volksmenge Zeuge des Wunders ist, ist auf-
fallig. Wahrscheinlich will Matthaus damit
die Demut Jesu als des Gottesknechtes be-
tonen, der weder schreit noch auf den Gas-
sen laute Propaganda macht (vgl. 12,15-21:
Jesus erweist sich als der Gottesknecht, der
im Verborgenen wirken will).

c) das Anliegen des Lukas

Lukas schliesst die Erz&hlung von der Hei-
lung eines Aussatzigen an die Fischfang-
wunder- und Berufungsgeschichte Lk 5,1-11
an, dazu weitere Geschichten, die eine
sachliche Folge bieten sollen: Die Berufung
und Heilung von Ausgestossenen und Sin-
dern. Die Krankheit des Mannes wird ge-
genuber Markus gesteigert: er ist voll Aus-
satz.

Lukas legt Wert darauf, dass sich der Aus-
satzige korrekt verhalt, dieser berlihrt nicht
flehend Jesu Knie, sondern fallt auf sein
Angesicht vor Jesus nieder; Aussatzige dur-
fen andere Menschen ja nicht berihren
(vgl. auch 17,11-19). Der Kranke redet Je-
sus unterwurfig als den «Herrn» an und un-
terstreicht so Jesu goéttliche Hoheit. Jesu
Macht zur Heilung steht dem Kranken aus-
ser Zweifel; darum appelliert er an dessen
«Willen». In seiner Antwort bekennt sich Je-
sus zu der ihm zugetrauten Macht, indem
er spricht: «lch will.»

- Wie Matthaus unterdrickt auch Lukas in

seiner Wiedergabe der Markusvorlage alle
Passagen, die von Gemutsbewegungen Jesu
berichten und das Bild seines hoheitlichen
Wesens triben kdnnten.

In V. 15 fallt eine weitere Anderung beson-
ders auf: Lukas lasst den Geheilten nicht
das Schweigegebot Jesu durchbrechen; die
Kunde von Jesus verbreitet sich selbstan-
dig, sogar bis nach Jerusalem. Das Volk
stromt nicht einfach auf die Kunde von ei-
nem grossen Wundertater hin zusammen;
es will vielmehr auf die Verkundigung der
Gottesherrschaft hdren. Die lukanische Fas-
sung schliesst mit einem typischen lukani-
schen Bild: Jesus verweilt einsam im Ge-
bet. Der an einem abgelegenen Ort betende
Jesus (V. 16) steht in grellem Kontrast zu
den das Wort Gottes und Hilfe suchenden
Volksmassen: Jesu souverane Unabhangig-
keit von allem Begehren des Volkes und sei-
ne Beheimatung beim Vater kommen hell
ans Licht.

2. Jesus mit seinen Jiingern im Sturm -
ein Rettungswunder
(Mk 4,35-41) SB 209"

a) Zur Gattung der Rettungswunder

Rettungswunder bilden ebenfalls eine Un-
tergattung der Wundergeschichten. Mei-
stens bezeichnete man diese Wunder als



Naturwunder. Doch dieser Ausdruck be-
ricksichtigt nur einen Teil ihres Gehalts und
ihrer Absicht. Rettungswunder spielen sich
nicht einseitig im Bereich der Natur ab, sie
haben auch eine personale Seite: die Hilfs-
bedlirftigen sind Personen.

Die Rettungswunder sind uns in den Evan-
gelien im Themenkreis «Seesturm», «Ret-
tung aus Seenot» bekannt. In diesen Erzah-
lungen sind Menschen von feindlichen
Machten gefangen, einem unausweichlichen
Los ausgeliefert. Der Held tritt als Befreier
auf. Er hilft, den feindlichen Machten zu
entgehen, er uberwindet Natur- und Staats-
gewalt.

Die Themenkreise «Seesturm», «Rettung
aus Seenot» sind gemein-antikes Gedan-
kengut, zahlreiche Seerettungswunderge-
schichten finden sich sowohl in judischer
als auch in heidnisch-hellenistischer Lite-
ratur.

DerUrgrund dieser verbreiteten Schilderung
von Seestlirmen, Seenot und Rettung aus
der Gefahr ist wohl die uralte Angst des
Menschen, vor allem der Anwohner von See
und Meer, vor dem fremden, unheimlichen,
chaotischen, unberechenbaren Element. Hil-
fe im Gebet suchte man bei den Gottheiten,
vor allem den als Nothelfern bekannten (As-
klepios, Dioskuren, Sarapis, Isis), denen
man Macht Uber die Chaosméachte, die Un-
geheuer und Damonen von Meer und Unter-
welt, zuschrieb.

Die historische Grundlage fiir Seesturm-
schilderungen und Seerettungsgeschichten
ist also gegeben, dennoch sind vor allem
die hellenistischen Erzahlungen meist von
einem mythischen Weltbild getragen, die
alttestamentlich-judischen zumindest stark
mit derartigen Anspielungen durchsetzt. So
finden sich haufig gerade im Alten Testa-
ment Anspielungen auf den urzeitlichen
Chaoskampf Jahwes mit der Urflut, aus dem
Gott bei der Schopfung als Sieger hervor-
geht; Jahwe gilt furderhin als Herr Uber die
Chaosmachte, uber die er verfligen kann;
er kann das Meer aufwihlen und es wieder
zur Ruhe bringen, vor ihm erzittern die Flu-
ten (vgl. bes. Ps 89, 104, 107). Im Neuen Te-
stament wird diese Jahwe vorbehaltene
Macht auf Jesus Ubertragen; er kann wie
Gott im AT den Sturm stillen, uber die Was-
ser wandeln.

Die Seerettungsgeschichten der Evangelien
beruhen nicht auf nachweislich belegbaren,
historischen Begebenheiten, sondern es
geht in ihnen um das Zeugnis fir Jesus
Christus (dem Auferstandenen). Das heisst
die Bedeutung der Sturmstillung kann wie-
derum nur im Glauben an Christus erfasst
werden. Trotzdem kénnen auch diese Wun-
dergeschichten zumindest einen geschicht-
lichen Anlass gehabt haben. Die Erzahlung
von der Sturmstillung kann etwa von einer
Rettung aus der Seenot nach Gebet und Hil-
feruf ihren Anfang genommen haben.

b) Die theologische Bedeutung

Auch dieses Rettungswunder hat im Laufe
der Jahrzehnte Verdnderung erfahren. Es
lasst sich eine dreistufige Entstehungs- bzw.
Uberlieferungsgeschichte feststellen. Wir
heben hier vor allem die zwei letzten Stufen
hervor.

Missionspredigt der friihen Gemeinde:
Jesus ist grésser als Jona

Die Sturmstillungserzahlung ist im Ganzen
an Jon 1 (Ps 107) orientiert. In der Jona-
Erzahlung geht es wie in den meisten Ret-
tungswundern um Gebetserhdrung (Jona,
der Hebraer, bleibt verstockt, die Heiden
beten zu Jahwe). Die Eigenleistung unserer
christlichen Wundergeschichte liegt gerade
darin, dass sie nicht in der Gebetserhdrung
gipfelt, sondern dass Jesus die Stelle Jah-
wes einnimmt, als souveraner Herr Uber die
Chaosmachte fungiert. Auf die Frage: «Wer
ist dieser?» (V. 41), gibt die Geschichte
selbst eine Antwort: Jesus ist mehr als Jona
(vgl. Mt 12,41), mehr als die alttestamentli-
chen Propheten, und Uberragt selbstver-
standlich auch die hellenistischen Wunder-
tater: er handelt wie Gott selbst. Mit diesem
Bekenntnis sind wir in der Lage der ersten
Gemeinde versetzt. Die Christen mussten
sich mit ihrer judischen Umwelt auseinan-
dersetzen. Die erste Mission galt den Juden.
Dabei spielte der Hinweis auf das Alte Te-
stament eine ausschlaggebende Rolle. Die
Bedeutung Jesu konnte nur vom Alten Te-
stament her klar und Uberzeugend darge-
stellt werden. So diente der Vergleich mit
Jona der Missionspredigt unter Juden. Die
Stelle wies uber den bekannten Propheten
auf Jesus hin als den, der die alten Verheis-
sungen erfullte, weil er mehr ist als ein Pro-
phet.

794



schweizer schule 22, 1979

795

Zum Vertrauen befreit

Zur Zeit des Markus erhielt die Erzahlung
noch eine weitere Zielsetzung. Nach dem
Zusammenbruch des judischen Aufstandes
in Jerusalem (im Jahre 70 n. Chr.) ergiesst
sich eine Hasswelle Uber alle, die sich zum
Gott der Vater bekennen. Dazu gehdren
auch die Christen. Sie missen aus Jerusa-
lem fliehen. In dieser Situation treten Zwei-
fel auf. Wo bleibt das Reich Gottes, an des-
sen baldiges Kommen die Christen so fest
geglaubt haben? Lasst der Herr die Seinen
im Stich? Schlaft er?

Markus sieht, wie schwer es seinen Mitchri-
sten fallt, in der Bedrangnis ein echtes Ver-
trauen zu Jesus zu bewahren. Somit will die
Geschichte zeigen, dass der Herr auch im
Schiffbruch ihres Glaubens zu ihnen steht
und ihnen Hilfe schafft.

¢) «Der Sturm auf dem Meer» — eine Dar-
stellung aus dem Hitda-Codex "2

Die Darstellung des Wunders aus dem Hit-

da-Codex, einem Evangeliar um das Jahr

1000, gibt gut das Zentralanliegen des Mar-

«Sturm auf dem Meer» aus dem Hitda-Codex,
einem Evangeliar um das Jahr 1000.

kustextes wieder. Schon auf den ersten Blick
wird deutlich, dass es sich hier nicht um
ein einmaliges historisches Ereignis han-
delt. Die Spannung und Bewegung ist ganz
ins Innere verlegt. Das Boot mit den hilflo-
sen Rudern ist ein Symbol der Todesangst
der Menschen. Die Jliinger mit ihren starren
und unpersonlichen Gesichtern blicken in
Angst und Grauen in dieselbe Richtung.Das
Gesicht Christi bildet den Gegenpol der
Dramatik. Die Polaritat wird noch durch die
herabhZangenden Arme verstarkt und moch-
te sagen: «Habt keine Angst, ich bin bei
euch bis ans Ende der Welt.» Das Bild rich-
tet sich gegen die Kleinglaubigkeit der Jun-
ger.

Wie der markinische Wunderbericht, so
kann auch dieses Bild heutigen Menschen
in ihrer einsamen Angst das rettende Ver-
trauen und den noétigen Mut zusprechen.
Solange der Herr bei den Seinen im Boot
ist, brauchen sie sich nicht zu furchten.

d) Das Wunder des Seewandels (Mk 6,45-52)
Das Wunder des Seewandels ist mit der Er-
zahlung von der Sturmstillung verwandt. Wir
kénnen hier nur die wichtigsten Aussagen
zusammenfassen. Mehr Informationen ent-
halt das Buch von A. Weiser '3. Das Wunder
ist vom alttestamentlichen Hintergrund und
vom Osterglauben der Urchristen gepragt.

Alttestamentlicher Hintergrund

Auch in diesem Text gilt das Meer als Bild
der lebensgefahrdenden Machte. Die Jun-
ger sind diesen Machten ausgeliefert: «Das
Boot war mitten im Meer.» Mit der Erwih-
nung der Abendzeit wird die Not noch ver-
starkt, denn auch die Dunkelheit gilt als
Chaosmacht. Der Kampf der Jinger mit
dem widrigen Wind als weitere Macht wird
drastisch gemalt: «Sie qualen sich mit dem
Rudern.» «Um die vierte Nachtwache», das
heisst bei Tagesanbruch, kommt Jesus zu
Hilfe, indem er — wie Jahwe selbst — lber
dem Meer wandelt. Unsere Erzadhlung ba-
siert sicherlich auf alttestamentlichem Hin-
tergrund. Jahwes Macht lber die Wasser ist
reich belegt: Ps 77, 20: «Dein Weg ging
durchs Meer, und dein Pfad durch gewaltige
Wasser, doch deine Spuren waren nicht zu
erkennen.» Jes 43,16: «So spricht Jahwe,
der einst durch das Meer eine Strasse



bahnte und einen Pfad durch machtige Was-
ser.» Die dichtesten Beruhrungen weisen
ljob 9,8: «und auf des Meeres Hohen wan-
delte er» und 38,16: «gelangtest du bis zu
des Meeres Quellen? Bist du gewandelt auf
dem Grund des Meeres?» auf. Diese Stellen
deuten darauf hin, dass Gott der Herr ist
Uber die lebensgefdhrdenden Méachte.
Ungefahr in der Mitte des Erzahlablaufs
steht der befremdliche Satz: «Und er wollte
an ihnen voribergehen.» Heisst es nichtvor-
her, dass Jesus zu ihnen kommen wollte?
Nun liegt abergerade in dieser Aussage vom
Vorubergehen der Schliissel fiir das Ver-
standnis der ganzen Erzahlung. Im Alten Te-
stament wird das Erscheinen Gottes als ein
Voribergehen dargestellt. Bei der Gottes-
erscheinung auf dem Berg Horeb heisst es:
Gott sprach zu Elija: ««Geh hinaus und tritt
auf dem Berg vor Jahwe hinh, Und siehe,
Jahwe zog voriber» (vgl. Ex 33,21 f.; 34, 5f.).
Das Vorlbergehen wird als Zeichen der ret-
tenden und heilschenkenden Gegenwart
Gottes verstanden.

Dass zu dieser Verstandnisweise auch un-
ser Text anleitet, zeigt sich an weiteren Ele-
menten: Jesus spricht die Jinger an: «Habt
Mut, ich bin es! Firchtet euch nicht.» Die
Aufforderung, sich nicht zu firchten, und
das Ich-bin-Wort weisen wiederum auf alt-
testamentlichen Hintergrund. Bei der Got-
teserscheinung in der Wiste offenbart sich
Jahwe dem Mose als «lch bin der Ich-bin»,
das heisst Ich bin der, der fir euch da ist
(Ex 3,14). Nach den bisher aufgefuhrten alt-
testamentlichen Texten tritt Gott in Erschei-
nung, um sich in Selbstoffenbarung als Herr
und Helfer zu erweisen. Zum Motiv der Er-
scheinung Gottes gehort auch in den mei-
sten Texten die Schilderung der Furcht auf
seiten des Menschen, wie dies auch in un-
serer Erzahlung ausgedruckt wird.

Osterglaube

Das Bild vom Erscheinen Gottes ist beim
Seewandel auf Jesus Ubertragen. Nachdem
die Jinger Jesus als den Auferstandenen
erfahren hatten, wagten sie den grossen In-
halt, dass Gott die bedrohenden Machte
besiegt, auch von Jesus auszusagen. Da er
sich ihnen nach seinem Tode als lebend bei
Gott erwies, erkannten sie, dass er wirklich
der Herr uber alle lebenbedrohenden Mach-
te, auch Uber die Macht des Todes ist. Die

Erzahlung vom Seewandel setzt deshalb
den Glauben an den Auferstandenen vor-
aus: Jesus hat Macht Uiber das Bose, Uber
den Tod.

3. Die erste Speisungsgeschichte —
ein Geschenkwunder
(Mk 6,32-44) SB 206

a) Die Untergattung «Geschenkwunder»
Andere Wundergeschichten Jesu wie die
sog. «Brotvermehrung» kann man dem The-
ma der Geschenkwunder zuordnen. Diese
zeichnen sich dadurch aus, dass sie mate-
rielle Guter Uberraschend bereitstellen, sie
verleihen uUberdimensionale und ausserge-
wohnliche Gaben, verwandelte, vermehrte,
gehaufte Lebensmittel. Uberfluss und be-
sonders feine Qualitat gehdéren zum Ge-
schenkwunder.

Die Geschichten beschaftigen sich mit Fra-
gen, die aus dem Arbeitsleben kommen. Sie
nehmen das Problem ernst, wie man Nah-
rung zum Leben undWein zum Feiern erhalt.
Merkmale dieser Thematik sind die Sponta-
neitat des Helden, die Unauffalligkeit des
Wunders selbst und die Betonung des De-
monstrationsschlusses.

Die Spontaneitat des Helden

Die Geschenkwunder werden nie durch Bit--

ten provoziert, sondern durch einen freien
Akt des Wundertaters. Sein Verhalten ruft
Uberraschung, manchmal sogar Bestlirzung
hervor. Die Witwe Sarepta (1 Kon 17,8-16)
erwartet nur noch den Tod, nachdem sie
ihren letzten Rest Mehl mit Elija geteilt hat.
Aber da kommt die ganz unerwartete Hilfe
durch den Propheten.

Die Unauffalligkeit des Wunders

Das Wundergeschehen wird ausserst knapp
und nuchtern erzahlt: keine Beruhrung, kein
aussergewohnliches Wort, kein Machtzei-
chen wird angeriihrt. Wie das Wunder ge-
schieht, bleibt unklar. Vermehrung von Brot
und Verwandlung von Wein miissen er-
schlossen werden. Die Ursache des Wun-
ders bleibt verborgen. Bei der Brotvermeh-
rung handelt Jesus wie jeder rechte Fami-
lienvater. Diese Nuchternheit fallt um so
mehr auf, als das Wunder ja besonders aus-
sergewodhnlich ist.

Die Betonung des Demonstrationsschlusses
Weil das Wundergeschehen unauffallig ist,
muss der Leser es aus seinen Folgen er-

796



schweizer schule 22, 1979

797

schliessen: aus dem Uberfluss von Brot,

Fisch und Ol und der Qualitat des Weins.

Die Erzahlung gipfelt in der Beschreibung

eines Festes.

Die Demonstrationen der Fille bzw. der

neuen Qualitat zeigen sich in folgenden

Wundererzahlungen:

1 Kon 17, 15 f.: Die Witwe hat mit ihrem
Sohn viele Tage zu essen; Mehltopf und
Olkrug werden nicht leer.

2 Kon 4.44; Die 100 Leute assen und lies-
sen noch ubrig.

Lk 5,6.7: Die Netze drohen zu zerreissen,
sie fullen 2 Boote mit Fischen.

Joh21,6.11:Sie kdnnen das Netz nicht hoch-
ziehen, sie haben 153 grosse Fische ge-
fangen.

Joh 2,9 f.: Der Speisemeister kostet und
macht dem Hausherrn Vorhaltungen.

Besondere Erwahnung verdient noch ein
wichtiger Sachverhalt: Da Geschenkwunder
nicht (wie Heilungen) aus einer (wenn auch
aussergewohnlichen, so doch bekannten
und erwartbaren) Lebenspraxis stammen,
sind Geschenkwundergeschichten haufiger
durch hintergrindigen Sinn bestimmt; die
materiellen Gaben werden zu Symbolen er-
hoben («Brot», «Wein»), die Zahlen sind
Trager symbolischen Sinns.
Oft werden Geschenkwunder allegorisiert.
Der wunderbare Fischzug gilt als Allegorie
der Mission, die Speisung wird auf das
Abendmahl gedeutet usw. Trotz solcher fri-
hen Allegorisierung wird man jene Wunder
nur verstehen kdnnen, wenn man die in ih-
nen artikulierte Sehnsucht nach unendlich
viel Brot, Fisch, Wein, kurz: nach Lebens-
mitteln fir viele ernstnimmt.

b) Die alttestamentlichen Anspielungen

Wenn wir den Text der Speisungsgeschich-
te genauer untersuchen, stellen wir fest,
dass er auf verschiedene alttestamentliche
Stellen zuriickweist. Diese Anspielungen
sind nicht zuféallig gewahlt, sondern der Ver-
fasser mochte damit die Wundererzahlung
vom Alten Testament her interpretieren.

Mk 6,32—44 Alttestamentliche

Motive

32 Und sie fuhren fort
in dem Boot an einen
abgelegenen Ort fur
sich allein. ** Und sie
sahen sie hinfahren,

und es bemerkten viele
und zu Fuss liefen sie
von all den Stadten
dort zusammen und
kamen ihnen zuvor.

3 Und als er ausstieg,
sah er eine grosse
Volksmenge: und er
hatte Mitleid mit ihnen,
weil sie wie Schafe
waren, die keinen Hir-
ten haben. Und er fing
an viel zu lehren.

33 Und als schon spéte
Stunde war, kamen
seine Jinger zu ihm
und sagten: «Abgele-
gen ist der Ort, und es
ist schon spate Stunde.
3¢ Entlasse sie, damit
sie fortgehen zu den
Hofen und Daorfern
ringsum und sich zu
essen kaufen!»

37 Er aber antwortete
und sprach zu ihnen:
«Gebt ihr ihnen zu es-
sen!» Und sie sagten
ihm: «Sollen wir fort-
gehen und fir 200 De-
nare Brot kaufen und
ihnen zu essen ge-
ben?» 3% Er aber sagte
ihnen: «Wie viele Brote
habt ihr? Geht hin!
Seht!» Und nachdem
sie es erkundet hatten,
sagten sie: «Finf, und
zwei Fische!»

% Und er gebot ihnen,
sie sollten alle lagern
lassen, Mahigemein-
schaft neben Mahlge-
meinschaft auf dem
griinen Gras. *°Und sie
liessen sich nieder,
Abteilung neben Abtei-
lung zu hundert und zu
finfzig.

41Und er nahm die funf
Brote und die zwei
Fische, blickte auf zum
Himmel, sprach den
Segen und brach die
Brote und gab sie den
Jingern, dass sie ihnen

V. 34 b spiet auf Num
27,17 an, wo bei der
Bestellung des Josua
zum Nachfolger des
Mose gesagt wird, «die
Gemeinde Jahwes solle
nicht Schafen gleichen,
die keinen Hirten ha-
ben.» Jesus soll also
als der neue Mose vor-
gestellt werden, als
der endzeitliche Pro-
phet, in dem Gottes
Hirtensorge flr Israel
prasent wird.

Die skeptische Frage
in V. 37b deutet die
Grosse des folgenden
Wunders schon an.
Vgl. den Einspruch des
Dieners Elischas 2 Kdén
4,43: «Wie soll ich das
100 Leuten vorsetzen?»

V. 38. Zur Feststellung
des geringen Vorhan-
denen vgl. 2 Kon 4,42:
«20 Brote von Gerste

und Jungkorn».

V. 39 f.: Jesus gebietet
den Jingern wie Mose
den Altesten, den
Richtern, und lasst sie
die Lagerordnung des
Gottesvolkes (Ex 18,
21.25) herstellen, deren
Wiederherstellung fur
die Endzeit und das
messianische Festmahl
erwartet wird.

Die Lagerung «auf dem
grinen Gras» erinnert
an Ps 23,2.

V. 41: Zum unauffélli-
gen Vollzug des Wun-



vorsetzten; auch die
zwei Fische teilte er
allen.

42Und alle assen und
wurden satt.

43 Und sie hoben Brok-
ken auf, zwolf Kérbe
voll, auch von den Fi-
schen. # Und die
assen, waren fiunftau-
send Ménner.

ders vgl. 2 Kon 4,44
Elischas Diener setzt
nach dem Befehl des
Propheten den 100
Leuten 20 Brote vor.

V. 42 f.: Zur Zeichnung
des Uberflusses vgl.

2 Kon 4,44: «und sie
assen und liessen noch
Ubrig nach dem Worte
des Herrn». Vgl. auch
1 Koén 17,16: «Der

Mehitopf ward nicht
leer, und das Olgefiss
mangelte des Oles
nicht.

c) Theologische Schwerpunkte

Die Tabelle zeigt deutlich, dass die alttesta-
mentliche Erzahlung von der Brotvermeh-
rung bei Elischa (2 Kon 4,42-44) sehr stark
auf die Speisungsgeschichte bei Markus
eingewirkt hat. Aber dariber hinaus spielt
die Wundererzahlung auch auf andere Stel-
len des Alten Testamentes an. Von diesem
alttestamentlichen Hintergrund werden fol-
gende Aussagen besonders hervorgehoben:

Jesus ist mehr als der Prophet

Mk 6,32—-44 Uberbietet die Wundergeschich-
te des Elischas (2 Kon 4,42-44). Das Ver-
haltnis der Brote zu den Mahlteilnehmern
betragt bei ihm 1:5, bei Markus 1 :1000.
Hier ist eindeutig eine Uberbietungstendenz
sichtbar. Jesus ist mehr als der Prophet Eli-
scha.

Jesus, der neue Mose, ist der endzeitliche
Hirte Israels

Durch die Anspielung auf Num 27 ist Jesus
der neue Mose, in dem Gottes Hirtensorge
fir Israel prasent ist.

Die Schilderung der Notlage (V. 35 f.) bleibt
auf das Bild von der Herde beschrankt; oh-
ne Hirten muss sich die Herde «ringsum»
zerstreuen. Jesus sammelt die Herde (das
Gottesvolk) und lasst sie im «grunen Gras»
sich setzen (vgl. Ps 23,2; Gott, der gute Hirt).
Die Junger werden betont als die Gehilfen
Jesu — gleichsam wie die Altesten in der alt-
testamentlichen Volksordnung — eingefuhrt,
die dem Volk zu essen geben sollen.

Die szenische Vorbereitung (V. 39 f.) zeigt,
dass Jesus die Lagerordnung des Gottes-
volkes (Ex 18,21.25) wiederherstellt, wie dies
fir die Endzeit und das messianische Fest-

mahl (z. B. in der Qumrangemeinde) erwar-
tet wird. Die Nennung der «Abteilungen» er-
innert Uberdies an die Sitzordnung der
Schuler im Lehrhaus.

Zusammenfassung

Die Speisungsgeschichte orientiert sich, wie
wir gesehen haben, stark an 2 Kon 4,42-44.
Mit dem Motiv der Uberbietung und mittels
Anspielungen an Ps 23 wird Jesus als der
endzeitliche Hirte und Prophet bezeichnet.
Der Text ist ein Dokument der frihen juden-
christlichen Christologie (=Lehre von Chri-
stus). Fur Markus ist das Bild des «Leh-
rers» und der Gedanke der Beteiligung der
Junger an seinem Werk wichtig. Zugleich
halt er im missionstheologischen Abschnitt
seines Evangeliums fest, dass die Zuwen-
dung Jesu zunachst dem Zwoélfstammevolk
Israel gilt (vgl. Mk 7,24-31), das mit dem
Brot der Lehre (vgl. Mk 8,15) gespeist wird,
und dann im Fort-Gang der Mission ange-
sichts der Abweisung Jesu in lIsrael auch

"den Heiden (8,1-9) ™, die zur endzeitlichen

Herde Gottes hinzukommen.

d) Andere Geschenkwunder

— Der Fischzug des Petrus (Lk 5,1-11)

— Die Speisung der 4000 (Mk 8,1-10; Mt 15,
32-39)

— Die Hochzeit zu Kana (Joh 2,1-11)

lll. DIE BEHANDLUNG DER WUNDER
JESU IM UNTERRICHT**

Far die Behandlung der Wunder im Bibel-
unterricht ergeben sich von der Exegese
her folgende wichtige Punkte:

1. Die Botschaft der Wunder Jesu gehort
wesentiich zur Verkiindigung

Ein adaquates Jesusbild, das dem neutesta-
mentlichen Zeugnis entspricht, ist ohne die
Botschaft der Wunder Jesu nicht maoglich.
Ausserdem bewegt dieses Problem zu viele,
auch junge Menschen, oder macht ihnen
sogar aus dem einen oder andern Grund
Schwierigkeiten. Platter Rationalismus wie
ungesunde Wundersucht sind Gefahren, die
beide aus dem Glaubensverstiandnis heuti-
ger Christen gar nicht so fern liegen.

2. Ehrlichkeit im Umgang mit Wundern

Der Lehrer und Katechet muss auf der Mit-
tel- und Oberstufe eine offene Information

798



schweizer schule 22, 1979

799

uber die Tatsache der Religionsgeschichte,
uber parapsychologische Forschung usw.,
uber die historische Frage, liber die Eigen-
art der Erzahlungen und die Zurickhaltung
Jesu bieten. Aber ebenso ist auch ein kla-
res Herausstellen der Botschaft und des
Anspruchs, den die Wunder fiir den an Chri-
stus Glaubenden haben, wichtig.

3. Wunder — damals und heute

Es ist wichtig, dass der Anspruch an den
Glauben an der richtigen Stelle erhoben
wird; dass man einerseits nicht verlangt,
dass Menschen von heute auf mittelalterli-
che Weise glauben; dass man anderseits
aber auch nicht die Relevanz der Wunder
Jesu fur den Glauben verschweigt. Man
wird nicht einfach von «Wundern» reden
darfen, sondern besorgt sein missen, einen
geklarten Wunderbegriff zu vermitteln, der
sowohl dem Neuen Testament wie dem heu-
tigen Weltbild Rechnung tragt. Eine gute In-
formation gibt dariber das Sachbuch von
A. Weiser, «Was die Bibel Wunder nennt».
Vor allem wird es auch wichtig sein, zwi-
schen Beweis und Zeichen zu unterschei-
den und das Verhaltnis zur Naturwissen-
schaft wie zum Glauben klar zu machen.

4. Wunder als Zeichen

Vom biblischen Wunderbegriff her ergibt
sich, dass das Hauptgewicht nicht auf das
mehr oder weniger sensationelle Phdnomen,
sondern auf die Zeichenbedeutung der Wun-
der Jesu zu legen ist. Sonst zlichtet man
Mirakelsucht statt reifen Wunderglauben. Es
wird wichtig sein, die Botschaft der Wunder
deutlich herauszuarbeiten.

5. Die kleinen Wunder im Alltag

Die Wunder sind nur sinnvoll auf dem Hin-
tergrund des Glaubens an das Wirken Got-
tes in Natur und Geschichte, im Leben des
Menschen Uberhaupt. Sonst bleiben es iso-
lierte Eingriffe Gottes, die nicht wirklich tra-
gen. Die Offenheit, die Hellhorigkeit fir das
Wirken Gottes im alltaglichen Lauf der Din-
ge ist fur den christlichen Glauben grund-
legender und wichtiger als der Glaube an
die seltenen grossen Wunder; und nur in
dieser Offenheit und Hellhorigkeit fur die
kleinen Wunder bekommen die grossen und
seltenen Wunder ihre volle Aussagekraft.

Literaturhinweise

R. H. Fuller, Die Wunder Jesu in Exegese und
Verkindigung (Theologische Perspektiven),
Disseldorf 1967.

A. Weiser, Was die Bibel Wunder nennt. Ein
Sachbuch zu den Berichten der Evangelien,
KBW Stuttgart 1975.

A. Weiser, Jesu Wunder - damals und heute
(Kleine Reihe zur Bibel 2), KBW Stuttgart 1976.

R. Pesch / R. Kratz, So liest man synoptisch. An-
leitung und Kommentar zum Studium der syn-
optischen Evangelien, I-lll, Frankfurt 1975-76.

A. Steiner / V. Weymann, Wunder Jesu (Bibelar-
beit in der Gemeinde. Themen und Materialien,
Band 2), Basel-Zirich-KdIn 1978.

Anmerkungen

" Uber die Entstehung der Evangelien weiss
man heute folgendes: Am Anfang hat das kurze
Markusevangelium gestanden. Es ist flir Mat-
thaus und Lukas die erste Quelle. Beide haben
von Markus sehr viel Stoff (ibernommen.
Gleichzeitig kann man feststellen, dass Mat-
thaus und Lukas noch viel Stoff gemeinsam ha-
ben, den Markus nicht kennt. Deshalb schliesst
man auf eine zweite Quelle, die sogenannte
Redequelle (Abkiirzung «Q»), die hauptsachlich
Jesusworte enthalten haben muss.

Mehr dariber: W. Biihimann, Die Redaktions-
geschichte der Evangelien, in: Praxis 8 (1977),
Heft 4, 2—-7.

2Vgl. A. Weiser, Jesu Wunder — damals und heu-
te, Stuttgart 1976, 26-28.

3 Eine ausfiihrliche Darstellung dieses Abschnit-
tes enthélt das Buch: A. Steiner / V. Weymann,
Wunder Jesu, Basel/Zlrich 1978, 24-34.

4Vgl. Anmerkung 3.

5 Vgl. Steiner/Weymann, Wunder Jesu 31-34.

¢ Vgl. den Abschnitt «die Machttaten Jesu» oben.

7”W. Schamoni, Wunder sind Tatsachen, 104 f.;
vgl. A. Steiner, Wunder gut erzéhlt und recht
verstanden, in: Bibel heute 50 (1977) 31 f.

8 Vgl. dazu den Abschnitt «Glaube und Wunder»
oben. )

? Bei einem synoptischen Vergleich werden Tex-
te mit dem gleichen Thema spaltenweise ne-
beneinander gestellt, um dabei Ubereinstim-
mungen und Unterschiede festzustellen.

R, Pesch / R. Kratz, so liest man synoptisch I,
Frankfurt 1975, 67-70.

" Die Schweizer Schulbibel richtet sich nach Mat-
thaus 8,23-27.

12 Zu diesem Bild finden sich in der Zeitschrift flir
Religionsunterricht und Lebenskunde RL 6
(1977), Nr. 3, 12-14, Anregungen zu einer Me-
ditation. Das hier abgedruckte Bild ist einer-
seits als Dia, anderseits als Handbild (Format
145 x 205 mm) verfligbar. Siehe dazu: Friede-
mann Fichtl (Hrsg.), Materialien zur Bildmedita-



tion. 48 Dias, Anregungen und Entwirfe, Teil |
«Begegnungen mit Jesus», Teil 1l «Grunderfah-
rungen des Glaubens», Christopherus-Verlag,
Freiburg 1973. Darin speziell S. 21 ff. und Dia
Nr. 60251/5.

Liselotte Corbach, Vom Sehen zum Héren.
Kunstwerke im Religionsunterricht, sechs Bild-
interpretationen und Unterrichtsprotokolle mit
neun Kunstdrucktafeln, Verlag Vandenhoeck &
Ruprecht, Géttingen 1965. Fir die Hand des
Schulers kénnen die Kunstdrucktafein einzeln
und im Klassensatz beim Verlag bezogen wer-
den.

Wundergeschichten im Unterricht

Karl Furrer

1. Wundergeschichten — Glaubens-
geschichten

Sollen Wundergeschichten im Bibel- und
Religionsunterricht zur Sprache gebracht
werden? Gewiss, diese Texte gehdren zu
den wichtigsten Erzahlgattungen der Jesus-
uberlieferung. Die Schulbibeln und Rahmen-
plane raumen ihnen entsprechend viel Platz
ein. Damit werden jedoch Schwierigkeiten
im Umgang mit Wundererzahlungen nicht
geringer. Was ist es, das diese Texte flr
den Gebrauch im Unterricht so schwierig
erscheinen lasst? Mdglicherweise die Tat-
sache, dass — ahnlich wie beim Marchen,
der Sage, der Heldenerzahlung — nicht zu-
erst und zur Hauptsache nach der histori-
schen Richtigkeit des Erzahlten gefragt wer-
den darf. Wunderberichte sind eben nicht
primar daran interessiert zu sagen, «wer Je-
sus war», sondern sie wollen «im Erzahlen
der Geschichte von einst verkunden..., wer
Jesus ist.»' Wir haben somit Glaubensge-
schichten, oder neutraler ausgedrickt, Ten-
denzgeschichten vor uns. «Sie versuchen,
Erfahrungen des Glaubens an Jesus Spra-
che werden zu lassen. Die Erzahler verrech-
neten beim Erzahlen ihren Glauben und
liessen die Erfahrungen ihres Glaubens mit
in ihre Erzahlung fliessen. Welche Glau-
benserfahrungen dabei jeweils zur Sprache
gebracht werden sollen, erschliesst sich nur
einer sorgfaltigen Einzelinterpretation und
ist bei den einzelnen Texten durchaus ver-
schieden.» 2 Heilungserzahlungen weisen

Adressen: Vandenhoeck & Ruprecht, Postfach,
8026 Ziirich; oder ars liturgica Kunstverlag Ma-
ria Laach, D-5471 Maria Laach.

¥ A. Weiser, Was die Bibel Wunder nennt, Stutt-
gart 1975, 106-112; vgl. auch R. Pesch / R.
Kratz, so liest man synoptisch Ill, Frankfurt
1976, 30-38.

'“Die wunderbare «Speisung der 4000» findet in
der Dekapolis (7,24 ff.), also im Uberwiegend
heidnischen Gebiet statt.

SVgl. F. Annen, Die Wunder aus der Sicht des
Exegeten, in: SKZ 144 (1976), 498-499.

durchaus eine historische Dimension auf,
gibt es doch solche, die das Gesamtverhal-
ten Jesu in einer Wundergeschichte ver-
dichten und wiederum andere, die als ein-
zelne Erzahlungen historisch griffiger sind.
Stellen wir nochmals die Frage: Sollen Wun-
dergeschichten im Bibel- und Religionsun-
terricht zur Sprache gebracht werden? Der
Einbezug von Wunderberichten im Unter-
richt wird sinnvoll, weil sie fur die Jesus-
und Gottesbeziehung des Kindes bedeut-
sam sind. Dies ist der Fall, wenn das Glau-
bensanliegen des Textes bei der Unter-
richtsplanung didaktische Relevanz hat, das
heisst die theologische Aussage des Textes
in der Unterrichtsgestaltung aufscheint.

Im vorliegenden Beitrag wird versucht, am
Beispiel der Erzahlung «Jesus heilt den Aus-
satzigen» Probleme zur Unterrichtsplanung
mit Wundererzahlungen aufzugreifen, sowie
anhand von drei Entwurfen Moglichkeiten
der Unterrichtsgestaltung auf verschiedenen
Altersstufen darzustellen.

2. Das Glaubensanliegen aufscheinen
lassen

Wenn eine Wundergeschichte, wie Mk 1,40-
45 (Heilung des Aussatzigen), Parallelen im
Matthausevangelium (8,1-4) und im Lukas-
evangelium (5,12-16) hat, kann ein synopti-
scher Vergleich durchgefiuhrt werden. Der
vorliegende Wunderbericht weist bei den
Synoptikern u. a. eine unterschiedliche re-
daktionelle Anknupfung an den vorausge-

800



	Wunder Jesu

