
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 66 (1979)

Heft: 21: Leib, Bewegung & Bau

Artikel: Überlegungen zum Erlebnis von Architektur und Vorschläge für eine
organlogische Gestaltung im Schulbau

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-534959

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-534959
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Arbeitskreis gibt eine Zeitschrift heraus, die
viermal im Jahr erscheint und Probleme
einer organgerechten Lebensgestaltung
behandelt und diskutiert.
Durch sein persönliches Auftreten an der
Kantonalen Erziehungstagung 1975 in Lu-
zern und das grosse Sinnes-Erfahrungsfeld
am Kunstgewerbemuseum Zürich 1976 ist

Hugo Kükelhaus vielen Lehrern bekannt
geworden.

In der folgenden Arbeit wird auch dargestellt,

wie Kükelhaus an einem Werk des
Schulbaus mitarbeitet.
Der Redaktion der «schweizer schule» danke

ich für die Möglichkeit dieser Publikation.

Otto Schärli

Überlegungen zum Erlebnis von Architektur und Vorschläge
für eine organlogische Gestaltung im Schulbau

Es bedeutet heute schon fast «Wasser in die
Reuss schütten», wenn man feststellt, dass
die Schulung unserer Kinder einseitig
intellektuell erfolgt. Trotz dieser vielerorts sich
einstellenden Einsicht ist an den Lehrplänen

unserer Schulen nicht viel geändert
worden. Wir stehen unter dem vermeintlichen

Sachzwang der Nachfrage-Kette
schaft-Hochschule-Mittelschule-Volksschule.

Bei Christa Meves lesen wir dazu:
«Film, Fernsehen und alle weiteren Massenmedien

führen uns täglich die ganze Welt
vor und lehren uns, ohne Anteilnahme an
allem und jedem <teilzunehmen>.»

In einer Zeit, die Kommunikation gross
schreibt, leben wir von der Einweg- und
Scheinkommunikation. Dieses Leben aus
zweiter und dritter Hand lässt uns nicht
mehr die Dinge selbst erfahren, bringt uns
den Mitmenschen nicht näher, sondern lehrt
uns die «unverbindliche Teilnahme ohne
Teilgabe». Die Schule als Vermittlerinstitution

wird vor allem für viele Schüler zu
einer Qual, weil der junge Mensch fühlt, dass
die durch die Medien vermittelte Welt nicht
das Leben sein kann.
Es geht dabei nicht nur der unmittelbare,
sinnliche Bezug zur Umwelt verloren,
sondern auch die Erfahrung der Prozesshaftig-
keit des eigenen Körpers, die Grundlage
von Wahrnehmung und schöpferischem Tun
ist.

Die Folgen dieses Schulsystems sind Eltern
und Erziehern bekannt: Sensible und mehr
musisch Begabte, die eigentlich Kreativen,
kommen unter die Räder des Systems und
müssen einen Nebenweg suchen, was meist
mit hohen Kosten zulasten der Eltern
verbunden ist.
Das Wissen, dass es so nicht weitergeht,
hat noch zu wenig Kräfte der Umkehr
mobilisiert. Und doch werden wir bald die kreativen

Menschen brauchen, die neue Wege
finden, nicht einfach bequeme und kritiklose

Mitarbeiter eines eingespielten Systems
sind.
In einem neuen Report des Club of Rome
wird der paradoxe Widerspruch beschworen,

der heute zwischen einem enormen
technisch-wissenschaftlichen, finanziellen
und organisatorischen Potential der modernen

Gesellschaft einerseits und anderseits
dem Mangel des Menschen an moralischen
und politischen Fähigkeiten, dieses Potential

zu steuern und vernünftig zu nutzen,
besteht. Jeder dritte Erdbewohner lebt in
Armut, aber Tag für Tag wird eine Milliarde
Dollar fürRüstung ausgegeben. Für dieAus-
rüstung eines Soldaten wird sechzigmal
mehr Geld ausgegeben als für die Ausbildung

eines Kindes.
Die Ereignisse der letzten Jahre lassen uns
besorgt fragen, wie wir die Energiefrage
lösen wollen, wie wir uns eine Umwelt
erhalten, in der auch noch die nächste Generation

atmen, wandern, gesundes Wasser 742



trinken, in Ruhe sich entspannen, usw.
kann. Es geht tatsächlich um ein
Überlebensprogramm (Friedrich Vester) oder um
einen Lernprozess, bei dem es auf Leben
und Tod geht, wie die Gutachter des Club
of Rome feststellten.

Wir wissen dies alles, aber niemand ist in
der Lage, es zu ändern.

Wie ist es so weit gekommen? Der ganze
Mensch als Leib-Seele-Geist-Einheit wurde
verleugnet und durch einseitige Betonung
des Intellekts von seinen Wurzeln in der
Natur getrennt.
Hugo Kükelhaus spricht diesen Zusammenhang

und den Ansatz zu einer Lösung in
einem Satz aus, dessen konkrete Umsetzung
in unser Tun uns hier noch beschäftigen
wird:

«Die Fähigkeit des Menschen, seine Welt im
Einklang mit der Gesetzlichkeit universaler
Ordnungen zu gestalten, kann nur dadurch
vor Versagen bewahrt und wirksam erhalten
werden, dass er sich diese Gesetzlichkeit
als die seines eigenen Organismus zu Be-
wusstsein bringt. Die Entwicklung dieses
Bewusstseins ist der Schlüssel zur Beherrschung

der Naturbeherrschung.»

Für die Pädagogik besteht die gleiche
Situation - es wird weiterhin Wissen eingetrichtert,

was die Sinne abstumpft, das selbständige

Denken lähmt und die natürliche
Neugierde des Kindes absterben lässt.
Einsichtige Pädagogen fordern eine Umkehr
und berufen sich dabei auf die grossen
Erzieher der Vergangenheit.
Es fällt nicht schwer, Zeugnisse von Come-
nius, Pestalozzi und einsichtigen heutigen
Pädagogen beizubringen, die ein Erfahren
der Gegenstände durch die Sinne zur
Grundlage des Lernens erheben.
Goethe fordert ein Erkennen durch Tun.
Durch die Sprache sind wir belehrt, dass
«begreifen» und «verstehen» an der Wurzel
körperliche Tätigkeiten von Hand und Fuss
sind. Kant bezeichnet die Hand als nach
aussen gestülptes Grosshirn. Dem Begreifen

durch die Hände, dem Durchführen
sinnhafter Experimente und dem Herstellen von
prospektiven Modellen wird in einer künftigen

Erziehung zu ganzheitlichen Menschen

eine grössere Bedeutung eingeräumt werden

müssen.
Wenn die Pädagogik auf die sinnenhafte
Natur des Menschen zurückgeführt werden
soll, zum konkreten Erleben von menschlichen

Beziehungen und der Dingwelt, welche
Rolle kommt in einem solchen Erziehungsprogramm

der Architektur, dem Schulbau
zu?
Betrachten wir kurz die Entwicklung, welche
das Bauen parallel zur Pädagogik und allen
andern Bereichen unserer Kultur in den letzten

50 Jahren genommen hat.
Architektur hat sich vom Handwerk gelöst
und damit den Bezug zum menschlichen
Körper verloren. Dieser Bezug ist z. B. bei

unseren Bauernhäusern so intensiv erlebbar:

Masse wurden mit dem Fuss, der Elle,
dem Schritt, der Körperlänge genommen,
die Bearbeitung des Materials durch die
Hand und ihre Werkzeuge schufen
körperanaloge Formen, die Konstruktionsgesten
sind dem menschlichen Leibe abgeschaut.

Die Industrialisierung hat die Szene gründlich

geändert.
Welche Bedeutung wird nun der Schulbau
im Programm einer neuen Pädagogik
bekommen?

Es ist dringend notwendig, den Raum als
Erlebnisraum ins Bewusstsein treten zu
lassen und in einer Psychologie der Architektur

neue Kriterien für die Gestaltung der
Schulbauten (und nicht nur der Schulbauten)

zu gewinnen.
Dabei sehe ich meine Aufgabe nicht darin,



auf dem zur Verfügung stehenden Raum
möglichst viele Rezepte zu vermitteln. Durch
Aufzeigen einer Entwicklung sollen die
Augen geöffnet werden, das Verhältnis Mensch
-Umwelt neu zu sehen und Aufgaben des
Schulbaus aus einem vertieften Verständnis
heraus neu anzupacken. Dasselbe gilt auch
für bescheidenere Aufgaben wie Umbauten,
Renovationen oder die Ausgestaltung eines
Klassenzimmers.
Das im Handwerk begründete direkte
Verhältnis Leib-Bau, das durch die Industrialisierung

verloren ging, wird durch den
fragenden Geist wieder gesucht.
Wir erleben diese faszinierende Suche in
verschiedenen Abschnitten: Die Leibhaftigkeit

des Menschen wird dabei zuerst bei
Wölfflin als äussere Form, dann später bei
Schumacher als sich bewegender und
wahrnehmender Körper gesehen. In jüngster Zeit
wird der Organismus mit seinen Organprozessen

durch Kükelhaus mit dem Bau in
innige Beziehung gesetzt. Im Aufzeigen dieser

Entwicklung wird uns die Rolle der Zeit
für das Verhältnis Mensch-Raum intensiv
beschäftigen.
Versuchen wir, diesen Weg zu gehen - er
wird uns überraschende Zusammenhänge
aufscheinen lassen:

Heinrich Wölfflin und die Psychologie
der Architektur

Ansätze zu einer Psychologie der Architektur
finden wir schon in Heinrich Wölfflins

früher Arbeit: «Psychologische und formale
Analyse der Architektur - Prolegomena zu
einer Psychologie der Architektur». Die
Grundthese lautet: Unsere leibliche Organisation

ist die Form, unter der wir alles
Körperliche (hier die Architektur) auffassen. Die
Untersuchung beginnt mit der Frage: Wie ist
es möglich, dass architektonische Formen
Ausdruck eines Seelischen, einer Stimmung
sein können? Die Analogie zur Musik gibt
ihm die Antwort. «Hätten wir nicht die
Fähigkeit, selbst in Tönen Gemütsbewegungen
auszudrücken, wir könnten nie und nimmer
die Bedeutung fremderTöne verstehen. Man
versteht nur, was man selber kann.»
Entsprechend ist unser Organ, Raum
wahrzunehmen und zu empfinden, der ganze Körper.

«Als Menschen aber mit einem Leibe,
der uns kennen lehrt, was Schwere, Kon¬

traktion, Kraft usw. ist, sammeln wir an uns
die Erfahrungen, die uns erst die Zustände
fremder Gestalten mitzuempfinden befähigt
- warum wundert sich niemand, dass der
Stein zur Erde fällt, warum scheint uns das
so natürlich? Wir haben nicht die Spur eines
Vernunftgrundes für den Vorgang, in unserer

Selbsterfahrung allein liegt die Erklärung.

Wir haben Lasten getragen und erfahren,

was Druck und Gegendruck ist, wir sind
am Boden zusammengesunken, wenn wir
der niederziehenden Schwere des Körpers
keine Kraft mehr entgegensetzen konnten,
und darum wissen wir das stolze Glück
einer Säule zu schätzen und begreifen den
Drang alles Stoffes, am Boden formlos sich
auszubreiten.»
Sehr anschaulich schildert hier Wölfflin den
dynamischen Prozess des Sich-Erhebens
alles Lebendigen gegen die Schwerkraft der
Erde. Wie vollzieht sich das Miterleben dieser

Bewegung? Wölfflin zitiert Volkelt: «Um
das räumliche Gebilde ästhetisch zu verstehen,

müssen wir diese Bewegung sinnlich
miterleben, mit unserer körperlichen
Organisation mitmachen.»
Nach diesen Untersuchungen formuliert
Wölfflin seine Einsicht, die ich nochmals
wiederhole:

«Unsere leibliche Organisation ist die Form,
unter der wir alles Körperliche auffassen.
Ich werde nun zeigen, dass die Grundelemente

der Architektur, Stoff und Form,
Schwere und Kraft sich bestimmen nach
den Erfahrungen, die wir an uns gemacht
haben; dass die Gesetze der formalen Ästhetik

nichts anderes sind als die Bedingungen,
unter denen uns allein ein organisches
Wohlbefinden möglich scheint, dass endlich
der Ausdruck, der in der horizontalen und
vertikalen Gliederung liegt, nach menschlichen

(organischen) Prinzipien gegeben ist.»

Wir können die Durchführung dieses
Programmes im einzelnen nicht verfolgen. Der
Zusammenhang Leib-Bau, den Wölfflin hier
aufgreift, erscheint schon bei den Griechen.
Vitruv schreibt darüber und Francesco di
Giorgio zeichnet Kirchengrundrisse über die
Ansicht eines stehenden Menschen.
Wurde die kühne Tieferlegung der Ästhetik
auf die universale Gesetzlichkeit des
menschlichen Leibes, die Wölfflin vollzog, 744



weiterverfolgt und auf die Gestaltung des
Raumes angewendet?
Wir finden einen solchen Ansatz bei Fritz
Schumacher, Dr. ing. und Dr. med. h. c., der
in Berlin lehrte.

Architektur lenkt die Bewegung des
Menschen.

Fritz Schumacher untersucht in seinem Aufsatz

«Das bauliche Gestalten» im Handbuch
der Architektur, Leipzig 1926, die Wirkungselemente

der Architektur. Dabei sieht er die
Bedeutung des Raumes, der in Bewegung
erfasst wird. «Alles Erfassen eines baulichen
Kunstwerkes ist an eine Verbindung von
optischen und motorischen Leistungen
geknüpft.» und später: «Architektur um-
schliesst die Kunst, die Bewegung des
Menschen zu lenken» und «Wir tasten das
organische Raumgefüge nicht nur mit dem Auge,
sondern auch die Bewegung mit unserer
ganzen Körperlichkeit ab. Dadurch leben
wir in dem Organismus, werden gleichsam
ein Teil von ihm.»
Das Verbindende zwischen den Bewegungen

des Menschen und der Raumgestaltung
der Architektur sieht Schumacher in den
objektiven Gesetzen der Geometrie und den
harmonikalen Zahlengesetzen. Im körperlichen

Nachvollzug harmonikal proportionierter

Bauten wird der Mensch selber in

harmonische Schwingungen versetzt.
Dieser Zusammenhang beschäftigte schon
Pythagoras, der durch Unterteilung der
schwingenden Saite am Monochord nachwies,

dass ganzzahlige Proportionen harmonisch

wirken.
In der Anwendung von harmonikalen
Proportionen in der Architektur wird das
Bestreben sichtbar, sich auf naturgegebene,
universelle Gesetzmässigkeiten zu stützen.
Die Verbindung des Menschen zum Kosmos
wird hergestellt. Es ist von der Haltung her

grossartig, den Bau als Abbild des Kosmos
aufzufassen und gibt der Architektur eine
Würde, die frühere Bauten auszeichnete.
Die Wirkung von Raumproportionen auf den
Menschen ist unterschwellig, aber gerade
deshalb stark. Vielleicht sind sie für den

heutigen Menschen, der verlernt hat, zu
sehen und zu spüren, zu wenig fassbar, und

so wollen wir versuchen, weitere Kriterien
der Raumgestaltung zu finden, die sich aus

dem Zusammenhang von Zeit, Bewegung
und Raumerlebnis ergeben.
Ein wichtiger Impuls zu einer leibbewussten,
organischen Architektur ist von Rudolf Steiner

ausgegangen. Von der Lebens-Bewegung

des Jugendstils angeregt, hat sich
Steiner in Schriften («Der neue baukünstlerische

Gedanke» 1914) und seinen beiden
Goetheanum-Bauten theoretisch und
künstlerisch gestaltend um eine organische
Architektur bemüht. Über das Goetheanum
schreibt er: «Das ganze Wesen dieses Baus

war auf Anschauung hin geordnet.»
Es wäre interessant, die Entstehung einer
leibbewussten, organischen Architektur um
die Jahrhundertwende zu untersuchen.
Namen wie Antonio Gaudi, die Architekten des
Jugendstils, später Scharoun und Saarinen
sind da zu nennen. Dabei entwickelt sich
ein neues Raum-Zeit-Bewusstsein, dessen
Entstehen wir doch etwas verfolgen müssen.

Jean Gebser hat in seinem Werk «Ursprung
und Gegenwart» die Entstehung eines neuen
Bewusstseins beschrieben, die Geburt eines
«aperspektivischen Zeitalters», das wir in

diesen Jahrzehnten erleben können. Eines
der drei Hauptkriterien des neuen Bewusstseins

ist der Einbruch der Zeit in das Be-
wusstsein des Menschen.

Raum-Zeit-Einheit als neues Konzept der
Architektur

Gebser stützt sich auf das Werk S. Giedion:
Space, Time and Architecture, Erstauflage
1941.
Giedion sieht diesen Einbruch der Zeit im

Erleben der Architektur deutlich: «Das neue
Richtmass für den Raum besteht in dem
Messen des Raumes durch Einheiten der
Zeit.»

I

I

• • •

n
.;§/.•
•
S' + '.

Grundriss des deutschen Pavillons von Mies van
der Rohe an der Weltausstellung 1929 in Barcelona



Die Beschreibung des deutschen Pavillons
von Mies van der Rohe an der Weltausstellung

in Barcelona (1929) zeigt den Einbruch
der Zeit in die räumlichen Konzepte der
Architektur deutlich auf:
«Die festen Beziehungen weichen flexibleren:

Die Berücksichtigung des Zeitelementes
als Bewegung löst den starren Raum,

lockert ihn, bringt ihn zum Fliessen; eine
Welt der Übergänge und der Zusammenhänge

tritt an die Stelle der durch blosse
Wände abgekapselten Räume; an Stelle der
Teilung (durchaus im Sinne des Rationalen)
tritt eine Verschmelzung, und der abstrakte
Raum wird zu einem konkreten Raum-Zeit-
Kontinuum, das unverhaftet Leichtigkeit
ausströmt; die trennenden und teilenden
Wandflächen werden klar von der Struktur
unterschieden; auf ihr, nicht auf den Wänden
allein, liegt jetzt die Betonung.»

Architektur wird also nicht mehr als
dreidimensionales räumliches Gebilde analysiert,
sondern als Raumzeitliches Kontinuum vom
erlebenden Subjekt wahrgenommen.

Von einem solchen Bewusstsein erhellt,
können wir nun nach den Gesetzen einer
Zeitgestalt im Erlebnis der Architektur
fragen.

Es scheint mir sehr wichtig, dass wir uns
mit den elementaren zeitlichen Vorgängen
etwas eingehender beschäftigen. Auch für
uns geschieht dann dieser «Einbruch der
Zeit» ins Bewusstsein. Wir werden fähig,
Prozesse des Erlebens, die zeitliche Struktur

aufweisen, bewusst zu erfassen.
Im Erleben von gebauten Räumen wird uns
diese Fähigkeit zustatten kommen.
Ich folge hier dem Werk von F. Neumann:
Die Zeitgestalt.
Zeiterleben ist in Intervalle gegliedert. Die
Aufmerksamkeit wechselt ihre Gegenstände
sprunghaft. Ein Zeitintervall, das durch eine
Setzung der Aufmerksamkeit innere Einheit
erhält, nennen wir eine Aufmerkung.
Wir betrachten nun die einzelne Aufmerkung

als eine von Zeitpunkten, nämlich von
Anfang und Ende begrenzte Zeitstrecke.
Hier finden wir, dass das Ende der Aufmerkung

immer passiv ist.
Verfolgen wir nun eine Grundform des
zeitlichen Erlebens, um dann die Anwendung
auf unser Raumerleben vorzunehmen.

Das rhythmische Paar

A - B - (S)
Ein ungestörtes Ganzes von zwei gleichlangen

Aufmerkungen, das durch zwei Ereignisse

A und B und eine potentielle Schranke
(S) bestimmt wird, nennen wir ein rhythmisches

Paar.
Die Zeitgestalt ist ein Qualitatives,
Seelisches. Wenn wir diese einfachste Form des
Paares nach dem Inhalt befragen, ergibt
sich folgendes:
Auf dem Weg von A zu B ist das Zeitbe-
wusstsein überwiegend in die Zukunft, auf
das B hin gerichtet. Diesen Zustand
bezeichnen wir als Erwartung. Von B bis (S)
aber ist die Einstellung umgekehrt: Das
Bewusstsein blickt auf die vergangene Strecke
A-B zurück und vermeidet jeden Gedanken
an die künftige potentielle Schranke (S), um
die Ganzheit des Paares nicht zu stören.
Diesen Zustand nennen wir Erinnerung.
Erwartung und Erinnerung bilden ein Ganzes
von komplementären Qualitäten, deren
Ordnung nicht umgekehrt werden darf, ohne die
Ganzheit zu zerstören. Es liegt in der Natur
der Erwartung, dass sie sich mit zunehmender

Dauer steigert, in der Natur der Erinnerung,

dass sie verklingt.
In bezug auf Erwartung und Erinnerung
erhalten ferner die das rhythmische Paar
begrenzenden und gliedernden Zeitpunkte
bestimmte Bedeutungen. Der Beginn der
ersten Aufmerkung wird zum Anfang, auf diesen

folgt die sich steigernde Erwartung als
Gehalt der ersten Aufmerkung; die Erwartung

wird mit aller Macht ausgehalten, ja
übergehalten, bis ihr Ziel, die Erfüllung, eintritt

und diese leitet ihrerseits als Grenze
zwischen den beiden Aufmerkungen über
zu Erinnerung. Die Erinnerung aber bröckelt
gleichsam ab, bevor sie ihr Ende in der
Gestalt der potentiellen Schranke erreicht.
Wir wollen diese Beschreibung des
seelischen Prozesses im zeitlichen Ablauf in
einem Beispiel der Architektur anwenden und
daraus unsere Schlüsse zu ziehen versuchen.

Vorher seien die Bestimmungen der
Zeit noch kurz zusammengefasst:
Alle Aussagen über die Zeit als Quantität
beruhen auf der Fähigkeit zum Zeitvergleich.

Auf diese Fähigkeit wird die zeitliche
Masslehre der Metrik aufgebaut. Die
zeitlichen Qualitäten von Eröffnung, Erwartung, 746



Erfüllung und Erinnerung sind uns im
zeitlichen Ganzen des rhythmischen Paares
gegeben. Ein zeitliches Ganzes nennen wir
Zeitgestalt, und so knüpft sich an die
zeitlichen Qualitäten die Lehre von der Zeitgestalt

oder Rhythmik.
Nun zu unserer Anwendung in der Architektur:

Nehmen wir einen Korridor, der im
Schulhausbau eine wichtige Rolle spielt und
der für Bewegungen der Benützer geschaffen

wird.

Ein langer, schmaler, gerader Korridor, dessen

Ende sich auf die Grösse einer
Zündholzschachtel verengt: Der Weg endet in
ungangbarer Enge - der Anblick erzeugt
Enge. Enge ist Ausdruck von Angst, die dem
Zwangscharakter der Situation entspricht.
Das Ziel ist bekannt, der Weg überblickbar,
die Länge des Weges entmutigend. Der
Anreiz der Überraschung fällt weg, Erwartung
wird nicht erzeugt, oder dann muss sie so
lange vorgehalten werden, dass die Spannung

abbricht. Der Zeitgestalt wird nicht
entsprochen.
Versetzen des Korridors durch seitliche
Ausweitungen, Führung des Fussgängers
auf ein Objekt zu, sei dies eine von der Seite

her beleuchtete Wand mit einer Pflanze,
einem Bild oder sonst einem Gegenstand
davor oder eine beleuchtete Vitrine.
Die Aufmerksamkeit des Gängers ist durch
das unmittelbare Ziel in Anspruch genommen

- eine Motivation zum Gehen ist gegeben.

Darüber hinaus entsteht durch den
ungewissen Verlauf des verdeckten Korridorteils

eine leichte Spannung der Erwartung.
Die Aufmerksamkeit wird erhöht und für ei¬

ne spontane Begegnung ist das Klima
vorbereitet.

Die Zeitgestalt erfüllt sich: Erwartung wird
geweckt, steigert sich im Annähern an den
Raumknick, Erfüllung geschieht im Erlebnis
der Ausweitung, der Wahrnehmung des
neuen Lichteinfalls, dem Erkennen des
ausgestellten Objektes. Im Weitergehen klingt
die Erinnerung an diesen Akt langsam ab -
eine neue Aufmerkung meldet sich.
Versuchen wir, einige erste Konsequenzen
für die Gestaltung von Durchgangsräumen
im Sinne der Zeitgestalt zu formulieren:
- Erwartungen müssen geweckt und zur

Erfüllung gebracht werden;
- die Dauer dieses Prozesses muss

optimiert werden, damit die Spannung nicht
abreisst;

- wenn die Phase des Erinnerns an den
Anfang der Erwartungsphase zurückkehrt,
ist es wichtig, dass sich bei zeitlichen
Abläufen Elemente wiederholen, um eine
Kontinuität des Ablaufs zu gewährleisten.

Im Vivarium des Zoologischen Gartens in
Basel ist ein solches Gestaltungsprinzip der
Wegführung angewendet - man geht von
Ereignis zu Ereignis, die Sinne werden voll
in Anspruch genommen. Im Rhythmus von
Zuwendung und Wegwendung spürt der
Besucher kaum, dass er sich vorwärts und
sogar aufwärts bewegt. (Gestalter: Kurt Bräg-
ger, Riehen)



Tjpuibtr Qntrtdrnxl!

Grundriss und Schnitt des Vivariums 'im Zoologischen

Garten in Basel

fest, dass gute Entwürfe in einem Gefüge
von bestimmendem Hauptraum (Subjekt)
und beigefügten Nebenräumen (Objekt)
bestehen. Dem materiellen Bestand (Wände,
Decke, Böden) wird das Prädikat (Verb)
zugeordnet. Als architektonische Ordnung
wird in den meisten Bauten der Vergangenheit

der Hauptraum im Zentrum der Anlage
gefunden. Die Nebenräume lagern sich um
diesen bestimmenden Kern. Sie lässt sich
in eine Gegenordnung verkehren, in der der
Hauptraum die ganze Grundfläche des Hauses

besetzt und in sein Inneres die Neben-

Die konsequente Anwendung der Gesetze
der Zeitgestalt auf die Gestaltung der Architektur

muss erst noch methodisch erarbeitet
werden.

Wir sprachen zuletzt von der Kontinuität des
zeitlichen Ablaufes. Die zeitlichen
Ausdrucksformen des Menschen, Sprache, Musik

und Tanz, haben Gestaltungsprinzipien
gefunden, den inneren Zusammenhang
eines zeitlichen Ablaufes herzustellen.

Wir wollen andeutungsweise versuchen, solche

Gestaltungsprinzipien auf die Architektur
anzuwenden:

Der Raumsatz

In seinem gleichnamigen Buch findet der
Architekt Wolfgang Th. Otto im Studium
grosser Bauten die Analogie von Baugestalt
und einfachem Sprachsatz. Zuerst stellt er

räume, jetzt sehr verringert im Mass, hineinnimmt.

Aus der Verschmelzung von
Grundordnung und Gegenordnung gewinnn wir
eine Synthese.
Wir wollen uns mit diesen Hinweisen begnügen,

die doch eine allgemeingültige Struktur,

die in der menschlichen Sprache grundgelegt

ist, auf das Raumempfinden überträgt
und an historischen Bauten nachweist. Die
Suche nach einer architektonischen Grammatik,

wie sie F. L. Wright und Gropius
forderten, ohne dazu einen Unterbau zu liefern,
hat hier erste Resultate gebracht.

Raumerleben und Musik

Die Formenlehre der Musik kann uns auf
dieser Suche auch sehr wichtige Hinweise
auf die Gestaltung von Räumen und Raumfolgen

geben. Wir müssen aus Platzgründen
hier auf diese Untersuchung verzichten. Es 748



seien nur die Polaritäten von Spannung -
Entspannung, Ereignis - Pause, an die
Elemente Wiederholung, und an die Prozesse
Thema - Durchführung, Thema - Variationen

usw. erinnert.
Als Illustration zum bisher Gesagten seien
drei Grundrissbeispiele kurz besprochen:
Die Raumfolge 1 ist eine Addition gleichartiger

und gleich proportionierter Räume.
Man betritt die Räume stets im gleichen
Punkt der Mittelachse. Die Gesetze von
Zeitgestalt und Raumsatz sind nicht
ausgeschöpft.

r-;.v \'lI':ispiel 1 S

Beispiel 2 LIILIJ

749

Beispiel 3

Im Beispiel 2 finden wir den Korridor unserer

ersten Darstellung. Die angrenzenden
Räume sind vom Gang getrennt und in sich
gleichartig. Das Subjekt fehlt.
Grundriss 3 stellt eine rhythmische Folge
von engeren und weiteren Durchgangsräumen

dar, die sich seitlich versetzen, sich
ausweiten, gegen Innenhöfe öffnen, Haupträume

durch geöffnete Schiebewände mit
einbeziehend ein vielfältiges Ganzes, das
erlebnisreiche Beziehungen ermöglicht.
Wir wenden uns nun dem Tanz zu, der dritten

Form der Zeit-Künste. Der Zeitaspekt
verwirklicht sich in der Architektur vor allem
in der Bewegung.

Raumerleben und Tanz

Bewegung ist eine unmittelbare körperliche
Erfahrung, die sich wesentlich an der Umgebung

orientiert. Beim Durchschreiten von
Räumen, beim Steigen von Treppen, während

dem Aufenthalt in Klassenzimmern
oder Lehrerzimmern empfinden wir Gefühle
des Wohlseins oder der Bedrückung.
Wahrscheinlich konzentrieren sich die stark
positiven Gefühle auf Wochenend- oder
Ferienerlebnisse. Der Kirchenraum von Einsiedeln,

der Campo in Siena, verträumte Gäss-
chen, Kanäle in Venedig etc.
Diese Innen- und Aussenräume sind aus tief
empfundenen Bewegungsabläufen heraus
gestaltet worden. Solche in unserem Unbe-
wussten verankerte Bewegungsabläufe
bestimmen unser Leben mehr als wir glauben:
sie sind als Riten so alt wie die Kultur der
Menschen selber. Der Ritus ist ursprünglich
die Form des kollektiven Umganges mit
Gott. Das Göttliche prägt und ordnet das
Verhalten der gläubigen Menschen. Wir
erleben Riten aber auch täglich im Grössen,
Vorstellen von Bekannten, im Kauf einer
Ware, im Ablauf einer Konferenz oder einer
Party. Was unsere täglichen Verrichtungen
prägt, ist in allgemein gültigen Formen tief
in uns verankert.
Ziel des ritualisierten Verhaltens in seiner
verweltlichten Form ist also die seelische
Ausgeglichenheit des Menschen - sein
Wohlbefinden in seiner Umgebung.
Vom Zeitaspekt der Architektur her wird der
Ritus als allgemeingültige und formalisierte
Bewegung einen besonderen Einfluss auf
die Architektur haben, die Bewegung nach
einem Goethe-Wort einfriert: Architektur ist
gefrorene Musik.
Inbegriff ritualisierter Bewegung ist der
Tanz. Der Tanz ist sowohl in seiner
kultischen Form als Vereinigung in der Ekstase
mit dem Göttlichen wie in den heutigen
Arten ein Übersteigen, Transzendieren der
persönlichen Enge und damit ein wesentlicher

und gesteigerter Ausdruck des Menschseins.

Werner Finke unterscheidet in einem
Aufsatz: «Innenraumgestalt, Körpergefühl und
Bewegung» zwei Grundformen des Tanzes,
welche Architektur entscheidend prägten:

- der Schreittanz, z. B. als Polonaise oder
in kultischer Form als Prozession;



- der Reigen, der Prototyp des Tanzes an
einem Ort.

Diese beiden Tanzformen entsprechen den
beiden Grundformen menschlichen Verhaltens

im Raum: sich in einer Richtung bewegen

bzw. sich an einem Ort aufhalten. Finke
nennt Bewegungselemente, die solches
Verhalten charakterisieren:
- in der Regel einfache, klar ablesbare Fi¬

guren, die sich aus dem Bewegungsablauf
ergeben;

- Wiederholungen und Sequenzen;
- klar ausgebildete Rhythmen und Tempi;
- Betonung bestimmter Orte, Stationen und

Richtungen innerhalb des Bewegungsraumes.

Diese Gesetze tänzerischer Bewegung
beziehen sich auf den Raum, den sie strukturieren

und verdeutlichen. Die Raumgestaltung

muss sowohl Gefäss wie Stimulans für
gelöste tänzerische Bewegung im genannten

Sinne bieten, soll ein Wohlbefinden der
Benutzer angestrebt werden. Tanz ist Kunst
der Bewegung im Raum, durch die Raum
gefühlsmässig besetzt, in Besitz genommen
wird. Von Goethe wird berichtet, dass er
Räume, die ihm gefielen, durchtanzte.
Einige Grundanforderungen an die beiden
genannten Raumkategorien lassen sich aus
dieser Sicht formulieren:
Bei einem Wegraum muss vor allem die
Eindeutigkeit des Weges unterstrichen werden.
Der Querschnitt kann die Wegrichtung
verdeutlichen (Gewölbe, Giebel).
Rhythmische Wiederholung von Elementen,
die dem gleichmässigen Schreiten des
Menschen entsprechen (Wandpartien, Säulen,
Kassetten- oder Balkendecke); Unterbrechungen

des Ablaufes durch Raumausweitungen

für Aufenthalt, Pause.
Der Ortraum betont das Verweilen, Sich-
Versammeln an einer Stelle. Charakteristisch

für diese Räume sind konkave
Formen, im Grundriss und im Schnitt (Kuppel,
Bodenvertiefung, ansteigende Bestuhlung),
Betonung des Mittelpunktes, rhythmische
Gliederung der Wände.
Wir haben gewichtige Kriterien für eine
Raumgestaltung gefunden, die zutiefst im

allgemeinen menschlichen Verhalten
begründet sind und das Zusammenleben der
Menschen regeln.
Architektur ist eine soziale Kunst, die stets
die zwischenmenschlichen Beziehungen

mitformt. Diese Erkenntnis soll uns bewusst
bleiben, sosehr wir in dieser Untersuchung
von den Wahrnehmungsvorgängen beim
einzelnen Menschen ausgehen.
Wir haben bisher die Entwicklung der
Architektur aus dem Äusseren des menschlichen

Körpers bei Wölfflin und dann aus der
Aktion, der Bewegung des Menschen bei
Schumacher und Finke versucht herzuleiten.

Dabei hat sich die Betrachtungsweise,
Architektur als objektive Gegebenheit zu
sehen, immer mehr verschoben. Zuerst als
Beobachter, dann als aktiv Erlebende, den Bau
Durchschreitende und von seiner Umgebung

Beeinflusste ist uns eine unlösbare
Beziehung zum gebauten Raum bewusst
geworden. Eine Architektur ohne unser Erlebnis

der Raumwirkung erscheint als abstrakte
Grösse, die noch als geometrische

Konstruktion interessieren kann.

Im lebendigen Akt der Wahrnehmung
verbinden sich Subjekt und Objekt zu einer
Einheit

Viktor von Weizsäcker hat in seinem 1940
erschienenen Buch «Der Gestaltkreis» diesen

Vorgang beschrieben und im lebendigen

Akt der Wahrnehmung die Einheit von
erkennendem Subjekt und wahrgenommenem

Gegenstand aufgezeigt.
Mit der Erforschung der Wahrnehmungsvorgänge

ist der Schritt von einer äusserlichen
Betrachtungsweise weg ins Innere des
Menschen vollzogen, und zwar in einer ganz
konkreten Weise. An der Schwelle unserer
Haut, aus welcher die Sinnesorgane genetisch

entstanden sind, vollzieht sich der
Austausch Mensch-Innenwelt und Umwelt,
der das Wesen des Menschen begründet.
Wir werden uns bewusst, dass in der
Wahrnehmung gleichzeitig zwei entgegengesetzt
gerichtete Vorgänge sich vereinen, jene, die
von aussen nach innen verlaufen (rezeptive),
und solche, die von innen nach aussen
gerichtet sind (projektive). Die verschiedenen
angebotenen Reize von aussen werden in
einem Wahlverfahren (von innen) gesondert
und interpretiert. Dieses Verfahren beruht
auf Erfahrung, kann aber auch von Vorurteilen,

Wünschen, Ängsten etc. geleitet werden.

Die eigene Leistung im Wahrnehmen
erfährt jeder z. B. im Obersehen von
Druckfehlern: Fehlendes wird ergänzt, Oberflüssi- 750



ges unterdrückt. Auch der stroboskopische
Effekt zeigt deutlich, dass das Erfassen des
Gegenstandes eine aktive Leistung ist.
Sinneswahrnehmungen sind wahre Erscheinungen

von Wirklichkeit. Die Bedeutung
dieses lebendigen Aktes der Wahrnehmung
kann gar nicht hoch genug eingeschätzt
werden. Was neuere Sinnes-Physiologie
erarbeitet hat, war visionären Weisen schon
lange bekannt: Das Meditationsbild des Bruder

Klaus (15. Jh.) ist ein Zeugnis tiefster
und echtester Menschlichkeit. Das menschliche

Wesen wird in der polaren Bezogen-
heit zweier Richtungstendenzen der Lebenskraft

gesehen - von aussen nach innen I I

und von innen nach aussen llllllli.

Diese Vision des menschlichen Wesens ist
nun ganz entscheidend für ein neues
Verständnis der Architektur. Wenn der Bau
analoges Abbild des menschlichen Leibes ist,
vollzieht sich sein Wesen in den Austauschvorgängen

der Übergangszonen von innen
und aussen.

Austauschorgan von innen zu aussen und
umgekehrt ist die Haut. Die menschliche
Haut ist keimgeschichtlich Ursprung aller
Sinnesorgane und ermöglicht den steten
Austausch mit der Umwelt, ohne den Leben,
Selbstentfaltung und Kommunikation nicht
denkbar sind. Wenn das Reizfeld auf unsere
Haut, das in einer natürlichen Umwelt
vorhanden ist, wegfällt, degeneriert die
Austausch- und Immunisierungsfähigkeit der
Haut. Alles Sterile macht steril.
Das Studium der Haut und ihrer Organe
wird uns wesentliche Aufschlüsse über die
Ausbildung von Übergangszonen im baulichen

Bereich geben.
Wie äussert sich nun die dargestellte
Grundbefindlichkeit im menschlichen Bauen und
Wohnen?
In einem organischen, leibbewussten Bauen
projizieren wir Leibvorgänge in verdichteter,

geläuterter Form nach aussen.
Ein kurzer Blick auf die Kunstgeschichte
möge diese Erkenntnisse verdeutlichen.
Der Grundriss des Megaron (Urhaus des
Mittelmeerraumes) zeigt alle wesentlichen
Elemente menschlicher Behausung.

Dieses grafische Bild erhielt der Heilige von
einem unbekannten Pilger auf seinem Weg
in die Einsiedelei. Er meditierte es während
zwanzig Jahren und bezeichnete es als
«Hochschule des Heiligen Geistes».

Meditare heisst üben. Eine geistige Wirklichkeit,

die sinnlich fassbar im Symbol dargestellt

ist, wird nach Worten von Meistern mit
allen Sinnen aufgenommen, eingesogen, ins
Mark eingesenkt, verdaut, zu einem Stück
von sich gemacht. Diese Leistung ergibt
sich aus der unmittelbaren Anschauung und
bedarf keiner gedanklichen Verarbeitung.
Der Rückblick auf ein historisches Zeugnis
hat uns bestätigt, dass im Austausch von
innen nach aussen und umgekehrt das Wesen

des Menschen sich verwirklicht und
dass in der Betrachtung des sinnenhaften
Zeichens eine innere Bewegung entsteht.

iH p'e
r3 c

ANTENTEMPEL

I I Innenraum
llllllli Übergangszone zur Aussenwelt



Dass dieses Grundschema im Kultbau seine
volle Entfaltung gefunden hat, erstaunt nicht.
Im Kult versuchte der Mensch immer,
seinem Wesen gültigen, gesteigerten Ausdruck
zu verleihen (Grundriss Antentempel).
Beim Grundriss des Parthenon sehen wir,
wie die Übergangszonen durch die Stufen,
die fein proportionierten Säulen, das reich
mit plastischem, vielfarbigem Schmuck
versehene Gebälk und die Giebelfelder zum
Ort höchster Kunstentfaltung wurden.

Der PARTHENON-Tempel auf der Akropolis
in Athen

Halten wir fest:

Grenzen als Übergangszonen, als lebendige
Austauschzonen zwischen innen und aussen

sind räumliche Prozesse.

Eine bauliche Grenze (Wand, Säulenreihe
etc.) ist im tiefsten Wesen menschlich oder
organlogisch, wenn sie die dem Menschen
ureigene Austauschfunktion baulich zum
Ausdruck bringt (Wand kommt von wenden,
Wandlung).
Dieses Ziel zu erreichen, haben sich die
Architekten aller Kulturen auf das höchste
angestrengt, sie haben alle ihre menschlichen
Einsichten, ihre schöpferische Kraft unter
Einbezug der Werke aller bildenden Künste
eingesetzt, um diesen Grundbezug eindrücklich

und verwandelnd erlebbar zu machen.
Was in immer neuen Anstrengungen
angestrebt wurde, war das Gleichgewicht
zwischen einem reich und intensiv ausgestalteten

Innen und einem weiten, lockenden,
herausfordernden Aussen.
Allen Übergangszonen eignet eine beson¬

dere emotionale Bedeutung. Bettler, Kinder
und Tiere halten sich mit Vorliebe vor
Türen, auf Schwellen auf, ältere Menschen
sitzen hinter dem Fenster und sehen, wer ein-
und ausgeht.
Wie sieht eine Fassadengestaltung nach
solchen Gesichtspunkten aus?
Sicher in jedem konkreten Fall wieder
anders. Mit der Fassade nehmen wir ja im
besonderen Kontakt mit der Umgebung auf.
Die Umwelt in ihrer klimatischen, aussichts-
mässigen und baulichen Ausprägung wird
wesentlich auf die Gestaltung einer Fassade
einwirken.
Nach diesem Hinweis scheint es sinnvoll,
eine bereits realisierte Lösung vorzustellen.
Es handelt sich um die Sonderschule für
Körperbehinderte auf Rodtegg in Luzern.
Klassenzimmer mit Gruppenraum; vorgelagert

auf dem terrassenförmig nach Süden
gestaffelten Bau die Aussenflächen für den
Unterricht im Freien.
Partie des Erdgschosses mit Räumen
verschiedener Nutzung. Auch hier sind dieselben

vorfabrizierten, in der Form einem
auseinandergezogenen Z (d. h. mit stumpfen
Winkeln) gleichenden Element zur Ausbildung

der Fassade verwendet worden. Damit
konnte auch die Wirtschaftlichkeit gewährleistet

werden.

'</

(f

L\
<



Durch die Auffaltung der Fassade entstehen
innen und aussen Raumnischen, welche die
Atmosphäre entscheidend beeinflussen und
verschiedene Nutzungen erlauben.

'"-•3

Zeichnung: H. Kükelhaus

Eine wichtige Wirkung der schrägen
Fassadenflächen ist die Reflexion des Lichtes.
Licht wird nur erlebbar, wo es auf Materie
auftrifft und reflektiert wird. Auf diese Weise
kann der Fensteranteil der Fassade relativ
niedrig gehalten werden.

753

Sobald das Fenster in seiner räumlichen
Tiefe ausgebildet ist, gewinnt es Leibung,
wird körperlich und nimmt mit diesem Körper

Beziehung zum wandernden Licht auf.
Wir erleben in der Leibung die Tageszeiten
- sich in dieses Geschehen hineinzubegeben,

war wohl das Ziel der Baumeister, die
tiefe Fensterleibungen mit Sitzbänken
ausstatteten. Eine Begegnungsstätte für zwei
Menschen entstand, wie sie in ihrer Pro-
zesshaftigkeit kaum intensiver gedacht werden

kann.
Der Eingang ist die wichtigste Ausbildung
der Fassadenöffnungen. Was haben sich
Baumeister aller Zeiten nicht schon einfallen

lassen, um Eingänge gut sichtbar, attraktiv,

verlockend, staunenerregend zu gestalten:

Eingänge gotischer Kathedralen mit
ihren trichterförmig gestuften Reihen von
Heiligen, barocke Portale mit geschweiften Pi-
lastern und Einfassungen, Hauseingänge
des Jugendstils mit ovalen Oblichtern über
der abgerundeten Türe, die den Eintretenden

wie mit Augen betrachten
Es gehört ein Willensentscheid dazu, einzutreten

oder draussen zu bleiben. Je nach
der Offenheit und Gastlichkeit eines Hauses
wird das Portal diesen Entscheid erleichtern

oder erschweren. Hier kommt die räumliche

Tiefe der Übergangszone besonders
ins Spiel. Der Besucher wird schon durch
den Bau erfasst, bevor er die Türe fassen
kann - durch vorgezogene Bauteile, Vordächer,

Bodengestaltungen.

Wir sind auf dem Wege unserer Untersuchung

über Leib und Architektur auf den
Vorgang der Wahrnehmung gestossen und
haben darin einen Angelpunkt unserer
Betrachtung gefunden. Während bei Wölfflin
der Leib als äussere Erscheinung und bei
Schumacher als sich bewegender Körper,
der Bezug nimmt auf seine Umgebung, auf-
gefasst wurde, beziehen wir in dieser neuen
Betrachtungsweise das Funktionale unserer
Sinnesorgane mit hinein. Der Mensch ist ein
Wesen des Austausches von innen nach
aussen und umgekehrt. Dieser Austausch
vollzieht sich an unserer Haut und den aus
ihr entwickelten Sinnesorganen. Wir
verwirklichen uns als Menschen, indem wir
Welt spüren, schmecken, riechen, hören,
sehen.



Eingang Bethanienheim St. Niklausen (OW)
Eingang ist auch Ausgang

Um in unserer Suche nach Kriterien einer
leibbezogenen Architektur weiter zu kommen,

müssen wir die Prozesse unserer
Sinnesorgane näher betrachten und versuchen,
Konsequenzen für unser Bauen daraus zu
ziehen.
Dies hat Folgerungen für das Lernen und
damit den Schulhausbau.

Die Prozesse unserer Sinnesorgane
als Grundlage des Lernens

Ebenso wie es beim lebenden Organismus
keine linear direkte Verbindung zwischen
Reizursache und Reizverarbeitung gibt,
ebensowenig gibt es eine solche hinsichtlich
von Informationen sprachlicher Natur. Mit
andern Worten: Nicht das Gehirn oder ein
sonstiges Aufnahmefeld des Organismus
lernt, sondern der ganze Mensch; und der
Mensch als ein die Summe seiner Bestandteile

übersteigendes offenes System von
Prozessen ist es, der Informationen auf¬

nimmt. Die Gestaltung der Umwelt als
Stimulans des Organismus oder als die
Prozesse lähmender Faktor spielt also für das
Lernen eine entscheidende Rolle. (Dabei
sollen alle persönlichen Beziehungen innerhalb

der Klasse, besonders Lehrer-Schüler,
in ihrer Bedeutung nicht übersehen
werden.)

In der näheren Betrachtung der Organprozesse

stütze ich mich dabei auf Arbeiten
von Hugo Kükelhaus, der in dieser
Sondernummer besonders vorgestellt wird. Kükelhaus

verarbeitet Erkenntnisse und
Forschungsergebnisse der neueren Physiologie
und Embryologie und kommt zu entscheidend

wichtigen Schlussfolgerungen für die
Gestaltung unserer Umwelt.
Das Gemeinsame an Vorgängen der Sinnesorgane

ist das Prozesshafte. Zu diesem
Grundbegriff wollen wir Hugo Kükelhaus
selber hören:

Was ist ein Prozess?
Zur Beantwortung der Frage wird keine Theorie
bemuht. Dem Leser wird empfohlen, einige
Kilometer über eine gradlinig verlaufende, hindernisfreie,

glatte Betonfahrbahn zu gehen, und
anschliessend die gleiche Strecke über einen holprigen

Pfad durch Wald und Wiese zurückzulegen.

Zeichnung: H. Kükelhaus 754



Die nachstehend in Erinnerung gerufene Erfahrung

hat gewiss jeder schon gemacht. Sie bringt
ihm zu Bewusstsein, was ein Prozess ist. Noch
besser, als sich nur daran zu erinnern, wäre, sie
möglichst bald zu wiederholen. Sie wieder zu
holen, um sich in den Genuss des Bewusstseins
davon zu bringen. Wir traben drei oder mehr
Kilometer über die ebene und glatte Piste einer
schnurgeraden Autobahn. Am Ziel angelangt, fühlen

wir uns matt, unlustig oder, wie man treffend
sagt, «pflastermüde».
Nun gehen wir die gleiche Strecke zurück, jedoch
nicht über die glatte Strassendecke, sondern
nebenher durch den angrenzenden Wald. Der Pfad
verläuft nicht schnurgerade, sondern er windet
sich, weil da noch ein Bach ist, dessen krummem

Lauf er zu folgen hat; den er auch manchmal

über einen schmalen Holzsteg überqueren
muss. Auch ist der Pfad keineswegs eben; schon
gar nicht glatt. Es geht auf und ab, mit
Bodenwellen; auch gibt es Wurzeln von den nahen
Bäumen her; auch Steine, grössere und kleinere,
liegen im Weg. Man muss schon aufpassen, wo
man seinen Fuss hinsetzt, um nicht zu stolpern
oder auszurutschen. Denn es gibt auch glitschige
Stellen, durch feuchtes Moos gebildet. Dorniges
Brombeergestrüpp rankt herüber. Pfützen stehen
in allen Wagenspuren. Damit nicht genug, muss
man auch achtgeben, dass man nicht mit dem
Kopf an niedrige Äste stösst oder dass einem
Zweige in die Augen schnellen. Auch ist es nicht
gleichmässig hell. Oft ist es dämmrig, ja, fast
dunkel. Man muss zusehen, dass man nicht vom
Pfade, der teilweise überwachsen ist, abkommt.
Das Sehen wird zum Suchen. Horchen muss man,
weil Gefahr besteht, dass abgestorbene Äste auf
uns niederbrechen, wenn wir ihr Knistern überhört

haben sollten.

Der Selbstversuch bringt zur Erfahrung:
Gehen ist durch Herausverlagerung des Schwerpunktes

aus dem Körper ein ständig mal rechts,
mal links aufzufangender Fall. Ein Pendel
zwischen Sicherung und EntSicherung. Prozesse
sind wagende Vorgänge. Vorgänge sind Vorfälle.
Ohne Unsicherheit kein Prozess.

Sind wir nun so an unserem Ausgangspunkt wieder

angekommen, so stellen wir fest, uns keineswegs

matt, unlustig und pflastermüde zu befinden,

sondern erfrischt und vergnügt.
Wie kommt das? Was ging hier mit uns vor?
Wenn wir den ersten Fall, den Gang über die
Autobahn, ins Auge fassen, so müssen wir sagen:
hier ging alles das nicht vor, was im zweiten Fall,
im Wandern durch den Wald, vor sich ging. Die
Bahn war ohne jedes Hindernis, wir brauchten
uns nicht in acht zu nehmen, nicht zu bücken,
keine Umwege zu machen, nicht zu balancieren
über Unwegsames; kurz: wir hatten keinerlei
Risiko zu bestehen. Wir waren ungleich weniger in

Anspruch genommen, als bei unserem Gang
durch den Wald.
Der Schluss auf die Ursache unserer Ermattung
liegt derart auf der Hand, ist derartig leiblich
begriffen, dass es gar keine Möglichkeit gibt, ihm
auszuweichen:
Eben, weil wir nicht in Anspruch genommen
waren, dadurch, dass alles glatt ging und kein Risiko

zu bestehen war, mussten wir müde werden.

Ein russisches Sprichwort lautet: Wo alles
glatt geht, hat der Teufel die Hand im Spiele.
Wir haben in unserer Erinnerung oder noch
besser in erneuter Erfahrung uns vergewissert,

dass wir nur leben, in den Lebenspro-
zess geraten, wenn unsere Organe auf
natürliche Art beansprucht werden und dass
die Lebensabläufe stagnieren bei einer völlig

reizlosen Umgebung.
Wenden wir diese Erkenntnis über die Natur
des Menschen auf die bauliche Umgebung
an:
Die Grundrissgestaltung der Raumfolge Nr.3
auf Seite 749 erweist sich unter diesem
Gesichtspunkt eindeutig als anregender,
belebender als die Raumfolge Nr. 2. Die stete
Veränderung der Gehrichtung, das öffnen von
Räumen, der Wechsel des Lichteinfalls, die
Überraschung beim Entdecken neuer Räume

und damit verbundenen Begegnungen
mit Menschen stimulieren, wecken Neugier
und Kontaktbereitschaft. Wir sind in der
Betrachtung der Zeitgestalt schon zum selben
Schluss gekommen.
Nachdem das Prozesshafte am Beispiel des
Gehens dargestellt wurde, scheint es mir
richtig, wenn wir uns an dieser Stelle dem
Tastorgan unserer Füsse etwas zuwenden.
1939 stellte der Luzerner Kinderarzt und
Forscher Dr. Fritz Stirnimann auf Grund
umfänglicher Untersuchungen fest, dass beim
neugeborenen Kleinkind die Wärme- und
Kälteempfindungen an den Fussohlen ähnlich

empfindlich entwickelt sind wie an der
Mundpartie, die ja für den Säugling von
besonderer Bedeutung ist. Das Forschungsergebnis

zeigt, dass die Fussohlen ein
lebenswichtiges Empfindungs- und Erkenntnisorgan

des Menschen sind. Nicht umsonst ist
ver-stehen eine Grundfunktion unserers
Verstandes.

Seit der Entdeckung der Zonentherapie
durch Dr. W. H. Fitzgerald und der Einführung

der darauf fussenden Reflexzonenmassage

der Füsse durch Eunice D. Ingham ist



die Bedeutung der Fusserfahrung für den
ganzen Menschen neu ins Bewusstsein
gerückt worden.
Aus diesen Erkenntnissen heraus sind
strukturierte Fussböden in den Gebäuden und
selbstverständlich auf Wegen und Plätzen
ausserhalb der Gebäude zu fordern.
Mit Treppen und Podesten gewinnen wir in
den Ebenen der Geschosse die notwendige
dritte Dimension. Wir Menschen sind
dreidimensionale Wesen. Wir benötigen das
Auf- und Absteigen, den Positionswechsel
in der Vertikalen. Treppen sind
Begegnungsorte, sie können zu Theaterspiel
verwendet werden.
Erhöhte Holzpodeste zeichnen einen Raumteil

aus und gewähren dort Oberblick. Die
Überwindung der Höhendifferenz regt an.
Durch Barfussgehen oder Gehen in Strümpfen

auf strukturierten Böden werden
Prozesse in unserem Organismus in Bewegung
gesetzt, die nicht nur anregend, sondern für
unsern Körper (und damit für den ganzen
Menschen) lebensnotwendig sind.
Das dargestellte Beispiel ist ein Ausschnitt
aus der Durchgangs- und Pausenzone des
Sonderschulheims Rodtegg in Luzern. Auf
diesen Bau, der 1980 eröffnet wird, werde
ich hin und wieder Bezug nehmen, weil dort
versucht wurde, «organlogische»
Gestaltungsprinzipien, wie Kükelhaus sie nennt,
anzuwenden. Die Zusammenarbeit mit
Kükelhaus begann in einer Überarbeitungsphase

des Bauprojektes und gestaltete sich
selber zum vielseitigen Prozess. Von der
Fassadengestaltung über die Lichtführung
bis zum Detail der Materialbehandlung wurden

Lösungen gesucht, welche auf
Organprozesse der Bewohner und Besucher
Bezug nehmen.
Wir haben bereits von der Übergangszone
von innen und aussen gesprochen, die sich
in der Architektur aller Völker so formenreich

und körperlich ausbildete. Wir haben
auch den Bezug zu unserer eigenen
Leiblichkeit nachfühlen können: Unsere Haut mit
ihren Sinnesorganen stellt bei unserem Körper

diese Übergangszone von innen und
aussen dar.
Wenn im Wahrnehmungsakt nach Weizsäk-
ker betrachtendes Subjekt und betrachtetes
Objekt eins werden, welche Auswirkungen
ergeben sich bei der Wahrnehmung von
Bauteilen in unserem Organismus?

Dieser Frage ist Hugo Kükelhaus nachgegangen.

In seinem Buch «Unmenschliche
Architektur» erläutert der Autor die Wirkung
baulicher Strukturen auf den Organismus
des Menschen.
Er verweist eindringlich auf die Wirkungen
des intentionalen Sehens. Bilder von
Gegenständen oder auch nur Vorstellungen davon
beeinflussen unser ganzes Skelett-Muskelsystem,

die Herztätigkeit, Blutkreislauf und
Drüsenfunktion.
Wir wollen uns in einem abgekürzten
Verfahren dieser Frage zuwenden und einige
wichtige Tatsachen in Erinnerung rufen.
Wir stehen einer Aussenwand gegenüber.
Wie muss diese Wand ausgebildet sein, damit

wir die Analogie zu unserer eigenen
Haut erlebnismässig, konkret und folgenreich

herstellen können? Die Haut und ihre
Organe sind räumliche Grenzzonen mit
lebendigen Vorgängen, die angrenzende
Bereiche (innen und aussen) miteinander in
Wechselwirkung, Austausch bringen.
Wenn wir jetzt versuchen, solche
Übergangszonen in der Baugeschichte zu
beschreiben, soll uns dies bewusst machen,
dass die formulierte Erkenntnis in der
Vergangenheit immer wieder realisiert wurde.
Wir haben das Wissen um die Leiblichkeit
der Schöpfung nur verdrängt und müssen
das «alte Wahre» wieder beleben. Lernen
ist ein Sich-Erinnern - dieses Plato-Wort
soll uns in der folgenden Betrachtung
begleiten.

Bei diesem Erinnern ist es entscheidend, ob
wir den Hautvorgang des Austausches an
unserem Körper spüren. Um dieses Spüren
zu üben, stellen wir uns z.B. vor eine Scheune

und betrachten die luftdurchlässige
Verbreiterung des Heustockes. Oft sind es
diagonale Holzgitter oder andere durchlässige
Konstruktionen der Wand - meist durch Alter

und Witterung gezeichnet.
Versuchen wir nun den Vorgang des
Atmens, Austauschens, der sich durch diese
Wand abspielt, auf unserer Haut zu spüren,
hinzumerken, was sich auf unserer
Körperoberfläche abspielt, festzustellen, wo sich
etwas ereignet. Gelingt dieser Versuch, ist
der Zugang zum Bau, zur gesamten
Wirklichkeit ausser uns neu hergestellt. Wir
fragen uns plötzlich: Was bewirkt mein Gegenüber

in mir?



Mit dieser Fragestellung und diesem feinen
Spüren wollen wir einige bekannte Bauwerke

betrachten.
Der kleine Nike-Tempel der Akropolis in
Athen zeigt eine räumlich tiefe Vorzone, die
dem Eingang vorgelagert ist. Die Säulenreihe

stellt eine erste Schicht dieser «Haut»
dar. Die vollplastischen Säulen gestalten
Raum, Zwischenräume, die wir mit den
Augen oder körperlich durchschreiten. Der
Wind streicht durch diese Zwischenräume -
die wohlproportionierten Säulen scheinen
zu vibrieren.
Beim intensiven Hinschauen stellen wir aber
auch andere Reaktionen unseres Körpers
fest.
Das Tragen des Dachgebälkes durch Reihen

von freistehenden Säulen ist ein
Grundelement der Baukunst. Wieviel dies mit dem
menschlichen Körper, seinem Verhältnis zur
Schwerkraft der Erde und dem Tragen von
Lasten zu tun hat, zeigen die Koren des
Erechtheions auf der Akropolis und viele
andere Beispiele. Im Erlebnis der Säule
spürt der Betrachter in seinem eigenen Körper

den Kräftefluss in den Vertikalen und
richtet sich selber auf.
Ähnliches spielt sich beim Anblick der auf-

757 Zeichnung: H. Kükelhaus

einander gefügten, präzise behauenen
Steinquader klassischer Bauten ab. Die
nach unten wirkende Schwerkraft der Erde
und die Reibung der Kontaktflächen halten
diese mächtigen Steinkuben. Die Wirkung
ihres Anblicks spüren wir in der Wirbelsäule,

die analog zu diesen Bauten Aufrichtung
des Körpers durch Aufschichtung und
Haltung der Knochenwirbel bewirkt.
Aus diesem Zusammenhang ergibt sich die
Wichtigkeit des Spiels mit Bauklötzen für
kleine Kinder: Im Aufeinandertürmen der
Klötze geht das Kind mit der Schwerkraft
um und baut gleichzeitig sein Skelettsystem
auf.
In diesen Vorgängen wirkt die Gesetzmässigkeit

des Intentionalen Sehens: was wir
sehen, was wir uns vorstellen, wirkt sich
verändernd und aufbauend (oder zerstörend)

auf unser Leibsystem aus.
Jedermann kann diese Tatsache verifizieren,

wenn er sich in Ruhelage mit geschlossenen

Augen vorstellt, er stehe an einem
Abgrund und sei im Begriff hinunterzufallen.
Seine Muskeln werden sich schmerzhaft
verkrampfen.

Für unsere Bauten ergibt sich die Konsequenz,

dass wir statische Systeme sichtbar
belassen und durch Gestaltung und
Beleuchtung wirksam darstellen: Sichtbar
belassenes Mauerwerk, Gebälk der Decken,
Pfeiler und Säulen mit Unterzügen verbunden,

Holzwände in tragende und füllende
Elemente auflösen etc.

Gewölbe und Kuppeln finden eine gefühlte
Entsprechung in der Wölbung unserer
Schädeldecke, Netzstrukturen und Geflechte in
der Vernetzung unserer Blutbahnen und
Nervensysteme.
Von einer andern Seite her wird die dargestellte

Beziehung erwiesen. In ihrer
Untersuchung über endogene Bildmuster weisen
die wissenschaftlichen Autoren nach, dass
gewisse Strukturen wie die Spirale in unserem

Organismus geweblich verankert sind
und bei entsprechenden Umständen vom
Auge produziert werden. Als Kinder drückten

wir mit den Daumen auf die Augäpfel
und waren gespannt, was für Erscheinungen
das Auge produzieren werde.
Es ist bedeutsam, in unserem Zusammenhang

festzustellen, dass die Ornamentik an



Bauten aller Kulturen vorwiegend aus
solchen endogenen, also im Organismus
verankerten Bildmustern entwickelt wurde.
Das Sehen und damit Nachvollziehen von
Bewegungsgesten unserer Leibentstehung
löst eine regenerierende Kraft in uns aus.
«Die Prozesse des lebenden Organismus
sind - im Prinzip - die gleichen, die ihn
aufbauten. Die Entwicklungsgeschichte des
Organismus ist nicht mit dessen Ausreifung
abgeschlossen. Die gegenwärtigen Prozesse

des ausgereiften Organismus sind
Wiederholungen der Entwicklungsvergangenheit.

Für den lebenden Organismus ist
Gegenwart die wiederholte Bezeugung der
Vergangenheit.» (Kükelhaus)
Unter diesem Gesichtspunkt bekommen
Strukturen und Ornamente eine ganz neue
Bedeutung.
Wir wollen die Wichtigkeit der optisch
wahrgenommenen Umwelt für unser Wohlbefinden

noch etwas näher untersuchen. Stellen
wir uns eine Situation vor, in der uns so
richtig wohl ist: Ein schöner Sommerabend,
Sitzen im Freien unter Bäumen, Blick in die
Weite der Landschaft, vielleicht auf einen
See, ein leichter Luftzug wirkt kühlend auf
unsere Hautoberfläche. Stimmung der Ruhe,
der Entspannung, des Wohlbefindens.
Bei kritischer Betrachtung stellt sich heraus,
dass Hunderttausende von ganz feinen Reizen

diese Atmosphäre von Ruhe erzeugen:
Die Sonne spiegelt sich in den Tausenden
von Blättern und Gräsern, die sich im Wind
bewegen. Die leichten Wellen des Sees
reflektieren in ungezählten Glanzlichtern die
Sonnenstrahlen. Die Luft spielt spürbar auf
unserer Haut. Feine akustische Signale
erreichen uns, wenn wir dem Lärmen des
Verkehrs entronnen sind und uns in völliger
Ruhe wähnen.
In unsern künstlich gebauten Umgebungen
der Architektur geht es darum, etwas von
diesen Qualitäten der Natur einzubringen.
In befensterten Aufenthalts- und Arbeitsräumen

wird das Lebendige von aussen her
einwirken. Da wird die Ausbildung der
Fenster, wie schon beschrieben, eine grosse
Rolle spielen.
Strukturen und Farben von Wänden und
Decken werden Bewegungen des Lichtes
aufnehmen und reflektieren, wenn sie lebendig

durchgebildet sind. Was kann in gebauten

Durchgangs- und Aufenthaltsräumen

vorgekehrt werden, die keine direkten Fenster

ins Freie haben?
Wenden wir die Erfahrungen aus dem
Aufenthalt in der Natur an und lassen wir uns
dies bestätigen aus den Erkenntnissen der
Physiologie, wie sie Hugo Kükelhaus im
Buche «Hören und sehen in Tätigkeit» dargestellt

hat.

Zeichnung: H. Kükelhaus

Nicht das Auge sieht: der Mensch sieht. Was am
Auge fehlgeleistet wird, trifft den ganzen
Menschen; mit allen Organen und Organsystemen.
Dieser Zusammenhang ist keimgeschichtlich
begründet. Die Augenkerne entstehen aus einem
Leistungszusammenhang mit den hormonsteuernden

Organen am Hirnstamm. Sehen ist (durch
die sog. energetische Sehbahn) primär ein
hormonsteuerndes Geschehen. Als sekundäre baut 758



sich die optische Sehbahn darauf auf. Die
Fehlsteuerungen der technisch-industriellen Lichtproduktion

werden genährt von der Vorstellung, das
Auge sei eine Art Fotoapparat und «Augenschäden»

sei durch Symptombehandlung zu begegnen.

Die entscheidende Fehldeutung beruht auf
der Verkennung des Lichtes und seines Organs
(des Auges) rhythmischen Charakters. Das derzeit
produzierte Licht ist starr. Und muss auf
organisches Leben (das ein Sonnenleben ist) verheerend

einwirken. Starre Helligkeit ist Lichtentzug.
Die damit angerichteten Schäden an Kindern
und Frauen reichen bis in die genetischen Tiefen.

Die schwingende Kurve der Helligkeitsschwankungen

des Sonnenlichtes von Aufgang bis
Untergang.

Was wir in der Natur erleben, entspricht
unserem Organismus als einem schwingenden
Wechselgefüge.

Kunstlicht ist so zu gestalten, dass kaum
spürbare Bewegungen die Starrheit der
Konstanz auflösen.

Auf Rodtegg werden folgende Möglichkeiten
ausgeführt:
Die ausgedehnten Durchgangs- und
Aufenthaltszonen für die körperbehinderten Kinder
sind zeitlich mehr benützt als in gewöhnlichen

Schulen. Der Gang vom Unterricht zur
Einzeltherapie und zurück, die An- und Wegfahrt

und die Pausen nehmen sehr viel Zeit
in Anspruch. In diesen Verkehrszonen
finden Begegnungen statt und drückt sich die
Atmosphäre des ganzen Baus aus. Die Räume

sind durch Oblichter erhellt.

Die Seiten der Oblichtöffnung werden mit
Parabolspiegeln belegt, die das Sonnenlicht

möglichst senkrecht nach unten werfen.

Dort ist ein Wasserbecken aufgestellt,
das durch besonders angeordnete Ein- und
Abläufe auf der Wasseroberfläche ganz feine,

rhythmische Bewegungen zeigt. Die
bewegten Reflexe der Sonne auf dieser
Wasserfläche verbreiten sich als kaum
wahrnehmbares Spiel über Decken, Wände und
Säulen und bringen dieses Lebendige, dessen

wir für unser Wohlbefinden bedürfen.
Akustische Reize und die Bewegung des
Wassers selber tragen das ihre zu dieser
Atmosphäre bei. Das Kunstlicht ist wie Tageslicht

geführt.

Eine andere Möglichkeit besteht darin, das
Kunstlicht bewegt zu gestalten. Auch da
geht es darum, Reize von kaum feststellbarer

Grösse zu erzeugen.
In einer geeigneten Nische wird eine Plastik
aufgestellt, die den Kindern gefällt. Im Kranz
der Deckenöffnung sind 6 bis 8 Spots
angebracht, die als Lichtorgel bedient werden
können. Innert einigen Minuten wird die
Plastik kontinuierlich von verschiedenen
Richtungen her angestrahlt. Dabei ist
faszinierend zu beobachten, wie sich die Verteilung

von Licht und Schatten und damit der
Ausdruck stetig ändert. Die Umgebung wird
durch die Reflexe dieses Geschehens auch
mitbetroffen.

Leichte Veränderungen des Kunstlichtes
können auch mittels der feinen Luftbewegungen,

die stets vorhanden sind, erzeugt
werden. Die Methode ist uralt. Dies wurde
mir bewusst, als ich in einem China-Restaurant

in einer besinnlichen Pause nach dem
Essen die Lampen zufällig und absichtslos
beobachtete. Die grazilen Beleuchtungskörper,

aus feinsten Holzstäben konstruiert und
mit feiner Seide oder dünnem Papier
überzogen, mit Quasten an Auslegern, bewegten
sich kaum merklich im Aufwind der Wärme
der Glühlampen. Der Schein auf dem Tisch
und an den Wänden, durch die verschieden
dichten Materialien des Schirmes schon
differenziert in der Helligkeit, bewegte sich
kaum merklich - es war mir bisher
überhaupt nicht aufgefallen. Eines der feinen
Geheimnisse der Lebenskunst der Chinesen

- einer der Gründe für die Behaglichkeit in
diesem Raum. Ähnliches lässt sich mit den
japanischen Akari-Lampen erleben.

Gegenbeispiel: Man stellt in Warenhäusern
mit Teppichbelägen und gleichförmiger,
kontrastloser Beleuchtung beim Personal
immer mehr gesundheitliche Schäden fest.
Vor allem bei Frauen treten Unterleibsbeschwerden

auf. Siemens hat auf Anregung
von Kükelhaus elektronische Steuerungen
entwickelt, die es ermöglichen, in
Warenhäusern und Grossraumbüros wandernde
Felder mit kaum spürbaren
Helligkeitsschwankungen einzuführen.

Nicht nur die Bewegung des Lichtes ist
entscheidend, sondern die einander bedingen-







den Gegensätze von Licht und Schatten,
ohne die ein Sehen nicht möglich ist.
Führen wir einen Versuch durch: Bauen wir
einen Kasten mit 2 kubischen Kammern
nebeneinander. In der einen Kammer wird
eine weisse Styroporkugel von allen Seiten
her mit Fluoreszenzlicht voll ausgeleuchtet.
Dem Betrachter erscheint die Kugel als
flache Scheibe.
In der Kammer daneben, die schwarz
ausgeschlagen ist, hängt dieselbe Kugel. Sie
wird nur von einer einzigen Kerze exzentrisch

beleuchtet. Die Kugel erscheint voll
plastisch, materiell, wirklich.

"Öl
Mi

ö
Lichtversuch: Bedingungen der optischen
Wahrnehmung

Das Auge nimmt den Gegenstand als
Wirklichkeit wahr, indem es ihn aus dem
Ungewissen, dem Dunkel herauslöst. Sehen ist
ein schöpferischer Prozess, der nur in Gang
kommt, wenn Ungewissheit, Wandel und
Wechsel, Kontraste vorhanden sind.

Baulich sind mit Kunstlicht Hell-Dunkel-Ge-
fälle herzustellen. Zonen geringerer Helligkeit

sind abwechslungsweise mit punktartig

hervorgehobenen Partien höherer Leuchtdichte

vorzusehen.

Wir haben aus den Gesetzen der Organfunktion
heraus gesehen, dass Licht in kaum

spürbarer Bewegung sein sollte, und die
Gegenstände aus einem Hell-dunkel-Gefälle
heraus erscheinen. Der schöpferische
Prozess des Sehens entzündet sich am Unfertigen,

Unperfekten und wird durch glatte,
kontrastlose Flächen nicht angesprochen.
Es ist z. B. paradox, Schulen mit glatten
Plastikböden, glatten Wänden und Decken,
schattenloser Ausleuchtung, übergangsloser

Totalverglasung nach aussen zu bauen
und zu erwarten, Kinder oder Erwachsene
könnten darin in lebendigen Prozessen
schöpferische Arbeit leisten. Eine solche
Umgebung, nach den Vorstellungen des Hy-
gienikers und des Putzverantwortlichen
gestaltet, wirkt steril und lähmend.
Das Unfertige regt an, selber aktiv zu werden,

selber etwas zu wagen. Dagegen können

Bauten von rationaler Dürre und perfek-
tionistischem Finish einem direkt den Atem
beklemmen. Ich möchte in diesem
Zusammenhang empfehlen, als positives Beispiel
den Bau der Schule für Soziale Arbeit in
Zürich von Architekt Bryan Thurston zu
besichtigen.

Wenden wir uns nach der Betrachtung von
optischen Wirkungen dem Ohr als Sinnesorgan

und damit Tor zur Welt zu.
Das Ohr ist nicht einfach Informationsorgan
für das Medium Schallwellen. Ähnlich wie
das Auge primär ein drüsensteuerndes
Organ ist, kommt dem Ohr existenzielle
Bedeutung für unser Leben zu. Wir Prof.
Portmann nachwies, ist das Ohr genetisch als
Ausgleichsorgan zwischen dem Herzschlag
der Mutter und der Rhythmik der Werdevorgänge

des Embryos entstanden. Ebenso
entsteht das Ohr in seiner Funktion als Lagesinn

des Embryos im Mutterleib.
Das differenzierte Funktionieren des
Gehörs ist für den Menschen von grosser
Bedeutung. Was kann der Bau dazu beitragen?

Ein akustisches Klima ist zu schaffen, das
durch gut bemessene Nachhallzeiten
sowohl das Tragen der Stimme als auch die
Differenzierung von Sprechfrequenzen
optimal ermöglicht. Gut verteilter Wechsel von 762



reflektierenden und absorbierenden Flächen
kann diese Wirkung erzeugen. Die Proportionen

der Räume sowie die Strukturen der
Oberflächen beeinflussen das akustische
Klima wesentlich. Es ist hier nicht der Ort,
auf Berechnungsweisen und Details
einzugehen. Im Anbieten von Hörerfahrungsräu-
men kann ein Bau einen wesentlichen Beitrag

zur Sinnesentfaltung der Bewohner
leisten.

Das Echohören ist eine Grunderfahrung des
Menschen. Im Gebirge, in Höhlen, Kellern
und Schächten versuchen wir immer wieder
dieses Erlebnis zu erneuern. Wir spüren, die
Welt antwortet uns, unsere Stimme kommt
sogar verstärkt zurück. Ein numinoses
Erlebnis, das sich Kulte aller Epochen zunutze
machten.

<n

0
N
o
5
.c
£ Summloch und Gong

Die Vibration der Stimme steigert sich darin zu
einem den ganzen Körper erfassenden Dröhnen.

763 (Zeichnung: H. Kükelhaus)

Im Luftschutzkeller des Sonderschulheimes
Rodtegg habe ich im Schutzraum mit ovaler
Fluchtröhre einen idealen Hörerfahrungs-
raum entdeckt. Man ruft in die hohe Fluchtröhre

hinein und fühlt sich sofort in eine
romanische Kathedrale versetzt - die mächtige

Vibration wirkt lösend und ausweitend
auf unsere Atmung und Stimme zurück und
vermittelt so ein beglückendes Erlebnis von
Selbsterfahrung und Teilhabe an der Welt.
Durch Vorschalten eines schalltoten Raumes

kann der Experimentierende auf diese
Erfahrung wirkungsvoll vorbereitet werden.
Ein Aufenthalt von einigen Minuten im
schalltoten Klima irritiert den Körper, lässt
ihn bald das Gleichgewicht verlieren und in
Panik geraten.

Erfahrungen mit schwingenden Gongs
bestärken, was wir über die Wirkung von
Schwingungen sagten. Man stelle sich mit
nacktem Oberkörper vor verschiedene
tönende Gongs: die vibrierende Wirkung wird
in verschiedenen Zonen des Körpers bis in
die tiefen Schichten hinein spürbar. Schon
die Griechen benutzten diese Wirkung zu
therapeutischen Zwecken.
Vitruv widmet das 5. Kapitel des 5. Buches
über Architektur der Verwendung von bron-
cenen Schallgefässen, die in Theatern in
Hohlräumen zwischen Sitzen angebracht
wurden. Die Gongs waren auf die Obertonreihe

abgestimmt und gerieten ins
Mitschwingen, wenn die Sprecher ihre
Frequenz trafen. «So dürfte bei dieser Berechnung

die Stimme, dadurch, dass sie auf
die Höhlungen der einzelnen Schallgefässe
trifft, eine erhöhte Klarheit und durch den
Gleichklang eine sich selbst entsprechende
Konsonanz hervorrufen.»
Nach diesen kurzen Hinweisen auf die
Bedeutung und Möglichkeit des Baus für die
Lebensprozesse unseres Körpers, wie sie
sich in den Organprozessen abspielen, wollen

wir noch die Rolle des Klimas für den
Organismus betrachten.

Klima
Ich stütze mich in den Ausführungen über
Klima auf die Forschungen und Versuche
von Dr. H. Lueder, Zug.
Wir alle wissen, dass wir im Winter in Räumen

mit viel trockener Luft leben müssen,
die unsere Schleimäute austrocknet und da-



mit Tür und Tor für Erkältungen, Schnupfen,
Husten, Grippe öffnet. Zur Aufrechterhaltung
einer Behaglichkeit haben wir uns an
Lufttemperaturen von 20-24 °C gewöhnt.
Der Mensch in Büro und Werktastt wird heute

gezwungen, sich in einem Klima
aufzuhalten, das ohne Dynamik ist und daher eine
einschläfernde Wirkung auf den Temperatur-
Regelmechanismus seines Körpers hat.
Wenn er physisch arbeitet, leidet er unter
einer Anstauung seiner hierbei zusätzlich
erzeugten Körperwärme, sofern der Raum
für den ruhig Sitzenden behaglich gehalten
wird. Noch viel schlimmer ist aber, dass der
ruhig sitzende Mensch am kühlen Fenster
einseitig durch Abstrahlung abgekühlt wird
und dadurch rheumatisch erkranken kann.
Wie reagiert der Körper auf die Verhältnisse
in der Natur?
Jedermann kennt die Erfahrung, die er beim
Skilaufen in der Mittagspause machte:
Bei strahlender Sonne kann er Pullover und

sogar Hemd ausziehen und sich der Strahlung

der Sonne hingeben, obwohl die Luft
Minusgrade aufweist. Es ist uns sogar
pudelwohl dabei. Was geschieht da?
Nach den Untersuchungen von Bohnenkamp,

Ernst und Pasquai gibt der menschliche

Körper in einem Raum von 20 °C
Lufttemperatur und 20 °C Strahlungstemperatur
seine Wärme zu 64 % durch Strahlungstausch

mit der festen Umgebung, zu 30-40
Prozent durch Verdampfung von Hautfeuchtigkeit

und nur zu 5-7 % durch Konvektion
an die Raumluft ab.
Die Temperatur der Umfassungsflächen,
Boden, Wände und Decke spielen also eine
viel grössere Rolle als die Temperatur der
Raumluft.
An einem Fenster, welches der einseitigen
Körperentwärmung entgegenwirkt, wird
gearbeitet. Vorläufig gilt die Devise: Spezial-
verglasungen und nicht zu grosse Fenster.
Zur Aufheizung der Umfassungsflächen gibt
es verschiedene Methoden.
Die Hauptlast der Heizung oder Kühlung
sollte aber zweckmässig immer von einem
im Fussboden untergebrachten Heiz- bzw.
Kühlkörper aufgenommen werden, welcher
die Fussbodenoberfläche im Winter wie im
Sommer konstant auf einer Temperatur von
+ 22 °C bzw. 24 °C hält. Falls die
Wärmestrahlung des Fussbodens an der Decke und

möglichst auch an den Wänden durch eine
besondere Tapete mit hohem Reflexionsver-
mögen reflektiert wird, stabilisiert der
Fussboden die Strahlungstemperatur des Raumes

gegenüber allen veränderlichen
Wärmebelastungen, wie spontane Sonneneinstrahlung,

veränderliche Raumbesetzung
usw.
Bei einer solchen «Strahlungsklimatisierung»

kann die Lufttemperatur sogar um
mehrere Grade gegenüber der Strahlungstemperatur

abgesenkt werden, was schon
M. Hottinger immer als erstrebenswert
betrachtet hat. Bei Einführung kühler Frischluft

lässt sich das mit einer Deckenkühlung
bewerkstelligen, wie sie heute schon bei
Strahldecken üblich ist. Wenn durch diese
Massnahmen die Raumluft nicht wärmer als
+ 15 °C gehalten wird, werden die Schleimhäute

des Atemtraktes beim Einatmen der
kühlen Raumluft dermassen abgekühlt, dass
die Feuchtigkeit auf der +36 °C erwärmten
gesättigten Ausatemluft zu einem grossen
Teil an ihnen kondensiert. Dies ist in der Tat
die wirksamste Schleimhautbefeuchtung. In
einem solchen Strahlungsklima kann man
stundenlang sprechen, ohne nach einem
Glas Wasser zu verlangen.
Die von Dr. Lueder entwickelte Neuauflage
des römischen Tepidariums (Ruheraum der
Bäder) zeigt eine bedeutende therapeutische

Wirkung.
Durch Ausgleich des Strahlungsklimas
(Umfassungswände mit 37 °C Oberflächentemperatur)

und einer Raumluft von 27 °C (langsam

von unten nach oben strömend) wird
die Haut maximal durchblutet und regeneriert

zu jugendlicher Leistungsfähigkeit. Die
kombinierte Strahlungs- und Lüftungsklimatisierung

ist schliesslich noch durch eine
bioelektrische Klimatisierung mit negativen
atmosphärischen Ionen zu vervollständigen.
Eine künstliche Erzeugung dieser Ionen ist
notwendig, weil die in der Raumluft vorhandenen

zu einem grossen Teil von positiv
geladenen Staubteilchen abgefangen und damit

für die Atmung unwirksam werden.
Über die Bedeutung der negativen
Sauerstoff-Ionen für unsere Atemluft gibt es
amerikanische und russische Untersuchungen,
neuerdings auch solche in der Schweiz, die
messbare gesundheitliche Auswirkungen
nachweisen.



Wichtig ist es zu wissen, dass Kunststoffbeläge

und besonders lose hängende
Vorhänge aus Kunststoff die negativ geladenen
Ionen anziehen und damit der Raumluft
entziehen.

Es dürfte einleuchten, dass beim Wunsch
nach Belebung, Aktivierung der Schüler und
Lehrer das Bestehen eines optimalen
Klimas eine nicht zu unterschätzende Rolle
spielt. Das oft angetroffene einschläfernde
Raumklima wirkt allen pädagogischen
Bemühungen entgegen.
Lassen Sie mich zum Schluss noch einige
Worte zur Gestaltung der Umgebung eines
Baus verlieren.

Umgebungsgestaltung

Zuerst soll das über das Verhältnis von
innen zu aussen Gesagte nochmals in Erinnerung

gerufen werden. Im Studium der
Sonderschulpädagogik für das Projekt «Rodtegg»

bin ich auf folgenden Satz gestossen:
«Schulisches Leben als Wohnen spielt sich
im steten Wechsel zwischen Drinnen und
Draussen ab.» (Dörr-Hirscher: Die Schule
für Körperbehinderte.)
Dieser Satz und die Anschauung des
Schulbetriebes im heutigen Provisorium brachten
mich auf die Idee, einen terrassierten Bau
vorzuschlagen, in welchem jede Klasse
Gelegenheit hat, unmittelbar ins Freie zu
gelangen und dort Teile des Unterrichts
durchzuführen.

Die Erweiterung des Innenraumes in den
Garten zu gedeckten Sitzplätzen, Feuerstellen,

Wasserläufen, Schattenplätzen, Nutz-
und Ziergarten, Tiergehegen etc. scheint mir
von entscheidender Bedeutung für die
Lebensqualität zu sein.
Das Schulehalten als ein Wohnen im Wechsel

von drinnen und draussen ist ein
Programm, das nicht nur für Sonderschulen,
sondern auch für die normale Schule gelten
sollte. Wieviel Anregung für Körper und
Geist wird in solchem Wechsel geboten, ein
Lernen durch Beobachten, Forschen und
Tun ermöglicht.
Gehen wir dann in die weitere Gartenanlage,

befinden wir uns in einem Erholungsund

Erlebnisraum. Schon in der Art der
Geländegestaltung und der Wegführung kann
auf kleiner Parzelle, die meist zur Verfügung

steht, ein Reichtum des Erlebens

durch gestalterische Massnahmen erreicht
werden.
Kurt Brägger, der Gestalter des Zoologischen

Gartens Basel, der am Projekt Rodtegg

seit Beginn mitgearbeitet hat, realisiert
in seinen Anlagen «natürliche» Räume.
Es wird die Illusion der Weite und einer
gewachsenen Landschaft erzeugt, indem der
Raum kulissenartig gestaffelt wird. Die Wege
werden gebrochen und durch Terrainmodellierung

und Bepflanzung dem Blick entzogen.

Der Besucher befindet sich stets in
einem Teilraum, der ihm als natürlicher
Landschaftsabschnitt erscheint. Im Durchschreiten

solcher Abschnitte, die durch Form,
Ausblick, Bepflanzung individuell gestaltet sind,
erlebt der Besucher eine Fülle von Eindrük-
ken, die ihn die Enge des Gesamtgrundstük-
kes vergessen lässt. Durch Bezugnehmen
auf die Nachbarschaft wird der Eindruck der
Weite und Einheit noch verstärkt. Einheit
meint hier den landschaftlichen Zusammenhang,

das glaubwürdige Einbetten des Baus
in die gewachsene Landschaft.
Für Rodtegg ist diese Bezugnahme zur
Nachbarschaft sehr wichtig. Der soziale
Aspekt dieser Öffnung wird den Betrieb
stark beeinflussen. Es ist ein öffentlicher
Fussgängerweg durch das Schulareal
vorgesehen, der zu Tiergehegen und einem
Spielplatz der Begegnung führt. Kinder des
umgebenden Wohnquartiers sollen hier den
Behinderten begegnen und in gemeinsamem
Spiel und Beobachtung näher kommen können.

Es ist denkbar, dass Kinder der
Umgebung kleinere Aufgaben in der Pflege der
Tiere übernehmen und sich so dem Heim
und seinen Insassen verpflichten. Die
Integration des geschädigten und beeinträchtigten

Lebens in unsere Gesellschaft scheint
mir von grosser Bedeutung zu sein. Die
Öffnung einer solchen Anlage ist Zeugnis von
Leben im beschriebenen Sinne als
gegenseitiger Austauschvorgang von innen und
aussen.
Das Erlebnis der Elemente kann im Aussen-
raum wirkungsvoll ermöglicht werden. Die
Sonderschullehrer wünschen für ihre Kinder

einen Erdhügel mit verschiedenen Strukturen

der Oberfläche, auf dem die Kinder
gehen und kriechen können. In Röhren kann
man unter dem Hügel durchkriechen.
Ein Planschbecken ermöglicht den Kontakt



mit dem Wasser. Kleine Nischen sind den
Körperformen angepasst und gestatten ein
Liegen im Wasser und gleichzeitig ein Sich-
Halten mit den Ellbogen am Ufer. Der Ein-
lauf ist durch ein System von Virbela-Scha-
len geplant, Schalen, die dem Wasser seine
natürliche Bewegung geben.

Die Luftbewegung im Freien kann mit einer
Luftschraube sichtbar gemacht werden. Eine
Feuerstelle oder gar ein Backofen, wie man
ihn in südlichen Ländern antrifft, gestatten
den Umgang mit dem Feuer.

Ein Teil der Umgebung kann als eigentlicher
Schulgarten ausgebildet werden. Blumen,
Kräuter und Gewürze bieten für Auge und
Nase Erlebnisse, die viele Kinder zuhause
nicht mehr haben.

Durch solche Massnahmen vermittelt der
Garten das Erlebnis der Erde, auf der wir
uns bewegen. Ist es nicht natürlich, dass
wir den Blick gelegentlich nach oben richten,

von wo die Sonne strahlt, die alles
irdische Leben ermöglicht?
Für den antiken Menschen hat dies Vitruv
im 9. Buch über Architektur ausgesprochen.
«Ein Analemma ist eine mathematische
Figur, die durch den Lauf der Sonne ermittelt
und durch die Beobachtung des wachsenden

Schattens zur Wintersonnenwende hin
gefunden ist, nach der zur Baukunst gehörige

Verfahren und Beschreibung von Kreislinien

die Wirkung (der Sonne) im Weltall
ermittelt ist. Das Weltall aber ist der Inbegriff
aller natürlichen Dinge und der Himmel, der
für die Gestirne und die Bahnen der Sterne
gebildet ist.»

Kükelhaus hat im Garten des Pestalozzia-
nums in Zürich eine Anlage geplant, die den
kosmischen Bezug wieder herstellt. Er stützt
sich dabei auf die uralte Tradition, die sich
ausdrückt in Stonehenge, den Kalenderbauten

Indiens in Jaipur und Dehli und den prä-
kolumbanischen Anlagen in Mittel- und
Südamerika.

Wir haben im Verlaufe unserer Untersuchung

gesehen, dass der Mensch immer
wieder versuchte, seine Umwelt oder seine
«dritte Haut», wie das vom Menschen
Geschaffene heute genannt wird, nach den
universellen Gesetzmässigkeiten des eigenen
Leibes zu gestalten. Dieselben allgemeingültigen

Gesetze fand der Mensch, seit er
diesen Namen verdient, in den Sternen.

Mit einem Hinweis auf Martin Heideggers
Beitrag zum Darmstädter Gespräch 1951

«Bauen - Wohnen - Denken» möchte ich
diese Arbeit schliessen.

Heidegger zeigt auf, wie Bauen und Wohnen

ursprünglich identisch sind und die Art
und Weise bedeuten, wie der Mensch auf
dieser Erde ist. Damit schliessen wir den
Kreis zur Aussage, die Schule-Halten als
ein Wohnen bezeichnete, und heben nochmals

die Bedeutung des Bauens für das
Wohnen und das Sein des Menschen hervor.
Die Zitate sind teilweise gekürzt:
«Zum Wohnen, so scheint es, gelangen wir
erst durch das Bauen Bauen ist (jedoch)
nicht nur Mittel und Weg zum Wohnen, das 766



Bauen ist in sich selber bereits Wohnen.
Wer sagt uns dies? Der Zuspruch über das
Wesen einer Sache kommt zu uns aus der
Sprache, vorausgesetzt, dass wir deren
eigenes Wesen achten.
Was heisst nun Bauen? Das althochdeutsche

Wort bauen, «buan», bedeutet wohnen.
Dies besagt: bleiben, sich aufhalten. Die
eigentliche Bedeutung des Zeitwortes bauen,
nämlich wohnen, ist uns verlorengegangen.
Eine verdeckte Spur hat sich noch im Wort
«Nachbar» erhalten. Der Nachbar ist der
«Nahgebur», der «Nahgebauer», derjenige,
der in der Nähe wohnt. Die Zeitwörter buri,
büren, beuren, beuron bedeuten alle das
Wohnen, die Wohnstätte. Nun sagt uns freilich

das alte Wort buan nicht nur, bauen sei
eigentlich wohnen, sondern es gibt uns
zugleich einen Wink, wie wir das von ihm
genannte Wohnen denken müssen. Bauen
heisst ursprünglich wohnen. Wo das Wort
bauen noch ursprünglich spricht, sagt es
zugleich, wie weit das Wesen des Wohnens
reicht. Bauen, buan, bhu, beo ist nämlich
unser Wort «bin» in den Wendungen: ich
bin, du bist, die Imperativform «bis», sei.
Was heisst dann: ich bin? Das alte Wort
bauen, zu dem das «bin» gehört, antwortet
«ich bin», «du bist», besagt: ich wohne, du
wohnst. Die Art wie du bist und ich bin, die
Weise, nach der wir Menschen auf der Erde
sind, ist das Buan, das Wohnen. Mensch
sein heisst: als Sterblicher auf der Erde
sein, heisst: wohnen.»

Bibliographie

Abraham, R. J.: Elementare Architektur, Salzburg
1963.

Blechschmidt, Erich- Vom Ei zum Embryo Eine
Einführung in die Humanbiologie, Göttingen
1970.

Bollnow, Otto Friedrich: Mensch und Raum. Verlag

W. Kohlhammer, Stuttgart 1963.
Dijkema, Pieter: Innen und aussen. Verlag G. van

Saane. Lectura architektonica, Hilversum 1960.

Eichmeier, Josef: Endogene Bildmuster, München

1974.
Finke, Werner: Innenraumgestalt, Körpergefühl

und Bewegung, in: Bauwelt Nr. 5, Februar 1979.
Gebser, Jean: Ursprung und Gegenwart (2 Bände).

Francke Verlag, Bern. Auch: dtv-Taschen-
bücher 894-96.

- In der Bewährung. Francke Verlag, Bern.

- Der unsichtbare Ursprung. Walter Verlag, Ölten
1970.

Gehlen, Arnold- Der Mensch. Seine Natur und
seine Stellung in der Welt. 10. Aufl., Wiesbaden

1974.

Gibson, James J.: Die Sinne und der Prozess
der Wahrhnehmung. Hans-Huber-Verlag, Bern
1973.

Goethe, Joh. W. von: Die Metamorphose der
Pflanzen. Mit Anm. und einem einl. Aufsatz von
Steiner, R.: Die Entstehung der Metamorphosenlehre.

3. Aufl., 1977.

- Schriften zur Geologie, Mineralogie und
Meteorologie. Frankfurt 1963.

- Goethes Farbenlehre. Hrsg.: Matthai, Rupp-
recht. Gilching 1971.

Gregory L, Richard: Auge und Gehirn. Zur Psy-
chophysiologie des Sehens Fischer
Taschenbuch-Verlag 6156.

Guardini, Romano: Die Sinne und die religiose
Erkenntnis. Arche Verlag, Zürich 1950.

Haase, Rudolf: Die harmonikalen Wurzeln der
Musik, Wien 1969

- Hans Kayser. Schwabe + Co.-Verlag, Basel/
Stuttgart.

- Der messbare Einklang. Ernst Klett Verlag,
Stuttgart.

Heidegger, Martin: Vortrage und Aufsatze. Teil II.

Verlag Günter Neske, Pfullingen 1967

- Bauen, Wohnen, Denken

- Das Ding

- dichterisch wohnet der Mensch
Hentig, Hartmut von: Schule als Erfahrungsraum?

Klett-Verlag, Stuttgart.
- Cuernavaca oder: Alternativen zur Schule?

3. Aufl., Stuttgart 1972.

Jünger, Ernst: Sprache und Korperbau. Arche
Verlag, Zürich 1947.

- Zahlen und Götter. Klett-Verlag, 1974.

Kayser, Hans: Lehrbuch der Harmonik. Occidenz-
Verlag, Zürich.

- Akroasis.

- Bevor die Engel sangen. Benno Schwabe-Verlag,
Basel 1953.

- Orphikon. Eine harmonikale Symbolik. Benno
Schwabe-Verlag, Basel 1973.

- Paestum. Lambert Schneider-Verlag, Heidelberg

1958.

- Der hörende Mensch. Potsdam 1926.

Kemper, Carl: Der Bau. Verlag Freies Geistesleben

1966.

Kepler, Johannes. Welt - Harmonik. R. Olden-
bourg-Verlag, München 1971.

Kükelhaus, Hugo: Urzahl und Gebärde Metzner,
Berlin 1934

- Werde Tischler. Berlin 1935.

- Das Wort des Johannes. Frankfurt 1953

- Zeichen, Spiel, Tat. Ansprache zur Gründung



der Max-Beckmann-Gesellschaft. Heidenheim
1954.

- Über den Umgang mit der Macht. Gaia 1970.

- Dennoch heute. Heidenheim 1956.

- Traktat über die Schönheit. Werkstattbericht.
Hannover 1968.

- Die Phantasie des Leibes. Werkstattforum 8.

Hannover 1966.

- Materie und Material. Sonderdruck. Christliche
Kunstblätter. Wien 1969.

- Organismus und Technik. Walter 1971, Fischer
1979.

- Unmenschliche Architektur. Gaia 1973, 4. Aufl
1978.

- Fassen, Fühlen, Bilden. Gaia 1975, 2. Aufl.,
1978.

- Der kindliche Organismus als pädagogisches
Subjekt. Kösel 1975.

- Organ und Bewusstsein. Gaia 1977.

- Der Schraube Weg. In: Scheidewege Nr. 1.

Stuttgart 1977.

- Hören und Sehen in Tätigkeit. Klett und Balmer
1978.

Maedows, Dennis L. (Club of Rome): Grenzen
des Wachstums. Deutsche Verlagsanstalt, Stuttgart.

Mesmin, George: L'enfant, l'architecture et l'es-
pace. Castermann/Poche, Paris 1971.

Metzger, Wolfgang: Gesetze des Sehens. Hrsg. v.

d. Senckenbergischen Naturforschenden
Gesellschaft. 2. erw. Aufl., Frankfurt 1953.

Otto, Wolfgang Th.: Der Raumsatz. Deutsche
Verlagsanstalt, Stuttgart 1959.

Piaget, Jean: Gesammelte Werke, Bd. 4. Die
Entwicklung der physikalischen Mengenbegriffe
beim Kind. Stuttgart 1975.

- Bd. 6. Die Entwicklung des räumlichen
Denkens beim Kinde. Stuttgart 1975.

- Bd. 7. Die natürliche Geometrie des Kindes.
Stuttgart 1975.

Plessner, Helmut: Die Einheit der Sinne. Grundlinien

einer Ästhesiologie des Geistes. Bonn
1923.

- Philosophische Anthropologie (Anthropologie
der Sinne). Conditio humana. S. Fischer Verlag,
Frankfurt/M 1970.

Portmann, Adolf: Biologie und Geist. Zürich 1956.

- Zoologie und das neue Bild vom Menschen
Hamburg 1956.

- Der Mensch in seiner Umwelt. Ölten 1971.

- Der Mensch als soziales Wesen. Frankfurt 1978.

- Licht und Leben. Verlag Friedrich Reinhardt,
Basel.

Schuhmacher, E. F.: Die Rückkehr zum menschlichen

Mass. Reinbek 1977.

Schulze, Werner: Zahl, Proportion, Analogie.
Buchreihe der Cusanus-Gesellschaft. Aschendorff,

Münster 1978.

Schwenk, Theodor: Das sensible Chaos.
Strömendes in Wasser und Luft. 4. Aufl., Stuttgart
1976.

Siewerth, Gustav: Der Mensch und sein Leib.
Johannes Verlag, Einsiedeln 1953.

- Metaphysik der Kindheit. Johannes Verlag,
Einsiedeln 1957.

Rosenberg, Alfons: Die christliche Bildmeditation.

O. W. Barth-Verlag, München 1955.

Rudolfsky, Bernhard: Architecture without Architects.

Hartford, Connecticut USA 1964.

Schipperges, Heinrich: Am Leitfaden des Leibes.
Zur Anthropologie und Therapeutik Friedrich
Nietzsches. Stuttgart 1975.

- Welt des Auges. Herder 1978.

Spitz, Rene A.: Eine genetische Feldtheorie der
Ich-Bildung. S. Fischer 1972.

- Die Entstehung der 1. Objektbeziehungen. Verlag

Klett, Stuttgart.
Steiner, Rudolf: Wege zu einem neuen Baustiel.
- Der Baugedanke des Goetheanum. Verlag

Freies Geistesleben.
Studer, Andre M.: Geistige Gestaltungsprinzipien

und Sinn der Anwendung der Harmonik in der
Architektur. Schriften über Harmonik 3. Bern
1977.

- Architektur, Mensch, Mass. Schriften zur
Harmonik 2. Bern 1976.

Vester, Frederic: Denken, Lernen, Vergessen. Was
geht in unserem Kopf vor, wie lernt das
Gehirn, wann lässt es uns im Stich? Stuttgart
1977.

Wagenschein, Martin: Ursprüngliches Verstehen
und exaktes Denken. Bd. 1 und 2, Stuttgart
1970.

Weizsäcker, Viktor von Der Gestaltkreis. Theorie
der Einheit von Wahrnehmungen und
Bewegungen. Frankfurt 1973.

Wyss, Dieter: Beziehung und Gestalt. Vanden-
hoeck und Ruprecht, Göttingen.

Xenakis, Iannis: Musique - architecture. Caster-
man 1971.

Zastrau, Alfred: Sprechen, Sprache, Spruch.
Hannover 1968.

Zimmer, Erich: Rudolf Steiner als Architekt von
Wohn- und Zweckbauten. Verlag Freies
Geistesleben 1970

- Kalenderbauten. Frühe Astronomische Grossgeräte

aus Indien, Mexico und Peru.
Katalog der Ausstellung 1976 in der neuen
Sammlung München.

- Der «vermessene» Mensch. Anthropometric in
Kunst und Wissenschaft. Heinz-Moos-Verlag,
München.

- Handbuch der Architektur, 4. Teil, 1. Halbband.
Leipzig 1926. 768



Weitere Informationen zum Thema erhalten Sie
beim Arbeitskreis «Organismus und Technik»,
Geschäftsstelle: Eintrachtstrasse 17, CH-8820 Wa-
denswil, Telefon 01 - 780 24 24

Buchbesprechung:
Hugo Kükelhaus: Urzahl und Gebärde Alfred
Metzner- Verlag, Berlin 1934. Neuauflage bei Klett
1979.
Der Verfasser, der neben Universitatsstudien das
Tischlerhandwerk erlernte, beschäftigt sich mit
den Grundkraften menschlichen Lebens Leben

ist Gestalt; Urbilder und Urgebarden geben
unserem Leben Mass und Sinn Was bedeutet die
Einzahl? Polarität alles Lebendigen. Drei ist
Dreh Das fur uns Selbstverständliche wird in seiner

Bedeutungstiefe ausgelotet. Eine reiche Fülle
von Beispielen aus verschiedenen Kulturen wird
in einprägsamen Zeichnungen des Verfassers als
Untermauerung seiner Aussagen dargestellt. Dem
Reichtum und der Beziehungsfülle dieses
Buches, das seine Aktualität bewahrt hat, wird gerade

den heutigen nach Ganzheit verlangenden
Leser faszinieren.

Aktuelle Kurzmeldungen der «schweizer schule»

NW: Bald Beiträge an die Hochschulen?

Bereits im kommenden Jahr sollen die Nidwald-
ner an der Landsgemeinde über die Mitfinanzierung

der kantonalen Hochschulen entscheiden.
Die Problematik wird auch den Landrat beschäftigen.

Die Regierung schlagt die Bestellung einer land-
ratlichen Kommission vor, die den Auftrag erhalten

soll, die gesetzlichen Grundlagen fur die
Ausrichtung von Schulgeldbeitragen fur den Besuch
von Hochschulen vorzubereiten In seiner Vorlage
verweist der Regierungsrat auf die Bemühungen
der kantonalen Finanz- und Erziehungsdirektoren,
eine Vereinbarung zu schaffen, mit der auch die
Nichthochschulkantone zu Beitragen fur die
kantonalen Hochschulen angehalten werden sollen.
Wenn man das Niveau der Hochschulen in
Zukunft gewahrleisten wolle, so sei die Unterstützung

durch die Nichthochschulkantone unabdingbar,

schreibt die Regierung Mit der Vereinbarung
sollen auf der andern Seite auch der freie
Zugang zu den Hochschulen und - im Falle von Zu-
lassungsbeschrankungen - die Gleichbehandlung
der Studienanwarter aus allen Kantonen erreicht
werden Das Landratsburo schlagt die Einsetzung
einer siebenkopfigen Kommission vor, die von

fe Erziehungsdirektor Meinrad Amstutz präsidiert
werden soll.

CVJ

©
3
"I FR: Neuer Professor für Heilpädagogik
S an der Universität Freiburg i. Ue.

I Der Staatsrat des Kantons Freiburg wählte an
'S seiner Sitzung vom 26 Juni 1979 auf Vorschlag

der Erziehungs- und Kultusdirektion Dr. Urs Ha-
beriin, damals Professor an der Universität
Heidelberg, zum neuen ordentlichen Lehrstuhlinha-

769 ber fur Heilpadagogik an der Philosophischen

Fakultat der Universität Freiburg Prof. Haberlin
trat sein Amt am 1 Oktober 1979 an und
übernahm zugleich die Direktion des dortigen Heil-
padagogischen Instituts Er lost damit Prof. Dr.
Eduard Montalta ab, der seit 1946 die gleichen
Funktionen ausübte

U. Haberlin, Bürger von Oberaach TG, ist 1937 in
Zürich geboren und besuchte Primarschule und
Gymnasium in der Stadt Zurich Nach der Ausbildung

zum Primär- und anschliessend zum
Sonderschullehrer unterrichtete er wahrend sechs
Jahren an einer Sonderschule fur Lernbehinderte.
An der Universität Zurich studierte er dann
Heilpadagogik, Pädagogik und Germanistik Bei
Professor Paul Moor, dem damaligen Inhaber des
Zürcher Lehrstuhls für Heilpadagogik, promovierte

er 1967 zum Dr phil Von 1968 bis 1973 war er
Forschungsassistent am Zentrum fur Bildungs-
forschung der Universität Konstanz Nebenher
unterrichtete er als Dozent am Lehrerseminar in
Kreuzlingen Professor Andreas Flitner holte ihn
als wissenschaftlichen Mitarbeiter an die Universität

Tubingen, wo er nach seiner Habilitation bis
zur Berufung nach Heidelberg als Privatdozent
wirkte Seit 1976 war er Professor an der Universität

Heidelberg.
Der Werdegang von Urs Haberlin ist charakterisiert

durch die Kombination von pädagogischer
Praxis und breiter wissenschaftlicher Ausbildung.
Nach seinen geisteswissenschaftlich orientierten
Studien an der Universität Zürich eignete er sich
auch gründliche Kenntnisse der empirischen
Forschungsmethoden an. Er publizierte zahlreiche
Aufsätze in Fachzeitschriften und verfasste mehrere

Fachbücher, so über «Die Phantasie in
Erziehung und Heilerziehung» (1968), «Wortschatz
und Sozialstruktur» (1974) und «Identitatskrisen»
(1978).


	Überlegungen zum Erlebnis von Architektur und Vorschläge für eine organlogische Gestaltung im Schulbau

