
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 66 (1979)

Heft: 3: Rollenspiele : Möglichkeiten  - Grenzen - Gefahren

Artikel: Das Rollenspiel als unterrichtliches Verfahren

Autor: Günther, Henning

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-525658

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-525658
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wendlandt, W., Rollenspiel in Erziehung und
Unterricht. UTB 717, Fr. 17.90.
Widlöcher, D., Das Psychodrama bei Jugendlichen.

Diagnostisch, therapeutisch, pädagogisch,
Fr. 24.-.
Wölfel, U., Du wärst der Pienek. Spielgeschichten,

Spielentwürfe, Spielideen, Fr. 18.10.
Auch Bilderbücher können Anregungen für
Kinder-Rollenspiele geben, z. B.:

Petrides, H., Jupp und Jule. Fr. 21.-.
Sendak, M., Das Schild an Rosis Tür. Fr. 12.80.
Sendak, M., König Drosselbart. Fr. 9.80.
Waechter, F. K., Brülle ich zum Fenster raus
Fr. 11.30.
Waechter, F. K., Wir können noch viel zusammen
machen. Fr. 17.90.
Zimnik, R., Pasteten im Schnee. Fr. 12.80.

Das Rollenspiel als unterrichtliches Verfahren*
Henning Günther

Kritische Überlegungen

Das Rollenspiel ist die Unterrichtsmethode,
die wohl am häufigsten in der neueren
unterrichtswissenschaftlichen Literatur
empfohlen wird. Der Begriff «Rollenspiel» ist
jedoch nicht eindeutig. Man kann ihn sehr
weit fassen und jede menschliche und
tierische Kommunikation als Rollenspiel
bezeichnen. Man kann ihn enger fassen und
nur Kommunikation mit Spielcharakter als
Rollenspiel bezeichnen. Ich verwende im
folgenden eine engere Definition und trenne
zwischen Kindertheater, theatralischem
Spiel, Kinderspiel, Planspiel und Rollenspiel.

Beim Rollenspiel ist ebenfalls eine
Unterscheidung sinnvoll zwischen einem
verhaltenstherapeutischen Rollenspiel und
spielendem Lernen. Die nachfolgende
Darstellung und Kritik bezieht sich allein auf
das verhaltenstherapeutische Rollenspiel.
Die anderen obengenannten Formen des
Spiels sind seit langem und nach wie vor
sinnvoller Bestandteil des Lernens.

I. Beschreibung des Programms

Besonders geeignet erscheint mir zur
Beschreibung des Programms ein Rückgriff
auf das Praxis-Handbuch des Schroedel-
Verlages: Rollenspiel1. Den Forderungen
des Programms, das auf drei- bis sechsjährige

Kinder gezielt ist, möchte ich jeweils
die Form eines Imperativs geben.
1. Rollenspiele üben ein in einen ständigen
Rollenwechsel. Die Kinder sollen das Be-

* Kath. Bildung 10/77, S. 535-553

wusstsein eines «als ob» entwickeln2. Das,
was sie jeweils tun, ist ein Rollenspiel, aus
dem sie durch einen Wechsel in eine
andere Rolle jeweils herauskönnen.
2. Eine der wichtigsten Techniken ist der
Rollentausch.
Beispiele für den Rollentausch sind Vater -
Hausmeister und Mutter - Tochter. Das
Kind, das zuerst in der Rolle der Tochter
gespielt hat, tritt in der nächsten Szene in
der Wiederholung als Mutter auf und umgekehrt.

Ebenso ist es bei dem Gespräch
zwischen dem Vater und dem Hausmeister. Der
Rollentausch ist keine freiwillige Handlung,
sondern ein Zwang. (S. 120)
3. Der Übergang zwischen Rollenspiel und
Psychodrama / Soziodrama ist fliessend
(S. 13). Deshalb finden psychodramatische
Methoden wie Doppelgänger, Spiegeln,
Monolog einen notwendigen Platz auch in
pädagogisch gelenkten Rollenspielen.
Die Methode des Doppelgängers kommt
dann zur Anwendung, wenn ein Spieler eine
Rolle nicht durchzuhalten vermag.
Möglicherweise fordert sie ihm ein Verhalten
ab, das er nicht kennt oder ihm aus irgendeinem

Grunde widerstrebt. In diesem Fall
stellt sich ein anderer Spieler hinter den
Rollenträger und gibt ihm zu verstehen, dass
er sein zweites Ich ist und ihm helfen möchte.

(S. 64) Dieser Doppelgänger wird auch
Hilfs-Ich genannt. Der Doppelgänger sagt,
ich bin unsichtbar, ich spreche für dich mit,

- und versucht, die Gedanken und Gefühle
des Spielers in Worte zu fassen. Er tritt hinter

den Spieler - ich bin unsichtbar - und
spricht die Rolle in der Ich-Form weiter. Dabei

soll das Kind lernen, sich selbst in be-



zug auf das Geschehene wahrzunehmen,
eigene Empfindungen und Gefühle zu
erkennen und auszusprechen. Es soll aushalten,

mit sich selbst konfrontiert zu werden.
Die Methode des Doppelgängers soll geübt

werden durch Pantomimen: ein Kind
macht eine Pantomime, ein anderes steht
hinter ihm und sagt, was es bei der Pantomime

denkt und empfindet. Dieses Spiel
heisst auch: Ich bin dein unsichtbarer
Zwilling. (S. 95) Die Methode des Spiegeins
besteht darin, dass andere Kinder die
besondere Interpretation der Rolle nachspielen,

die der erste Spieler gegeben hat.
Durch mehrfaches Spiegeln soll dem Spieler

dazu verholfen werden, sein Verhalten
objektiver zu sehen und es zu ändern. (S.
64) Die Methode des Monologs besteht darin,

dass der Spieler während des Spiels
laut denkt. Er soll seine Befürchtungen,
seine Handlungsabsichten, seine Ängste und
Erwartungen, seine Hoffnungen oder
Forderungen aussprechen und sich ihrer und der
Motivation seines Verhaltens bewusst werden.

(S. 64)
4. Im Rollenspiel soll die Körpersprache
bewusst geübt werden. Die Übungsspiele zur
Erreichung dieses Programmteils sind sehr
zahlreich.
Aufmerksamer Museumsaufseher, Schleichen

wie ein vorsichtiger Dieb, ein Orchester

dirigieren, eiliger Autofahrer, wütender
Nachbar, räkelnder Urlauber, alles das sind
Vorschläge zur Übung der Körpersprache
im Rollenspiel. Wichtig ist laut Programm:
Ist es mir leicht- oder schwergefallen, das
vorgeschlagene Verhalten darzustellen?
War ich in der Rolle und habe ich mich so
gefühlt, wie sich die Person fühlen könnte,
die ich darstellen wollte? Die Gruppe der
Beobachter sollte beurteilen, ob das
Spielverhalten mit dem Spielvorschlag
übereinstimmte. Wenn möglich oder nötig, sollte
die Gruppe der Beobachter Vorschläge für
Verhaltensänderungen machen. (S. 72)
5. Durch Rollenspiele soll das Berührungstabu

abgebaut werden.
Die Spielanweisungen dazu sind ebenfalls
sehr zahlreich. Kinder gehen im Raum umher

und müssen sich auf ein akustisches
Zeichen hin verabschieden oder begrüssen.
Kinder schminken sich, sie küssen sich3.
Zwar haben die Erzieher festgestellt, dass
sich die Kinder lieber puffen und schubsen,

als sich wirklich körperlich zu berühren, und
dass sie bei freiwilligen Paarbildungen die
gleichgeschlechtliche Paarbildung bevorzugen.

Das Programm zielt aber auf eine
Verhaltensänderung. Die Kinder sollen sich
bewusst berühren, und die Geschlechtszugehörigkeit

soll dabei bedeutungslos sein. Daher

wird auch hier die Methode des Rollen-
tauschs verpflichtend gemacht.
6. Jeder Mensch muss bereit sein, sich blind
von einem anderen führen zu lassen.
Zunächst sträuben sich die Menschen gegen
diese Führung. In einem langen Training
können sie aber dazu gebracht werden, sich
blind führen zu lassen. (S. 124)
7. Durch das Rollenspiel wird Autorität
abgebaut.

Beispiele dafür sind: «Frank verkündet: Ich
bin der Anführer, ihr müsst das tun, was ich
sage. Da dies für ihn ein typisches Verhalten

ist, beschliesst die Erzieherin,
mitzuspielen und gegen ihn aufzutreten. Erzieherin:

Was ist denn das für einer, der schreit
hier nur rum und tut gar nichts. Die Kinder:
Das ist der Anführer. Erzieherin: Na gut, das
kann ja ein Anführer sein, nur bin ich
erstaunt darüber, dass er nur rumschreit. Ich
kenne einen Anführer, der macht den anderen

alles vor. Frank: Sei du ruhig, du hast
hier zu tun, was ich sage. Erzieherin: Ha, ha,
ha, dass ich nicht lache, wer hier nur
rumbrüllen kann, ist für mich kein Anführer. Sie
wöndet sich zu den Kindern: Ab jetzt bin ich
euer Anführer.» Eine weitere Methode, Autorität

abzubauen, liegt darin, dass die Erzieherin

hinter eines der Kinder tritt, das vor
einem autoritär auftretenden anderen Kind
Respekt hat: «Die Erzieherin tritt hinter das
ängstliche Kind und sagt: Was kommt denn
da für ein Mistvieh heran, ich glaube, das will
mir Angst einjagen. Ich lasse mir aber keine
Angst einjagen. Ich hole jetzt einfach einen
Schlauch und spritze ihm in den Rachen.
Pantomimisch holen beide den Schlauch
und fangen an zu spritzen.» (S. 105/106)
8. Durch das Rollenspiel wird der Aussenseiter

in die Gruppe integriert.
Dafür werden mehrere Beispiele gegeben.
Die Erzieherin sieht, dass der kleine Peter
nicht mitspielen darf. «Sie beschliesst, Peter
in das Spiel dieser Kinder einzuschleusen.
Sie flüstert ihm zu, dass er ihr kleiner Hund
sein solle. Dann nimmt sie ihn an eine imaginäre

Leine, geht zur Puppenecke und sagt:



Guten Tag, wohnt hier nicht Familie XY?
Die Kinder verneinen, die Erzieherin redet
weiter: Ach je, das ist aber schade. Dann
sind die wohl ausgezogen. Können wir
trotzdem hereinkommen, wir sind schon
so lange unterwegs! Sie wird hereingebeten,
weist auf ihren kleinen Hund und sagt:
Schauen sie nur, was für einen niedlichen
Hund ich habe! Haben sie vielleicht ein
Schälchen Wasser für ihn? Die Kinder
suchen nach einem Schälchen Wasser, Peter
ist aufgenommen.» Ein anderes Beispiel ist
der kleine Mark, der immer am Marterpfahl
stehen muss. Die Erzieherin will Mark von
seiner festgelegten Rolle erlösen. Sie geht
hin und sagt: Der hier am Marterpfahl, den
kenne ich. Das ist ein ganz berühmter Mann.
Der darf nicht sterben. Bindet ihn los, ich
werde dafür am Marterpfahl stehen. Sie
fängt an, ihn loszubinden und spricht weiter:

Ich bin sicher, dass sich dieser grossartige

Mann durch ein Geschenk dafür
bedanken wird, dass ihr ihm das Leben
geschenkt habt. Sie flüstert dem kleinen Mark
ins Ohr, er solle irgendwas holen und als
einschenkender wiederkommen (S. 105/106)
Eine weitere Methode, um den Aussenseiter
aus seiner Rolle herauszubringen, ist das
Hänseln. Das Kind, das irgendetwas an sich
hat, das von den Kindern abgelehnt wird,
soll durch Hänseln dazu gebracht werden,
die Angriffe ertragen zu können. So wird
dann gesagt: «Jeder darf eine Hänselei
sagen. Zum Beispiel: <Hast du aber eine komische

Nase.> <Du hast ein langweiliges Kleid>»
usw. In diesen Spielen sollen die Kinder
erfahren, wie man sich als Verspotteter fühlt.
Die Erzieherin macht den Kindern vor, dass
man bei Beleidigungen dieser Art einmal
schwer getroffen reagieren kann, ein anderes

Mal darüber lachen kann oder ein drittes

Mal aggressiv wird. Auf diese Weise sollen

die Kinder abgehärtet werden gegen
Beleidigungen, und die Aussenseiter sollen
sich durch Benennen der Gründe, die sie zu
Aussenseitern machen, diese Gründe be-
wusstmachen. Ein Beispiel dafür ist
Rotschopf (S. 124) in einem Rollenspiel, in dem
anschliessend die Frage gestellt wird, warum

lehnen die Kinder Rotschopf ab?
Rotschopf darf sich nicht erschreckt und beleidigt

zurückziehen, sondern sie muss der
kritischen Überprüfung standhalten. Die Freunde

müssen sie in ihre Gruppe aufnehmen.

Andere Rollenspiele, etwa in einer
Lernsequenz des Kultusministers von Nordrhein-
Westfalen für den Politikunterricht,haben als
Beispiel der rollenspielenden Integration
von Aussenseitern den Brillenömmes
herausgesucht.
9. Durch das Rollenspiel sollen die Kinder
sowohl in eine symmetrische als auch in
eine komplementäre Verhaltensweise
eingeübt werden.
Bei der symmetrischen Reaktion kehrt der
Betroffene die Kommunikationssituation um
und wendet genau die Körpersymbole und
Sprechakte gegen den anderen, die er
empfunden oder erfahren hat. Bei der
komplementären Reaktion geht der eine auf den
anderen ein und verhält sich dienend und
zuordnend zu den Bedürfnissen des anderen.

Beide Reaktionsweisen sollen im
Rollenspiel geübt werden. Die symmetrische
Kommunikation entwickelt sich bei den
Kindern zu ernsthaften Raufereien. Diese
Raufereien sollen im Rollenspiel geübt werden.
(S. 37) Eine weitere Übungsmethode zur
Herstellung symmetrischer Kommunikation
ist das Üben böser Wörter bzw. das Üben
von Schimpfen. (S. 38, S. 159) Das Rollenspiel

kann diese Fähigkeit, Kommunikation
symmetrisch rückzuspiegeln, dadurch üben,
dass ein Mitspieler in der Rolle des Vaters
dem Kämpfenden durch Bewunderung seines

Aggressionsverhaltens zu Hilfe kommt.
(S. 167)
10. Kinder müssen durch warm-ups auf
Rollenspiele vorbereitet werden.
Beispiele für solche warm-ups sind: Die
Rollenspieler kommen in eine Bar und bringen
einen bestimmten Kommunikationswunsch
zum Ansdruck. Ein weiteres Beispiel ist ein
Konflikt auf dem Markt zwischen Verkäufer
und Käufer. Ein weiteres Beispiel für warm-
up ist die sogenannte animal farm, d. h. die
Kinder bekommen entweder eine bestimmte
Tierrolle zugeteilt oder suchen sich eine aus
und stellen in der Tierrolle ihr Selbstbild
oder ihr Verhältnis zur Gruppe dar. Und ein
weiteres Beispiel ist die «Landschaft», d. h.
dass die Kinder einen Baum, einen Strauch,
einen Fluss o. ä. darstellen und sich durch
diese Darstellung einander zuordnen. (S.
87 ff.) Im Rollenspiel sollen die Kinder bitten
und verweigern lernen. Dazu sind besonders
soziometrische Spiele geeignet, d. h. Spiele,
in denen Sympathie- und Antipathiewahlen



stattfinden. Eines der Spiele lautet: Peter
geht in den Wald, und er bittet die
herumsitzenden Kinder der Reihe nach, mit ihm in
den Wald zu gehen. Die Kinder können
verweigern oder zustimmen, je nachdem wie
dringlich und erfüllbar ihnen das Bittverhalten

Peters erschienen ist. (S. 34) Soziometrische

Spiele sind in immer neuen Variationen

möglich, weil die Konstellationen der
Sympathie- und Antipathiewahl in immer
anderen Formen möglich ist. Dabei soll sowohl
das eindringliche Bitten als aber auch
insbesondere das hartherzige Verweigern
geübt werden. Dazu dienen auch Spiele, in
denen etwas geschenkt wird. (S. 135) Wenn
der Erzieher das Gefühl hat, dass ein Kind
nicht genügend Macht hat, kann es das
Kreidespiel spielen, d. h., dass das Kind
ein Stück Kreide hat und dass alle anderen
Kinder es darum bitten müssen, diese Kreide

geschenkt zu bekommen (S. 162) Dabei
soll der Bittende die Abweisung erleben
und dann über die dabei erlittenen
Verletzungen sprechen. (S. 164) Die Kinder sollen
im Rollenspiel lernen, das Verweigern zu
üben. (S. 165)
11. Das feed-back im Rollenspiel muss eine
persönliche Aussage sein. Das muss geübt
werden. Es ist nur erreichbar, wenn man die
Kinder dazu anhält, in allen ihren Aussagen
das Wort Ich zu verwenden.
Es muss enthalten, was am anderen oder an
sich im Bezug auf den anderen wahrgenommen

wurde. Die entsprechende sprachliche
Form wird systematisch eingeübt, indem die
Erzieherin die Formeln vorspricht und die
Kinder sie nachsprechen. Zum Beispiel: Mir
hat am dummen August gefallen das Mir
hat am dummen August nicht gefallen das

Ich wünsche mir für die dumme Augustine

das Ich wünsche mir für die dumme

Augustine nicht das..., oder Ich habe
mich über den dummen August geärgert, als
er..., oder Ich habe mich überden dummen
August gefreut, als er... (S. 98) Die Erzieherin

übt systematisch Satzanfänge wie:
Ich frage mich,... (S. 100) Durch diese
Sprachformeln soll eines der Hauptziele der
rollenspielenden Erziehung erreicht werden,
die Reflexion. Der Begriff der Reflexion wird
allerdings sehr unscharf gebraucht. In der
Reflexion der Regeln sollen Grundmuster
sozialen Verhaltens bewusstgemacht werden.

(S. 25) Dieses Ziel soll erreicht werden,

indem jeweils das Verhalten der Kinder
besprochen und Verhandlungsalternativen
entwickelt werden. Der Erzieher stellt immer
die Frage: Wie habe ich mich gerade
gefühlt, wie hat das Rollenspiel auf mich als
Zuschauer gewirkt? Aussagen dieser Art
sollen sofort in ein neues Spieldesign übersetzt

und von den Kindern gespielt werden.
Der Begriff der Reflexion wird aber beim
Rollenspiel auch eng gefasst in der Form,
dass man das Verhalten des anderen spiegelt.

Die Methode heisst: Reflektierendes
Zuhören. Gelegentlich findet man dafür
auch die Bezeichnung «Rogern», also eine
Methode, in der man das, was jemand
gesagt oder getan hat, in einer psychologisie-
renden Sprache zu ihm zurückspiegelt. Auf
diese Weise soll dem anderen sein eigenes
Verhalten und Fühlen bewusstgemacht werden.

Dabei können Schwierigkeiten entstehen,

wenn z. B. die Erzieherin zeigt, dass
ein feed-back, das ein Rollenspieler dem
anderen gegeben hat, mit den Gefühlen und
der Wahrnehmung desjenigen Kindes
zusammenhängt, das feed-back gegeben hat,
und sich deshalb das betroffene, gespiegelte

Kind nicht verletzt zu fühlen braucht. (S.
97) Auf diese Weise kommt man in einen
unendlichen Prozess des Hin- und Herspiegeins

von Vermutungen über Vermutungen.
Ob drei- bis sechsjährige Kinder das leisten
sollen, ist später noch zu fragen.
12. Im Rollenspiel soll geübt werden, dass
jeweils die Kommunikationsbedingungen
zwischen Partnern ausgehandelt werden
müssen. Dieses Ziel soll dadurch erreicht
werden, dass man überhaupt auf Ebenen
der Metakommunikation, d. h. dass man die
gerade abgelaufene Kommunikation zum
Thema einer Hinterfragung macht.
13. Alles Handeln des Menschen muss der
Gruppe verfügbar gemacht werden. (S. 48)
Dieser Programmpunkt soll dadurch erreicht
werden, dass nach jeder Aktion die Frage
gestellt wird, wie sich jeder in der Gruppe
während der Handlung gefühlt hat.
14. Die Erzieherin ist Zauberer, Modell,
Dirigent. (S. 92, S. 93, S. 112)4
Wenn die Erzieherin den Rollentausch erreichen

möchte, tritt sie auf die Kinder zu und
sagt: «Ich komme nun als Zauberer und
verwandle den Polizisten in den Fussgänger,
den Fussgänger in den Polizisten.» Auf diese
Weise sollen Rollenklischees und starre



Verhaltensschemata bei Kindern gar nicht
erst entstehen können. Die Erzieherin bringt
Kinder in ausgewählte Rollen, entweder in
Rollen, die sie von sich aus nicht einzunehmen

wagen, oder in Rollen, in denen sie
leidvolle Erfahrungen der Selbstverneinung
machen müssen. (S. 93) Völlig abgelehnt
wird in dem pädagogischen Programm, dass
sich die Kinder die Rollen selbst wählen sollen.

Denn dadurch werde das Gesamtziel
des Rollenspiels, flexible Verhaltensmuster
für die Kinder verfügbar zu machen, nicht
erreicht. Also dirigiert und zwingt die Erzieherin

die Kinder in immer andere Rollen.
Die Erzieherin kann als Zauberer auftreten,
Tarzan in ein Tier und ein Tier ioTarzan
verwandeln. Sie kann den Rollentausch auch
einfach anordnen. (S. 107) Die Erzieherin
dirigiert auch Kinder durch folgende Befehle

durch den Raum: Kommt alle her zu mir!
Geht alle weg von mir! Kriecht her zu mir!
Schleicht weg von mir! Stampft her zu mir!
Hoppelt wie Hasen um mich herum! (S. 112)
15. Das Rollenspiel fördert die Emanzipation.

Unter Emanzipation wird verstanden, dass
die Kinder sich von allen Verhaltenserwartungen

lösen und distanzieren können, dass
sie Konflikte spielerisch auflösen können in
einer von Macht und Realität sowie von
Herrschaft abgetrennten Situation des
Spiels. (S. 40)5 Zum Zweck der Emanzipation

kann man bestimmte Themen wählen,
die in einen politischen Zusammenhang führen.

Man kann auf diese Weise Klassen-
und Schichtunterschiede herausarbeiten,
das asoziale Verhalten «feiner Damen»
schildern (S. 46), die unterschiedlichen
Einflussmöglichkeiten von Arbeiter und
Professor im Rollenspiel darstellen. (S. 74)
16. Durch das Rollenspiel werden die
Menschen füreinander Knetmännchen. Jeder
lernt es, jeden anderen durch geeignete
Kommunikationsstrategien in bestimmte
Rollen zu bringen. Eine Vorübung dazu ist
die Verfügung des einen über den Leib des
anderen, um ihn in Haltungen und
Ausdrucksweisen zu kneten, die dem eigenen
Bild vom anderen entsprechen. Der Rollentausch

sorgt dafür, dass jeder jeden in dieser

Weise kneten kann. (S. 119)
17. Es muss der Erfolg des Verhaltensänderungstrainings

ausgewertet und eine Lern-
zielkontrolie angestrebt werden. Die Lern¬

zielkontrolle ist dadurch möglich, dass man
den Transfer des erlernten Verhaltens auf
andere Situationen überprüft. (S. 71, S. 150)

II. Die Ziele des Rollenspiels
In der Beschreibung des Programms waren
bereits implizit die Ziele enthalten, die mit
dem Rollenspiel verbunden sind. Es ist sinnvoll,

zwischen den Zielen zu unterscheiden,
die in den verschiedenen werbenden
Büchern jeweils genannt werden, und
zwischen den Zielen, die zu formulieren den
Praktikern die Sprache fehlt. Man kann die
beim Rollenspiel vorausgesetzten Ziele drei
verschiedenen theoretischen Zusammenhängen

zuordnen: 1. der humanistischen
Psychologie, 2. der emanzipatorischen
Pädagogik, 3. dem Marxismus. Wenn die Ziele
des Rollenspiels in der Sprache der
humanistischen Psychologie gefasst sind,
unterscheiden sich die Formulierungen nicht von
den Zielsetzungen der Grupperidynamik.
Deshalb ist an diesem Ort nicht weiter darauf

einzugehen, weil wir anderenorts uns
ausführlich mit Gruppendynamik beschäftigt

haben6.

Das sehr verbreitete Buch von Shaftel ist ein
besonders gutes Beispiel für diesen
Begründungsversuch7. Bei Shaftel werden folgende

Ziele genannt: Fähigkeit, Rollen
kennenzulernen und zu wechseln, Gruppenzwang
überwinden, Gruppenstruktur durchschauen,
Rollenerwartungen durchschauen, soziodra-
matische Spiele durchhalten, explorieren,
anpassen, Selbstwahrnehmung und
Fremdwahrnehmung verbessern, Bedürfnisanpassungen

kontrollieren, Konflikte durchstehen,
Situationen durchschauen, die Distanz zum
Mitmenschen vermindern. Selbstverständlich

ist dieser Zielkatalog nicht vollständig,
er lässt sich unbegrenzt erweitern8.
Das Ziel der humanistischen Psychologie ist
es, den Menschen nicht nur zu erkennen
und zu erforschen, sondern ihn in einem
solchen psychologischen Prozess der
Selbsterforschung und der psychologisch geleiteten

Erkenntnis des anderen zu verändern.
Für die humanistische Psychologie ist
Psychologie nicht nur eine Wissenschaft,
sondern eine Methode zur Veränderung des
Menschen. Das Instrument der
Veränderungstechnik ist das wechselseitige Psy-
chologisieren. Man kann daher die Aufgabe 60



des Rollenspiels auch so definieren, dass
auf diese Weise Nachwuchs für die Psychologie

einer zukünftigen Gesellschaft
geschaffen werden soll. Ziel und Methode fallen

also zusammen, denn das Ziel ist ein
Mensch, der genau die Psychospiele spielt,
durch die das Bedürfnis danach in ihm
erzeugt wird'.
Die Ziele des Rollenspiels werden auch in
der Sprache der emanzipatorischen
Pädagogik formuliert. Auch hier erübrigt sich
eine Darstellung. Ich verweise auf unsere
entsprechenden Untersuchungen.
Häufig begegnet auch die Rechtfertigung
des Rollenspiels in der Sprache des
Klassenkampfes. Die Kinder sollen Klassenstrategien

erlernen, erproben und verinnerlichen.

Man kann Rollenspiele auch als
Planspiele durchführen, um z. B. einzuüben, wie
man Banken stürmt. Das Rollenspiel in
diesem politischen Sinne gehört zur Pädagogik
der KPD seit den frühen 20er Jahren10. (S.
241, S. 212, S. 281) Gegen den Satz von Maria

Montessori: Das Kind ist der ewige
Messias,-wird die Aussage gestellt: Kindertüm-
lichkeit verschleiert die Klassengegensätze.
(S. 126)
Bei der Beschreibung des Rollenspiels
tauchen also verschiedene Sprachen auf. Der
Zusammenhang zwischen humanistischer
Psychologie, emanzipatorischer Pädagogik
und Marxismus und dem Rollenspiel besteht
zwar, wird aber theoretisch nicht befriedigend

erhellt. Deshalb ist im folgenden
zurückzugreifen auf einige Denkmotive von
Jürgen Habermas, die nach meiner Ansicht
die Ziele des Rollenspiels zutreffend
beschreiben ".
Für den Entwurf von Habermas ist entscheidend,

dass das Zeitalter der Hochreligionen
vorbei ist. Wir befinden uns in einem neuen
Weltzeitalter, dem der Evolution. Sein Denken
bewegt sich um das Problem, wie unter den
Bedingungen der Moderne eine kollektive
Identität der Menschen hergestellt werden
kann. Zuerst will ich einige Aussagen über
die neue kollektive Identität zusammentragen

und anschliessend problematisieren.
Eine kollektive Identität schreibt Habermas
den Gruppen zu, denen die Individuen
zugehören. Sie können die Zugehörigkeit nicht
beliebig wählen, und diese Kollektive haben
eine Dauer, die über die lebensgeschichtlichen

Perspektiven ihrer Mitglieder hinaus¬

reicht. Die Zuordnung des einzelnen zu dem
Kollektiv bestimmt Habermas als ein
komplementäres Verhältnis zwischen Ich und
Gruppenidentität. Die Einheit der Person
bildet sich durch Beziehungen zu anderen
Personen der gleichen Gruppe. Habermas
will aus vielerlei Gründen plausibel machen,
dass die bisherige Zugehörigkeit des
Menschen zu Gruppen (Familie, Stammesverband,

Nation, Staat usw.) nicht mehr für den
Aufbau einer kollektiven Identität in Frage
komme. Die bürgerliche Gesellschaft glaube
selbst nicht mehr an die Identität des
Menschen, die konventionelle Identität sei
zerbrochen, das bürgerliche Bewusstsein sei
zynisch geworden. Die Lösung des Problems
liegt für ihn im Sozialismus: «Der an die
bürgerlichen Geschichtsphilosophien
anknüpfende historische Materialismus
entwirft eine mit universalistischen Ich-Strukturen

vereinbare kollektive Identität. Was das
18. Jahrhundert unter dem Titel des
Weltbürgertums vorgestellt hatte, wird nun als
Sozialismus gedacht, aber diese Identität
wird in die Zukunft projiziert und damit zur
Aufgabe der politischen Praxis gemacht.
Dies ist das erste Beispiel einer reflexiv
gewordenen Identität, einer nicht mehr
retrospektiv an bestimmten Lehren und Lebensformen,

sondern prospektiv an Erzeugungsregeln

und Programmen festgemachten
kollektiven Identität. Bisher hat sich eine
solche Identitätsformation nur in sozialen
Bewegungen halten können; ob auch
Gesellschaften im Normalzustand eine derart
verflüssigte Identität ausbilden können, ist fraglich.

Eine solche Gesellschaft müsste sich
nicht nur mit ihren produktiven Ressourcen,
sondern auch mit ihren Norm- und
Wertbildungsprozessen auf grosse Mobilität
einstellen. Damit wird aber vorerst nur in China
experimentiert.» (30) Heute sei an den
Menschen die Zumutung gerichtet, beliebige
Normen nach verinnerlichten Prinzipien zu
beurteilen, d. h. hypothetisch zu betrachten
und zu begründen. Die Indentität kann nicht
mehr an einzelne vorgefundene Rollen- und
Normensätze gebunden werden. (24) Die
innere Natur des Menschen werde kommunikativ

verflüssigt und transparent gemacht,
der Kommunikationsfluss verlange nach
Sensivitäten, Entgrenzungen, Dependenzen,
kurz nach einem als Feldabhängigkeit
gekennzeichneten kognitiven Stil, den das Ich



auf dem Weg zur Autonomie zunächst einmal

zu überwinden und durch einen
feldunabhängigen Stil der Wahrnehmung und
des Denkens ersetzt hat. (88) Eine kollektive
Identität können wir heute allenfalls in den
formalen Bedingungen verankert sehen, unter

denen Identitätsprojektionen erzeugt und
verändert werden. Die Individuen beteiligen
sich selbst an dem Bildungs- und Willens-
bildungsprozess einer gemeinsam erst zu
entwerfenden Identität. Die Vernünftigkeit
der Identitätsinhalte bemisst sich dann allein
an der Struktur dieses Erzeugungsprozesses,

d. h. an den formalen Bedingungen des
Zustandekommens und der Überprüfung
einer flexiblen Identität, in der sich alle
Gesellschaftsmitglieder wiedererkennen und
reziprok anerkennen, d. h. achten können.
(107) Eine solche Identität braucht keine
festen Inhalte mehr, um stabil zu sein. (117)
Die in den alltäglichen Normen verkörperten
Werte werden zum Thema gemacht und
sozusagen kommunikativ verflüssigt. (117)
Besonders scharf formuliert Habermas seine
Position in den Schlussbemerkungen seines
Buches: «Ich möchte hinzufügen, dass die
Reichweite moralischer Argumentation
entscheidend davon abhängt, ob und in
welchem Masse es gelingt, die konventionellen
Deutungen von Interessen selbst zum
Gegenstand der diskursiven Willensbildung zu
machen. Sobald wir eine neue Interpretation
von Bedürfnissen vorschlagen, fällt ein
anderes Licht auf das, was die Diskursteilneh-
mer einer gegebenen Situation wirklich zu
wollen meinen. Eine Uminterpretation von
Bedürfniskonventionen kann Ergebnis einer
Selbstreflexion sein, die die eigene innere
Natur transparent macht und Selbsttäuschungen

korrigiert; sie kann aber auch
Resultat eines schöpferischen Semantisie-
rungsvorgangs sein, der über die nichtpro-
positionalen Zeichensysteme der Literatur,
der Kunst und der Musik neue Bedeutungspotentiale

entbindet. Insofern bleibt die
moralische Argumentation auf die, sei es
therapeutische oder künstlerische kreative
Beseitigung von Kommunikationssperren
angewiesen. Diese Barrieren, die uns die
trügerische Gewissheit verleihen, als seien wir,
die isolierten einzelnen, letzte Instanz in der
Beurteilung unserer Interessen, müssen
aufgehoben werden, wenn der bisher
naturwüchsig sich vollziehende Prozess der Be¬

dürfnisinterpretation mit Bewusstsein
vollzogen, d. h. in die diskursive Willensbildung
eingeholt werden können soll.» (344)
Das Bild, das Habermas vom sozialistischen
Menschen zeichnet, hat also folgende wichtige

Elemente: Für diesen Menschen sind
die Normen beliebig, er betrachtet sie
hypothetisch und begründet sie, oder widerlegt
sie. Er hat die Konventionen zerbrochen.
Seine Person ist universalistisch, d. h. er
beschränkt sich nicht auf die Bestimmtheit
einer festen Identität. Die Inhalte, mit denen
er sich beschäftigt, sind nicht fest, sondern
verflüssigt. Er bindet sich nioht mehr rück
an bestimmte Lehren und Lebensformen,
sondern ist allein an der Zukunft interessiert.

Diese Zukunft erscheint ihm als
Entwurf. Er entwirft sich in eine Zukunft hinein.
Aber auch diese Zukunft ist nicht an
bestimmtes Handeln gebunden, sondern sie
enthält Erzeugungsregeln von Identität. Es
geht um Programme, nicht um Wirklichkeit.
Der Mensch befindet sich inmitten eines
grossen Experimentes mit sich selbst. Dieses

Experiment hat zum Ziel, die eigene
Person zu verflüssigen, insbesondere die
Normen und Werte, aber auch die Bedürfnisse

und Motivationen werden nach neu zu
erfindenden Erzeugungsregeln orientiert, an
Programmen in die Zukunft hineinentworfen.
Die Methode der Verflüssigung ist die
Reflexion. Identität ist noch etwas ganz
Formales, sie zeigt sich allein in der Sprache,
wenn einzelne Personen die Personalpronomina

in ihrer Rede verwenden. Es gibt aber
nicht nur die Methode der Selbstreflexion,
um dieses Ziel zu erreichen, sondern auch
einen schöpferischen Semantisierungsvor-
gang, also die kulturrevolutionäre
Uminterpretation von Bedürfnissen in Literatur,
Kunst und Musik. Die Kommunikationssperren

sollen durch therapeutische oder
künstlerisch-kreative Methoden beseitigt werden.
Diese Kommunikationsbarrieren, die uns
ermöglichen, uns als letzte Instanz in der
Beurteilung unserer Interessen anzusehen,
müssen aufgehoben werden. Wenn man an
Habermas die Frage richtet, welche kollektive

Identität denn nun diesem verflüssigten
Menschen entsprechen könne, hat er darauf
eine Antwort. Die Antwort lautet, dass diese
neue kollektive Identität die Gruppe ist. Die
Frage ist, warum überhaupt noch kollektive
Identitäten notwendig sind, wenn die Men- 62



sehen in der beschriebenen Weise verflüssigt

worden sind. Die Berechtigung dieser
Frage gesteht Habermas zu, aber er meint,
dass eine solche Zukunftperspektive im
Augenblick utopische Züge habe. Es müss-
ten ja alle Menschen jederzeit mit jedem
zum Roflentausch bereit sein. Habermas
macht gegen diese Zukunftperspektive keine
grundsätzlichen Einwendungen, sondern nur
den pragmatischen, dass ein solcher
Weltzustand im Augenblick nicht absehbar sei.
(47)

III. Kritik
1. Der Rollenbegriff
Die überaus häufige Verwendung des
Begriffs «Rolle» in der gegenwärtigen
pädagogischen, politologischen, psychologischen
und soziologischen Literatur führt zu der
Frage, welcher Rollenbegriff eigentlich in
der theoretischen Diskussion herausgearbeitet

worden ist. Diese Überlegung ist
notwendig, weil die Praktiker des Rollenspiels
überhaupt kein Nachdenken darauf verwenden,

ob der Begriff der Rolle überhaupt in
dieser Form auf Menschen und Kinder
anwendbar ist. In einem scharfsinnigen Buch
hat Joas die gegenwärtige Lage der
soziologischen Rollentheorie untersucht12. Er
untersucht jeweils den Rollenbegriff der
verschiedenen Positionen seit der ersten, von
ihm als provinziell bestimmten Begriffsübernahme

durch Dahrendorf in den 50er Jahren.
Joas zeigt, dass die Definition von Rolle
jeweils abhängig ist vom theoretischen Niveau
und von dem Bezugssystem der Theoretiker.
Bei Dahrendorf wird eine niedrigstehende
Definition gegeben: Rolle ist ein Bündel
normativer Verhaltenserwartungen an
Positionsinhaber. Blickt man auf die Rollenspiele,

wird allerdings diese Definition implizit
häufig vorausgesetzt.
Diese Definition von Dahrendorf hat aber
einem Nachdenken nicht standgehalten. So
hat z. B. Bahrdt kritisiert, dass Rollenerwartungen

nur ungenau sind, auch kein Bündel
darstellen, und dass intentionales menschliches

Handeln, freiheitliches menschliches
Handeln und die rationale Begründung des
eigenen Handelns in einer solchen Definition

menschlichen Handelns nicht vorkommen

können. Das, was der Mensch tut, ist
nicht Rolle, sondern eigenes Tun in einem

spezifischen freiheitlichen Sinn. In der
Rollendefinition kann dasZusammenschliessen-
de, das, was die konsistente Einheit einer
Person ausmacht, nicht genügend berücksichtigt

werden. Eine weitere Schwäche der
Dahrendorfschen Rollentheorie ist die
Anlehnung an den Behaviorismus, d. h. an die
Verhaltenstheorie. In der Verhaltenstheorie
wird unter Wert allein ein Verhalten verstanden,

bei dem man auf Belohnung rechnen
kann. Auch hier lautet der Einwand von
Joas, dass völlig die Kategorie der Interpretation,

wie aber auch die Möglichkeit des
Menschen zu einem nichtintentionalen Handeln

fehlt. Nichtintentionales Handeln ist
deshalb unvereinbar mit einer solchen
Definition von Rolle, weil immer die
Verhaltenserwartungen anderer und damit der kommunikative

Bezug des menschlichen Handelns
als selbstverständlich vorausgesetzt wird.
Das ist aber nicht ausreichend, um einen
Menschen zu verstehen.
Ein theoretischer Fortschritt ist nach Joas
darin zu sehen, dass Parsons versucht hat,
alles Verhalten des Menschen dem
Kultursystem zuzuordnen. Der Mensch ist nicht
einsam, sondern er steht in Bezug zu anderen:

dieser Bezug ist wiederum im
Kultursystem gedeutet. Aber auch diese Definition
des Menschen als eines Rollenspielers, der
immer auf die systematischen Leistungen
der Kultur bezogen ist, wird dem Menschen
nicht gerecht, denn der blosse Gedanke an
Freiheit wird auf diese Weise unmöglich.
Die Unfreiheit liegt nicht etwa in dem Rück-
bezug des Menschen auf Kultur, sondern in
der rollentheoretischen Fassung dieses
Rückbezuges, dass nämlich der Mensch
immer versucht, sich funktional den Anforderungen

des Kultursystems zuzuordnen.
Mead habe das Problemniveau von Parsons
dadurch angehoben, dass die Fähigkeit des
Menschen berücksichtigt wird, das Verhalten

anderer erwarten zu können, wobei die
anderen ebenfalls diese eigene Verhaltenserwartung

ihrerseits erwarten. Das heisst,
menschliches Handeln beruht immer auf
einem Einverständnis von Partnern, die
wechselseitig Erwartungen erwarten können.

Damit versucht Mead, auch das Zu-
sich-selbst-verhalten-Können des
Menschen zu berücksichtigen. Der Mensch ist
zu der zusammenhaltenden Kraft befähigt,
eine einheitliche Selbstbewertung lebens-



geschichtlich durchzuhalten. Aber auch diese

Rollentheorie hat die Schwäche, dass
spontane Ich-Leistungen nicht genügend
berücksichtigt werden, sondern der Mensch
immer durch das Erwarten des Erwartens
usw. im kommunikativen Spiel steht.
Turner hat gegen Mead deshalb herausgestellt,

dass grundsätzlich für den Menschen
Rollenübernahme und Ich-Identität nicht
zusammenfallen. Im Gegenteil: wir richten an
den Menschen eine Vertrauenserwartung,
mit dem Inhalt, dass er bei jeder
Rollenübernahme uns gegenüber die Ich-Identität
wahrt, mit der er uns Vertrauen und
Versprechen gegeben hat. Wenn man wie Mead
den Menschen nur in Interaktion betrachtet,
kommt eine eigentümlich weltfremde Sicht
des Menschen heraus, für den es keine
Welt gibt.
Die Frage ist, ob eine solche dem
Menschen gerecht werdende Betrachtung
überhaupt noch sinnvoll mit dem Begriff der Rolle

arbeiten kann. Das wird an Dreitzel deutlich,

wenn er zu organisationsbezogenen
Rollen des Menschen und zu situationsbezo-
genen Rollen des Menschen noch als dritte
Möglichkeit die personenbezogenen Rollen
hinzufügt. Joas hebt mit Recht heraus, dass
dann die Begrifflichkeit sinnlos wird. Es ist
die Frage, welchen analytischen Gewinn
man hat, wenn man den bisherigen Begriff
«Menschen» durch den Begriff «Rolle»
einfach ersetzt. Denn es ist nicht zu bestreiten,
dass in bezug auf Organisationen bestimmte
Rollen gespielt werden müssen und dass in
bezug auf Situationen ebenfalls der Mensch
sich an bestimmte Konventionen halten
muss. Sicherlich kann man ein so
eingeschränktes Vertrauen auch als Rollenverhalten

bezeichnen. Wenn man aber die Per-
sonenbezogenheit des Menschen
hinzunimmt und damit den Menschen ganzheitlich

betrachtet, ist im Grunde genommen die
Verwendung des Begriffs Rolle nicht mehr
gerechtfertigt. Das ist nicht nur eine theoretisch

bedeutende Problematik, sondern trifft
auch das Rollenspielkonzept im Kern. Denn
dort soll ja der ganze Mensch in seinem
Verhalten verändert werden, indem er Rollen

spielt. Es ist aber von der theoretischen
Klärung des Rollenbegriffs her gerade in

Frage zu stellen, ob eine solche Reduktion
des Menschen auf Rollenanalyse gerechtfertigt

ist. Joas verweist mit Recht auf die

Beliebigkeit der Abgrenzungen, die dann
entsteht. Spielt der Mensch nun gerade eine
organisationsbezogene oder eine situations-
bezogene Rolle oder handelt er personenbezogen?

Wenn Menschen im Rollenspiel unter

den spezifischen Versuchsbedingungen
irgendeine Aktion durchgeführt haben und
die Gruppe ihre Gefühle schildert, der Spieler

seine Gefühle schildert, ist es doch sehr
zweifelhaft, ob ein so billiges
Klassifikationsschema, wie es in der Dreitzelschen
Dreiteilung vorliegt, die ganze Komplexität
des menschlichen Tuns sinnvoll ordnen
kann. Dabei muss man berücksichtigen,
dass das Schema von Dreitzel sogar noch
das differenzierteste ist, was (jedenfalls der
Darstellung Joas folgend) im Augenblick
diskutiert wird. Der Versuch, mit dem
Rollenbegriff auch empirisch zu arbeiten, wird
von Joas als völlig gescheitert bezeichnet.
Die Einwände von Joas gegen den derzeitigen

Stand der Rollentheorie stimmen mit
den Argumenten von Habermas überein.
Überhaupt zeigt auch dieses Buch wiederum

die geradezu unwahrscheinliche
Überlegenheit der Problemfassung bei Habermas
gegenüber anderen Soziologen. Joas
beklagt die Ausmerzung der Wahrheitsfrage,
wenn man Menschen immer nur kommunikativ,

interaktiv oder auch klassenkämpferisch
in Rollen interpretiert. Er plädiert für

die Unverwechselbarkeit des Menschen,
der in seinen Handlungen derselbe bleiben
muß und der daher rechtfertigungsfähig ist.
Von Joas her ist das Rollenspiel ein Schlag
gegen den Menschen, weil ihm keinerlei
moralische Rechtfertigung erlaubt ist. Die
menschliche Identität darf nach Joas nur
flexibel sein, wenn eine stabile, gut
integrierte Persönlichkeitsstruktur vorausgesetzt
werden kann. Völlig ungeklärt sei es auch,
wie man an den Menschen zugleich die
Erwartung richten könne, sich wahlweise
komplementär oder reziprok zu verhalten.
Diese Art von Flexibilität nannte man bisher
Verrat. Ich habe bereits in meiner Kritik der
Gruppendynamik ausgeführt, dass diese
Einübung eines neuen Verhaltens als die
Schule des Verrats bezeichnet werden muss.
Die Untersuchung von Joas kann allerdings
den Rahmen selber nicht sprengen, in dem
die Rollentheorie formuliert wird. Er opponiert

sozusagen gegen das Gefängnis seiner
Theorie, indem er unruhig die Abstraktion



des Rollenbegriffs gegen den konkreten
Menschen ausspielt und umgekehrt.
Es hat sich also gezeigt, dass die Ersetzung
des Begriffs «Mensch« durch den Begriff
«Rolle» zwar große praktische Konsequenzen

hat, aber in der begrifflichen Entfaltung
diffus ist. Hält man dagegen an der Trennung

von Wirklichkeit und Rollenspiel fest,
ergeben sich verschiedene Einwände.
Büttner13 formuliert vier Einwände:
1. Das Rollenspiel will ein Verhalten aufbrechen,

das es selbst produziert hat:
Rollenverhalten. Mit diesem Einwand sind alle
Rechtfertigungen erledigt, die das Rollenspiel

als Simulation von Lebenssituationen
verstehen. Das Rollenspiel hat eben eigene
Konstruktionsregeln, die sich aus der
Spielsituation und dem Erzieherverhalten ergeben.

Die Probleme, die dann behandelt werden,

sind in unauflöslicher Weise sowohl
Probleme, die allein durch das Rollenspiel
selber erzeugt sind, als auch Probleme, die
tatsächlich mit der Lebensgeschichte der
Beteiligten zusammenhängen. Der Einwand
von Büttner kann also erneut mit dem Scherz
von Karl Kraus ausgedrückt werden: Das
Rollenspiel ist die Krankheit, für deren
Therapie sie sich hält.
2. Der Einwand von Büttner lautet, dass die
Kinder durch das Rollenspiel zu einem
aussichtslosen Kampf aufgefordert werden:
man muss sich nur wehren. Die Kinder können

nicht mehr unterscheiden zwischen
Illusion und Wirklichkeit, weil sie im Rollenspiel

immer wieder von vorne anfangen können,

wenn etwas schiefgelaufen ist. Und
wenn einem Spieler eine Rolle gar nicht
gefallen hat, macht er eben Rollentausch.
3. Der Einwand von Büttner lautet, dass das
Rollenspiel das Problem der Erwachsenen
lösen soll, die ihren misslungenen Kampf
gegen sich selbst auf diese Weise fortführen
wollen. Sie benutzen die Kinder, um ein
Verhalten einzuüben, an dem sie selbst
gescheitert sind. Büttner richtet seine Einwände

zwar insbesondere gegen das
Gripstheater, aber die Einwände kann man
verallgemeinern. Es geht also nicht um die
Veränderung der Wirklichkeit, sondern um die
dramatische Darstellung der psychischen
Konflikte der Schauspieler und Erzieher.
4. Der vierte Einwand Büttners besagt, dass
ein Mensch, der nicht aus der Rolle fallen
kann, zur Erreichung der Ziele, die sich das

Rollenspiel gesetzt hat, untauglich ist. Im
Spiel ist er aber immer in Rollen. Wenn er
aus der Rolle fällt, spielt er die Rolle: Aus-
der-Rolle-Fallen. Wenn also das Ziel des
Rollenspiels erreicht ist, dass sich jeder
jederzeit bewusstmacht, welche Rolle er
gerade spielt, wenn er emphatisch wahrnimmt,
welche Rolle die anderen spielen, wenn er
therapeutisch-antiautoritär in das Rollensystem

handelnd eingreift und sich dabei
beobachtet, dass er das Rollenspiel
«Intervention» gerade absolviert, dann hat sich
die Wirklichkeit verflüchtigt.
Ähnliche Einwände bringt auch Frigga Haug
vor. Den rollenspielenden Kindern wird der
Eindruck vermittelt, als funktioniere die
Gesellschaft wie ein Regelspiel und das Thema
des Spiels heisse Kommunikation. Das
Rollenspiel vermittelt also, ganz gleichgültig,
welches die Spielinhalte sind, eine falsche
Einsicht in gesellschaftliche Zusammenhänge.

Im Rollenspiel werde eine formale
Gleichmacherei betrieben, die den Blick auf
die wirkliche Ungleichheit verdeckt. (S. 201)
Beim Rollenspiel handle es sich um einen
Spuk eines Chaos an Verhaltensmöglichkeiten

und Beliebigkeiten. (S. 192) Das ist für
Frigga Haug der falsche Sozialismus. Sie
möchte das Rollenspiel in der Orientierung
an Bertolt Brecht zugleich pädagogisieren
und mit der Wirklichkeit verbinden.
Das Rollenspiel wird also, wie die letzten
herangezogenen Autoren gezeigt haben,
auch aus der Sicht der Neuen Linken
kritisiert. Dabei sind sich aber auch diese Kritiker

untereinander nicht wohlgesonnen. Die
Frage ist, ob der Bezugspunkt der Kritik aus
der Sicht der Linken überhaupt richtig
gewählt ist. Wenn das Rollenspiel nun gerade
der Arbeiterklasse zugutekommen soll, ist
zu fragen, ob nicht den Arbeitern die Welt
des Rollenspiels als Verrücktheit erscheinen
muss, die ihrem Wirklichkeitsverständnis
fremd ist. Diese Vermutung halte ich für
berechtigt, weil die Untersuchung der Sprache
der Arbeiter einem solchen Einwand
naheliegt14. Die Sprache der Arbeiter enthält kurze

und knappe Sätze, häufige Wiederholungen
und den häufigen Gebrauch von

Redewendungen, wobei das Ziel des Sprechens
nicht die Freude an den Mitteilungen ist,
sondern die Freude am Mitgeteilten. Die
Arbeitersprache zielt auf Verständlichkeit
und Verständigung, deshalb wiederholt der



Arbeiter viel, und er hat einen eignen
rhetorischen Rhythmus. Er kann überhaupt nur
reden, wenn er davon ausgehen kann, dass
der andere sich auf dieselbe Wirklichkeit
bezieht, von der er redet. Die Arbeitersprache

ist daher konkret. Die Mitteilungen
knüpfen in hohem Masse an eigene
Erfahrungen an. Die Inhalte sind durchschaubar,
nachvollziehbar und kontrollierbar. Die
Arbeitersprache ist direkt. Sie kommt ohne
das umfangreiche Arsenal an Distanzie-
rungs- und Relativierungsmöglichkeiten der
Mittelschichtensprache aus. Daraus kann
man ersehen, dass die Arbeitersprache
dem metakommunikativen Reden im Rollenspiel

vollständig entgegengesetzt ist. Der
Arbeiter redet die Menschen direkt an,
gebraucht häufig Imperative, sein Umgang
mit dem Nachbarn und dem Kollegen ist
handfest, er bevorzugt die Erzählung in der
wörtlichen Rede. Es kommt ihm nicht darauf

an, was einer gefühlt haben mag,
sondern was er gesagt hat. Die Arbeitersprache
wird in hohem Masse durch averbale
Elemente ergänzt: ausserbegriffliche Laute,
Rhythmus, Melodie, Mimik und Gestik. Die
Untersuchung von Günter kommt zu dem
Resultat, dass das Umtrainieren der Arbeiter

auf die reflektierende Sprache der
Mittelschicht nicht zu empfehlen ist.
Die Alternativen, die den herangezogenen
Autoren der Neuen Linken ihre Kritik ermöglichen,

sind also: Schein gegen Wirklichkeit
und Anpassung gegen Klassenkampf. Diese
Einwände sind sicher berechtigt, treffen
aber meines Erachtens noch nicht die
eigentliche kulturrevolutionäre Problematik
des Rollenspiels, nämlich den Rückkoppe-
lungsvorgang, in dem die gespielte Wirklichkeit

des Rollenspiels und die gelebte
Wirklichkeit des Alltags den Platz tauschen müssen.

Die Wirklichkeit wird zum Wahn und
der Wahn zur Wirklichkeit15. Die Kritiker
sehen nicht, dass im Blick auf das Rollenspiel
nicht die Alternative «Kapitalismus oder
Sozialismus» brauchbare Unterscheidungsmerkmale

hergibt, sondern dass es um die
Grundlagen der Selbstidentifikation des
Menschen geht.
2. Ein religiöses Verständnis des Kindes
(W. Benjamin)
In der Entwicklung des Kindes hat man häufig

festgestellt, dass das Wirklichkeitsverhältnis

des Kindes religiös ist. So ordnet

z. B. Zulliger das kindliche Denken mit den
Kategorien: magisch, totemistisch, animi-
stisch, sinnbildlich. Erst mit acht oder neun
Jahren findet das Kind zum realen Denken

16. (S. 221) Walter Benjamin möchte dieser

religiösen Bestimmtheit des Kindes
gerecht werden u. Vieles, was uns am Erwachsenen

menschlich erscheint, ist kindlich. Ein
solch kindlicher Mensch ist der Sammler.
Durch das Sammeln schafft sich der Mensch
seine eigene, innerliche Welt; er lernt es,
sich zu erinnern und seinen Erinnerungen
treu zu bleiben. Benjamin sieht in der
Kindererziehung drei Traditionen wirksam. Die
Tradition des Barock brachte der
Kindererziehung ihr eigenes: den Oberfluss, das
bedeutende Spiel mit allegorischen Dingen,
die Introvertiertheit einer vieldeutig
beziehungsreichen Welt und die theaterhafte
Realitätsbeziehung; dieTradition der Aufklärung

hinterliess den schweren Ernst und die
Last der Verantwortung, die dem Kind und
seinem Ernst angemessen ist; die bürgerliche

Erziehung le'nkt den Blick auf die Eigenart

und Sonderbarkeit des kindlichen
Lebens, insbesondere auf die Bedeutung von
Farbe und Bild für die kindliche Phantasie.
Das aktuelle Problem der Kindererziehung
ist für Benjamin der Untergang der Autorität.
Der Bürger ist den Weg vom ernsten Pathos
der Aufklärung über die spröden, unwirschen

und bedrohlichen Züge, die das
Hervorbrechen der Persönlichkeit bei Pestalozzi
hat, bis hin zur Verinnerlichung ins Biedermeier

gegangen. Mit der Freisetzung der
individualistischen Subjektivität lösen sich
alle autoritativen Inhalte auf. Benjamin sucht
nach der für die Kinder notwendigen Autorität.

Er wendet sich gegen eine Pädagogik,
die die zarte und verschlossene Phantasie
des Kindes rückhaltlos als seelische Nachfrage

im Sinne einer warenproduzierenden
Gesellschaft versteht und die Erziehung als
Absatzchance für Programme ansieht.
«Denn keine pädagogische Klugheit kann
vorhersehen, wie Kinder die geschulten
Gebärden und Fertigkeiten mit tausend
überraschenden Varianten zu einer theatralischen

Totalität zusammenfassen.» Im Kind
kommt das Genie der Variante zu voller
Herrschaft. (S. 84) Wirklichkeit und Spiel
verschmelzen für die Kinder. (S. 81) Das
Kind lebt in seiner Welt als Diktator. (S. 83)
«Schöpferische Innervation in exaktem Zu-



sammenhang mit der rezeptiven ist jede
kindliche Geste.» (S. 83) Durch das gemeinsame

Spiel wird das Kind aus dem gefährlichen

Zauberreich der blossen Phantasie
erlöst. (S.83)
Es kommt Benjamin darauf an, den Kindern
die Erfüllung ihrer Kindheit zu garantieren.
(S. 85) Benjamin findet zwei extreme
Interpretationen der Kindheit vor. Die eine ist die
der süsslichen Gesfe, die nicht dem Kinde,
sondern den verdorbenen Vorstellungen von
ihm entspricht. (S. 46) Dieses Verständnis
findet seinen Ausdruck in mancher Kindermode,

manchem Spielzeug und in einer
Anzahl von pädagogischen Programmen und
Lehrmitteln. Die entgegengesetzte Interpretation

geht aus von der kindlichen Grausamkeit

und der Vorliebe der Kinder für gewalttätige

Spiele und martialisches Spielzeug.
«Es könnte manchmal scheinen, als ginge
das unsrige Jahrhundert noch einen Schritt
weiter und wolle Kinder, weit entfernt, als
kleine Männer oder Frauen sie anzusprechen,

selbst als kleine Menschen nur mit
Vorbehalt gelten lassen. Man stiess auf die
grausame, die groteske, die grimmige Seite
im Kinderleben. Während lammfromme
Pädagogen immer noch Rousseauschen Träumen

nachhängen, haben Schriftsteller wie
Ringelnatz, Maler wie Klee das Despotische
und Entmenschte an Kindern begriffen.
Erdenfern und unverfroren sind Kinder.» (S. 59)
Benjamin behandelt also Kinder nicht als
ein pädagogisches Problem, auch nicht als
ein Sozialisationsprodukt, sondern als eine
eigene menschliche Lebensform. Es hat eine
begrenzte Plausibilität, das Leben der Kinder

in Anlehnung an die Vorgeschichte des
Menschen zu interpretieren: «Kaum tritt er
ins Leben, so ist er Jäger. Alles, was es
überhaupt besitzt, macht ihm eine einzige
Sammlung aus. (S. 76) Es wird den Kampf
mit dem Dämon nicht müde. (S. 77) Ihm ist
das Leben ein uralter Rausch der
Herrschaft. (S. 76)» Das Kind handelt also nicht
solidarisch, nicht konsequent, nicht
sozialistisch, nicht herrschaftsfrei und nicht
demokratisch. «Denn Kind und Sammler, je
selbst Kind und Fetischist - sie stehen auf
gleichem Boden.» (S. 97) Man kann also das
Kind nicht in den unmittelbaren Dienst einer
Verwirklichung demokratischer, sozialistischer

oder kommunistischer Ziele nehmen
wollen. Denn die authentische Realitätsbe¬

ziehung des Sammlers und des Kindes ist
durch den Besitz vermittelt.
«Das Besitzverhältnis setzt völlig irrationale
Akzente. Dem Sammler ist in jedem seiner
Gegenstände die Welt präsent. Und zwar
geordnet. Geordnet aber nach einem
überraschenden, ja dem Profanen unverständlichen

Zusammenhange Dies alles, die
wissenschaftlichen Sachverhalte wie jene
anderen rücken für den wahren Sammler in

jedem einzelnen seiner Besitztümer zu einer
magischen Enzyklopädie, zu einer Weltordnung

zusammen, deren Abriss das Schicksal

seines Gegenstandes ist.» (S. 99) Das
Kind schafft sich durch das Spiel eine
vertraute Welt. Das Spiel interpretiert Benjamin
als ein Experimentieren mit ursprünglichen
Rhythmen. «Es ist die unbewusste Übung
durch Spiel, deren Erfolge sich hier der be-
wussten nach Vorschrift überlegen erweisen
sollen.» (S. 107)
Benjamin plädiert also mit Nachdruck für
die unbewusste Übung durch Spiel, der er
die bewusste Übung durch Vorschriften
entgegenstellt.
«Freilich bleibt Spielen immer Befreiung.
Kinder schaffen, von einer Riesenwelt
umgeben, spielend sich ihre angemessene
kleine.» (S.59) Das Kind befreit sich
paradoxerweise durch Nachahmung. «Endlich
hätte eine solche Studie dem grossen
Gesetz nachzugehen, das über allen einzelnen
Regeln und Rhythmen die ganze Welt der
Spiele regiert: dem Gesetz der Wiederholung.

Wir wissen, dass sie dem Kind die
Seele des Spiels ist; dass nichts es mehr
beglückt als <noch einmal)... In der Tat: Jede

tiefste Erfahrung will unersättlich, will bis
ans Ende aller Dinge Wiederholung und
Wiederkehr, Wiederherstellung einer Ur-
situation, von der sie den Ausgang nahm...
Nicht ein <So-tun-als-ob>, ein <lmmer-wieder-
tun>, Verwandlung der erschütterndsten
Erfahrung in Gewohnheit, das ist das Wesen
des Spielens.» (S. 70)
Benjamin wendet sich deshalb nachdrücklich

gegen pädagogisiertes Spielzeug.
Besonders geeignet erscheinen ihm Erzeugnisse

aus Handwerksbetrieben, genauer
gesagt, Teilprodukte, die eine Rekonstruktion
und eigene Konstruktion erlauben.
«Kinder nämlich sind auf besondere Weise
geneigt, jedwede Arbeitsstätte aufzusuchen,
wo sichtbar die Betätigung an Dingen vor



sich geht. Sie fühlen sich unwiderstehlich
vom Abfall angezogen, der beim Bauen, bei
Garten- oder Hausarbeiten, beim Schneidern

oder Tischlern entsteht. In den
Abfallprodukten erkennen sie das Gesicht, das
die Dingwelt gerade ihnen, ihnen allein
zukehrt.» (S. 73) «Heute darf man vielleicht
schon hoffen, den gründlichen Irrtum zu
überwinden, der da vermeint, der
Vorstellungsgehalt seines Spielzeugs bestimme
das Spiel des Kindes, da es in Wahrheit
eher sich umgekehrt verhält. Das Kind will
etwas ziehen und wird Pferd.» (S. 64)
Benjamin wendet sich mit Nachdruck gegen
eine vordergründige Politisierung der Kindheit.

Die Welt der Kinder wird durch andere
Kinder korrigiert, wenn genügend
Altersunterschiede vorhanden sind. Benjamin
kehrt die Ziele ideologischer Erziehungsprogramme

geradezu um. Nicht sei durch
eine ideologische Kindererziehung eine
neue Generation für eine dann
veränderungsfähige Welt herangezogen worden,
sondern umgekehrt wäre die verwirklichte
Kindheit die Voraussetzung für eine menschlichere

Welt. Benjamin spricht von der letzten

ernsten Frömmigkeit der Kindheit. (S.
37) Im Bezug auf Gide sagt er: «Die ewige
Pforte ist wohl weniger die, durch welche
die tugendhaften, als die, durch welche die
kindlichen Menschen in den Himmel einzutreten

vermöchten.» (S. 36) «Nicht die Dinge
treten dem bildenden Kind aus den Seiten
heraus - im Schauen dringt es selber als
Gewölk, das mit dem Farbenglanz der
Bilderwelt sich sättigt, in sie ein.» (S. 47) Über
ein Kinderbuch schreibt Benjamin: «Am
Ende ihres Panoramas mündet die Aussicht
in das Kinderbuch auf einem biedermeierlich

beblümten Felsen. Gelehnt an eine
himmelblaue Göttin lagert dort der Dichter mit
den melodischen Händen. Was ihm die
Muse eingibt, zeichnet ein Flügelkind neben
ihm auf. Verstreut umher liegen Harfe und
Laute. Zwerge im Schoss des Berges blasen
und geigen. Am Himmel aber geht die Sonne
unter. So hat Lyser einmal die Landschaft
gemalt, in deren buntem Feuer Blick und
Wangen der Kinder über Büchern
widerstrahlen.» (S. 53)
Das Kindliche, das man gewähren lassen
soll, ist die Übertreibung, die kindlich den
Menschen in die Mitte der Welt rückt. Und
so wie die Übertreibung lehrt die Kindheit

ein weiteres: die unermessliche Tragweite
der Unterwerfung. (S. 115) Beide, Übertreibung

und Unterwerfung, sind religiöse
Grunderfahrungen mit dem liebenden und
gerechten Gott. «Wie hier die Marionette mit
dem Gott konfrontiert wird, der Mensch in
seinen reflexiven Schranken hilflos
zwischen beiden hängt, das ist freilich ein so
unvergessliches Bild, dass es schon
mancherlei Unausgesprochenes decken könnte.»

(S. 97)
So scheut sich Benjamin in seiner religiösen
Sicht des Kindes nicht, den Grausamkeiten
derWelt Kinderchöre entgegenzustellen und
sie vom Glück singen zu lassen. Das
Kindergedicht vom buckligen Männlein enthält den
Hinweis auf das Erlösende des kindlichen
Gebets. Seine Einwände gegen eine
formierte, vor Programmatik und Erfolg nicht
zurückschreckende Erziehung mögen als
Einwände aus einer fremden, leisen Welt
empfunden werden. Aber aus einer solchen
Perspektive stellt sich nicht die Frage, welche

Rollenspiele nun gespielt werden sollen,
sondern ob eine solche Pädagogisierung
der Kindheit überhaupt sein muss.
3. Kindheit und Jugend in
entwicklungspsychologischer Sicht
Piaget hat für das kindliche Spiel vier
Stadien unterschieden18. Im ersten Stadium ist
das Spielen des Kindes motorisch und
individuell. Das entwickelt mehr oder weniger
ritualisierte Schemata, aber die Regeln
sind nur motorisch und gelten nur für das
Kind selbst. Das zweite Stadium, das mit
etwa zwei Jahren beginnt, nennt er das
egozentrische. Das Kind erhält von aussen
festgelegte Regeln, aber es spielt entweder
alleine oder mit anderen, aber ohne zu
versuchen, sie zu besiegen. Die Kinder bemühen

sich nicht, die verschiedenen Spielarten
zu vereinheitlichen. Auch im Zusammenspiel
spielt jedes Kind noch einzeln für sich,
jeder kann gleichzeitig Gewinner sein. Sie
kümmern sich nicht um die Festlegung von
Regeln. Das dritte Stadium tritt zwischen
dem 7. und 8. Lebensjahr auf. Piaget nennt
es das Stadium der beginnenden
Zusammenarbeit. Die Spieler wachen voller
Besorgnis über die gegenseitige Einhaltung
von Regeln und drängen auf Vereinheitlichung

der Regeln. Aber es gelingt keine
Verallgemeinerung der Spielregeln, sondern
wenn man die Kinder befragt, geben sie 68



sehr verschiedene und gänzlich
widerspruchsvolle Auskünfte über die Regeln des
Spiels. Ungefähr zwischen elf und zwölf
Jahren setzt das vierte Stadium ein, das
Stadium der Kodifizierung von Regeln. Spiele
werden mit peinlicher Genauigkeit geregelt,
und die Gesamtzahl der zu befolgenden
Regeln ist allen bekannt. Die Kinder geben nun
übereinstimmende Antworten, wenn sie über
Spielregeln und Abweichungen befragt werden.

Diese vier Entwicklungsstadien des
kindlichen Spiels stellen eine fortlaufende
Entwicklung dar und sind nicht so streng
abzusondern, aber doch in ihrem typischen Verlauf

erkennbar. Das Regelbewusstsein der
Kinder während dieser Stadien weicht von
ihrem wirklichen Verhalten ab. Im ersten
Stadium handelt das Kind zwar nach
egozentrischen Regeln, fasst sie aber nicht als
Regeln auf, sondern als interessantes
Beispiel und nicht als verpflichtende Wirklichkeit.

Im zweiten Stadium, dem Höhepunkt
des egozentrischen Spiels, werden Regeln
als heilig und unantastbar angesehen. Sie
verdanken den Erwachsenen ihren Ursprung
und haben ewigen Bestand. Jede Regeländerung

erscheint dem Kind als eine Übertretung.

Im dritten Stadium wird die Regel als
ein auf gegenseitiges Übereinkommen
beruhendes Gesetz betrachtet, zu dessen
Beachtung man verpflichtet ist, wenn man ehrlich

sein will, das man jedoch beliebig
umgestalten darf, vorausgesetzt, dass man das
allgemeine Einverständnis dafür erhält. Mit
dem vierten Spielstadium wird den Kindern
bewusst, dass man Regeln ändern kann.
Deshalb bestehen sie auf der genauen
Kodifizierung von Spielregeln.
Gegen diese Klassifizierung von Piaget ist
der Einwand erhoben worden, dass er eine
bestimmte Kindheit, die ihren geschichtlichen

Ort in den 30er Jahren unseres
Jahrhunderts hat, unberechtigt zu einer
Entwicklungslogik des Kindes überhaupt aufgewertet

habe. Wenn Kindheit ein beliebiger,
Gesellschaften zur Verfügung gestellter Stoff
ist, den man nach Gutdünken sozialisieren
kann, dann haben diese Kritiker recht. Dann
ist es auch möglich, Rollenspiele mit
bestimmten Zielsetzungen jederzeit einzusetzen

und auf diese Weise Kindheit als
gesellschaftliches Phänomen zu verändern. Piaget
dagegen behauptet, dass sich die Entwick¬

lung des Kindes nach einer Logik entfaltet.
Man kann Stadien vielleicht abkürzen, aber
nicht überspringen. Und es ist die Frage, ob
man die kindliche Entwicklung tatsächlich
beschleunigen und abkürzen soll. Die
Entwicklung des Kindes vollzieht sich ja
ganzheitlich, und körperliches Wachstum, sexuelle

Entwicklung, Sprechentwicklung,
Denkentwicklung, schulische Erziehung und die
Entwicklung des Kinderspiels sind sinnvoll
aufeinander bezogen. Von Piaget her muss
man sagen, dass das Rollenspiel im Kindesalter

der Entwicklungslogik des Kindes
vollständig entgegenhandelt. Das Ziel ist
offensichtlich, die Individualisierung, den
Egozentrismus, den absoluten Gerechtigkeitsstandpunkt

des Kindes - wenn es will, dass
Regeln gelten und nicht verändert werden
dürfen - gar nicht erst wirksam werden zu
lassen. Während bei Piaget ganz eindeutig
der Fähigkeit zur Kooperation die Fähigkeit
zur Selbstbestimmung zeitlich vorausgeht,
versucht das Rollenspielprogramm, ein
bestimmtes Erwachsenenverhalten - das
allerdings bei Erwachsenen auch nicht
vorkommt, sondern nur als wünschbar deklariert

wird - mit den Kindern in jedem
Lebensalter einzuüben. Dabei ist erstaunlich,
dass sich häufig das Rollenspielprogramm
sogar auf Piaget beruft, indem man seine
Entwicklungslogik zurückweist, aber das
Endziel, den Rollentausch, d. h. die Reziprozität

und Reversibilität des Verhaltens und
die Symmetrie der Machtchancen,
übernimmt und das ganze kindliche Leben im
Blick auf dieses Endziel pädagogisiert.
Wenn es aber so ist, dass die Kinder - sich
selbst und ihrem Spiel, ihrer Selbstbehauptung

in der Wirklichkeit überlassen -
allmählich den kindlichen Egozentrismus
überwinden können, warum kann man sie nicht
Kinder sein lassen? Sie erreichen doch aus
eigener Kraft am Beginn des Jugendalters
jene freie Beziehung zum anderen, die auf
Selbstbewusstsein gegründet ist. Ich habe
die Vermutung, dass die Störung der
Entwicklungslogik des Kindes dazu führt, dass
es weder das individualistische noch das
egozentrische Stadium durchlaufen darf,
und damit in Kommunikation eintreten muss,
ehe es die Kraft entwickeln konnte, sich zu
behaupten.
Die anschliessende Frage ist dann, ob der
Jugendliche eines rollenspielenden Trai-



nings bedürftig ist. Grundsätzlich sind die
Fähigkeiten für das Rollenspiel sicher
gegeben, weil der Jugendliche die Trennung
von Phantasie und Wirklichkeit durchzuführen

imstande ist, weil er ein starkes Ich-Gefühl

entwickelt hat. Er hat die subjektive
Geltung von Regeln erkannt und kann sich
in der Auseinandersetzung mit anderen frei
zu Regeln verpflichten. Am Beginn des
Jugendalters aber ist mit der raschen und
vollständigen körperlichen Veränderung des
Jugendlichen eine so grosse Anpassungsproblematik

aufgegeben, dass der Jugendliche

in der Gefahr der Identitätsdiffusion
steht19. Sein Problem ist, diese rasche
Veränderung, die er an sich selbst zum Teil mit
Schrecken und notvoll erfährt, mit seinem
Selbstbild zu vereinbaren. Die wichtigste
Voraussetzung für ein Gelingen des Jugendalters

ist Stabilität. Diese Stabilität bezieht
sich zum einen auf die eigene Geschlechtlichkeif

als Junge oder Mädohen, zum anderen

auf klare Abgrenzungen gegenüber dem
Kind und dem Erwachsenen, zum dritten auf
eine deutliche Abgrenzung von den Eltern,
wobei entscheidend ist, dass die Distanzierung

von den Eltern nicht die kulturellen
Grundlagen betrifft, die das Fundament der
eigenen Zukunftserwartungen bilden. Ausübe!

bezeichnet als Schwerpunkte der
Persönlichkeitsreifung im Jugendalter: grössere
Unabhängigkeit des Willens, und fasst
darunter unabhängiges Planen und Entscheiden,

Aneignung neuer Wertvorstellungen
und wachsendes Vertrauen auf neue Quellen

der Ichstützung. Der Jugendliche strebt
nach realistischen Zielen und möchte seine
Fähigkeiten mit den in der Umwelt
gegebenen Möglichkeiten abstimmen20. Er lernt
es, Niederlagen ohne merklichen Verlust an
Selbstachtung oder Leistungsminderung zu
ertragen. Zur Unabhängigkeit des Willens
gehört auch eine angemessene Selbstkritik
und der Verzicht auf besondere Nachsicht
anderer. Die Jugendlichen werden
introspektiver und mehr der Phantasie ergeben,
introvertierter und an subjektive Erfahrung
gebundener. (S. 179) Auch für Jugendliche
ist demnach das Rollenspiel generell
ungeeignet.

Zusammenfassung

Die Darstellung des Rollenspiels zeigt, dass

es sich nicht um ein unwichtiges unterrichtliches

Verfahren handelt, sondern um ein
wichtiges Element einer tiefgreifenden inneren

Veränderung der schulischen Erziehung.
Mit dieser Veränderung beginnt eine neue
Geschichte der Schule, nachdem bisher
eine Institutionalisierung von Schule (13. bis
17. Jh.) und eine Pädagogisierung der Schule

(18.-20. Jh.) stattgefunden hat21. Die
Schule hat jetzt das Ziel, Verhalten zu
trainieren. Mit der grundsätzlichen Problematik
will ich mich später auseinandersetzen. Die
Zielsetzung des Rollenspiels kann man nicht
allein in kommunikationstheoretischen
Schlagworten benennen. Den theoretischen
Zusammenhang stellt Jürgen Habermas her.
Zur Kritik des Rollenspiels führen die Fragen

nach der Reichweite der Rollentheorie.
Bestimmte Autoren der Neuen Linken haben
dazu wichtige Arbeit geleistet. Gegen das
Bild des Kindes als eines beliebigen Sozia-
lisationsmaterials ist die religiöse Sicht des
Kindes durch Walter Benjamin gestellt. Gegen

die «wissenschaftliche» Absicherung
sind entwicklungspsyohologische und
therapeutische Überlegungen in die Diskussion
einzuführen.

Die vorgelegte Kritik am Rollenspiel ist
weitgehend immanent22. Das geistige Umfeld
der Diskussion hat sich seit der 68er Revolution

so geändert, dass viele den
kulturrevolutionären Zusammenhang gar nicht
mehr bemerken. Ein philosophischer Aspekt
der Kritik muss darin bestehen, sich noch
wundern zu können. Die Selbstverständlichkeit,

mit der Trainer heute den Sinn der
Erziehung dahin ändern, eine Klientel für den
Sozialtherapeuten von morgen zu formieren,
bleibt erstaunlich. Der homo communicati-
vus des Rollenspiels erscheint in den
Beschreibungen z. B. der Familiendynamik
(Helm Stierlin), der Schizophrenieforschung
(Theodore Lidz), der Psychoanalyse (die
Freudsche Tradition) als kranker Mensch,
dessen Identität unglücklich zerrüttet ist.

Anmerkungen
1 Dorothea Freudenreich, Herbert Grässer,

Johannes Köberling: Rollenspiel, Hannover 1976.
2 Ein solches Bewusstsein wird in psychologischen

Untersuchungen als Krankheit diagnostiziert.

Dazu David J. de Levita: Der Begriff der
Identität, Frankfurt a. M. 1971, S. 232 u. 235.



3 Viele Beispiele dazu in dem häufig zitierten
Buch von Benita Daublebsky: Spielen in der
Schule. Stuttgart 41976. Das Buch ist ein
Beispiel dafür, wie Spiele mit verhaltensgestörten
Jugendlichen therapeutisch wirken können.
Andere Spiele in Ruth und Hans-Wolfgang Nickel:
Spiel mit Kindern - Theater mit Kindern, Stuttgart

1974.
4 Viele Übungen im Rollenspiel gehen auf Morenos

Psychodrama zurück. Es ist fraglich, ob
Erzieher ohne Ausbildung diese Methoden
anwenden sollen. Es gibt nur wenige ausgebildete

Psychodramaleiter in der Weit. Anne Schüt-
zenberger (Einführung in das Rollenspiel, Stuttgart

1976) beschreibt den 4 bis 6 Jahre währenden

Ausbildungsweg (S. 50). Siehe auch zur
Trainerpsychologie H. Günther: Gruppendynamik

in der Schule, in Katholische Bildung 2/
1977.

5 Die emanzipatorische Wirkung des Rolien-
tauschs ist mehr als zweifelhaft. So schreibt
Alva Myrdal: «Eine Gleichsetzung der
Geschlechtsrollen schon im Vorschulalter würde
Kinder beiderlei Geschlechts auf eine bessere
Anpassung an zukünftige Sozialbedingungen
vorbereiten» (S. 45), in Andreas Flitner (Hrsg.):
Das Kinderspiel, München 31976.

6 «Gruppendynamik in Kritik und Selbstkritik» in
IBW-Journal 1/1977. Die bisherigen Repliken
sind so erbittert und gehässig, wie wir erwartet
hatten. Überrascht hat uns die Methode, nicht
über das Thema zu diskutieren, sondern eine
formalistische Schelte über «Zitate» daraus zu
machen.

7 Fanny B. Shaftel, George Shaftel, Wulf
Weinmann: Rollenspiel als soziales Entscheidungstraining,

München 31976.
8 Eine gute Übersicht über die Ziele gibt Frigga

Haug: Erziehung und gesellschaftliche Produktion,

Kritik des Rollenspiels, Frankfurt a. M.
1977, S. 54 ff.

9 Es wird häufig betont, dass die Rollenspieler
keiner moralischen, wertenden Kritik unterzogen

werden sollen. Das ist sehr bedenklich,

denn es gibt verantwortungsvolle Therapeuten,
die gerade die Wertorientierung und seelische
Gesundheit und Normalität der Situation für
eine Voraussetzung von Besserung halten. Dazu

Charlotte Bühler: Die Rolle der Werte in der
Entwicklung der Persönlichkeit und in der
Psychotherapie, Stuttgart 1975.

10 Melchior Schedler: Kindertheater. Geschichte,
Modelle, Projekte, Frankfurt a. M. 21974.

" Jürgen Habermas: Zur Rekonstruktion des
Historischen Materialismus, Frankfurt a. M. 1976.

12 Hans Joas: Die gegenwärtige Lage der soziologischen

Rollentheorie, Frankfurt a. M. 1973.
13 Christian Büttner: Hört ihr Kinder und lasst

euch was sagen; in Sozialmagazin 2/1977.
14 Janne Günter: Menschlicher leben, menschlicher

reden; in Sozialmagazin 4/1976.
15 Ein Beispiel dafür gibt Franz Pöggeler: Praxisdefizit

in der Lehrerbildung, in Katholische
Bildung 7/8/1977. Schüler simulieren vor Hunderten

von Studenten eine «lustige» Schulstunde
von 10 Minuten Dauer, in der sie einem
«superautoritären Lehrer Antworten geben. Soll das
der neue «Sound» sein, um im Studium Wissenschaft

und Praxisnähe zu vermitteln?
16 Hans Zulliger: Magische Denkformen im Spiel;

in Flitner a.a.O.
17 Walter Benjamin: Über Kinder, Jugend und

Erziehung, Frankfurt 31970. Zum Zusammenhang
Henning Günther: Walter Benjamin - Zwischen
Marxismus und Theologie, Ölten 1974.

18 Jean Piaget: Das moralische Urteil beim Kinde,
Frankfurt a. M. 1973.

" Erik Erikson: Identität und Lebenszyklus, Frankfurt

a. M. 1966.
20 David P. Ausubel: Das Jugendalter. Fakten -

Probleme - Theorie, München 51976.
2' Philippe Aries: Geschichte der Kindheit, München

31976.
22 Eine alternative Erziehungskonzeption zu der

hier kritisierten: Henning Günther / Clemens
Willeke / Rudolf Willeke: Grundlegung einer
bejahenden Erziehung (Strumberger), München
1977.

Aktuelle Kurzmeldungen der «schweizer schule»

ZH: Rückzug der Vorlage für ein neues
Unterrichtsgesetz
Der Regierungsrat teilte dem Kantonsrat mit, dass
er die Vorlage für ein Gesetz über die Organisation

des Unterrichtswesens (Dachgesetz) zurückziehe.

Dieser Schritt wurde wie folgt begründet:
Zurzeit sind zwei Initiativen - eine parlamenta¬

rische Initiative und eine Volksinitiative - hängig,
die beide für den Bereich der Universität anstelle
des Erziehungsrates ein spezielles Aufsichtsorgan,

«Hochschulkommission» bzw. «Universitätsrat»

genannt, schaffen möchten. Die nun
zurückgezogene Vorlage des Regierungsrates wollte
hingegen dem Erziehungsrat seine bisherigen,


	Das Rollenspiel als unterrichtliches Verfahren

