
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 65 (1978)

Heft: 23

Artikel: Die Schule unter dem Einfluss der normativen Ansprüche unseres
Gesellschaftssystems : Vortrag

Autor: Wyss, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-535501

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-535501
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


man eine Fläche berechnet, wie man
Gemüse anpflanzt, was eine Kläranlage oder
ein Benzinmotor ist oder wie man Brüche
gleichnamig macht. Die Schule bildet Begriffe

und Kenntnisse, die uns als Instrument
beim Helfen zur Verfügung stehen. Pestalozzi

hat zeitlebens vor der Erziehung von
«Halbmenschen» gewarnt und für die
einseitig Gebildeten anschauliche Begriffe
geprägt. Die kopflastigen, herzlosen und
verantwortungslosen Gebildeten nannte er
«Verstandesbestien». Die andere Sorte von
halben Menschen, die sentimentalen, naiven
Weltverbesserer, die alles wollen und nichts
können, «Herzensesel». Wir wollen aus
unseren Kindern in Elternhaus und Schule weder

Verstandesbestien noch Herzensesel
machen. Auch wenn unsere Schule für
längere Zeit und in der Gegenwart eher
Verstandesbestien ausgebildet hat, dürfen wir
uns deshalb jetzt nicht eine Schule für
Herzensesel einrichten.
Nach meiner Erfahrung lassen sich die beiden

Anliegen gut miteinander verbinden.
Man kann auch in einer Schule, in der es
gemütlich ist, in der Schüler und Lehrer freundlich

und höflich miteinander umgehen,
etwas lernen. Ja man muss vielmehr sagen,
dass ein heiteres und gemütliches Klima
das Lernen erst recht fruchtbar und möglich
macht. Es ist zum Glück gar nicht so, dass
nur der mürrische, gefühlskalte Lehrer den
Schülern etwas beibringen kann. Das
Gegenteil ist der Fall. Kinder brauchen beim
Lernen hilfsbereite Erwachsene, die das

Kind gern haben, die Humor und Verständnis

haben und mit ihm freundlich umgehen.
Gestatten Sie, dass ich zum Abschluss zwei
Zitate Pestalozzis anführe, die unsere
Ausführungen zum Thema «Leistungsschule und
soziales Lernen» eindrücklich zusammenfassen.

Das erste steht im Stanserbrief,
jenem tiefsinnigen und anschaulichen
Bericht, den Pestalozzi über seine Erfahrungen
im Zusammenleben mit kriegsverwahrlosten
Kindern geschrieben hat. Er stellt dort an
einer Stelle einem Kind ein paar Fragen und
gibt darauf dann selber eine Antwort:
«Kennst Du etwas Grösseres und Schöneres,

als dem Armen zu raten und dem
Leidenden aus seinem Elend zu helfen? Aber
kannst Du das, wenn Du nichts verstehst?
Musst Du nicht mit dem besten Herzen alles
gehen lassen, wie es geht?
Aber so Du viel weisst, kannst Du viel raten
und so Du viel verstehst, kannst Du vielen
Menschen aus ihrer Not helfen.»
Das zweite Zitat lautet:
«Aber zum Helfen, Raten und wirklichen
Wohltun braucht es nicht bloss ein
leidendes Fühlen der Liebe, es braucht hiefür
eine mit diesem Fühlen harmonische Ausbildung

der Kraft, das mit Einsicht, Kenntnis
und Anstrengung zu tun und zu vollenden
wofür die geweckten Gefühle der Liebe uns
Neigung und Reiz ins Herz legen ...»
(Überarbeitete Fassung eines Vortrages, gehalten
im Rahmen der Vereinigung Schule und Elternhaus

Appenzell AR am 13. Mai 1977 in Teufen.)

Die Schule unter dem Einfluss der normativen Ansprüche
unseres Gesellschaftssystems*
Heinz Wyss

Eine «Pädagogische Provinz» ist unsere
Schule nicht, keine Insel reiner Geistigkeit
in einem Umfeld handfester wirtschaftlicher
Interessen, keine Oase zweckfreier Bildung
in einer Welt des harten Konkurrenzkampfes,

des unerbittlichen Leistungszwangs und

* Referat, gehalten am pädagogischen Kongress
des Verbandes Schweizerischer Privatschulen
vom 27,/28. Oktober 1978 in Bern.

des Konsumdiktats, kein gesellschaftsferner
Raum der freien Betätigung geistiger Kräfte,

kein Ort der Weitabgewandtheit, des
«Glasperlenspiels», an dem sich der
heranwachsende Mensch in seinem höheren
Selbst erfährt und sich durch die veredelnde

«formatio animi» zur selbständigen
geistigen Existenz heranbildet. So hat im
deutschen Bildungsraum nur der Neuhumanismus

die Schule gesehen und verstanden. 820



Ihm ging es nicht um soziale Eingliederung
und um praktische Ausbildung zur
Lebenstüchtigkeit, sondern um die Förderung des
einzelnen Menschen, einzig und allein um
seines Menschseins willen.
Heute ist das anders. Unsere Schule besteht
nicht um ihrer selbst willen. Sie ist keine
Selbstzweckschule, die den jungen
Menschen einem Leben für den Geist entgegenführt.

Sie hat sich den Bedingungen und
Erfordernissen der Gesellschaft unterzogen.
Sie steht im Verhältnis der Abhängigkeit zu
ihr, die in wachsendem Masse Einfluss
nimmt auf die Lernziele, die Inhalte und
indirekt selbst auf die Lehr- und Lernverfahren

der Schule. Diese Funktionalisierung
lässt die Schule, einst Stätte der «tätigen
Müsse» (schole) und der Selbstwerdung des
Menschen, zum Apparat der sozialen Anpassung

und Eingliederung werden und zum
Ort, wo die künftigen Erwachsenen die von
ihren sozialen Rollen her geforderten
Leistungen zu erbringen, wo sie sich im
Hinblick auf ihre Lebenstüchtigkeit zu qualifizieren,

wo sie die in dieser Gesellschaft
nützlichen und nötigen Kenntnisse, Fähigkeiten

und Fertigkeiten zu erwerben haben.
Zwar wirft man der Schule trotz dieses
Netzwerks gesellschaftlicher Bindungen vor, sie
stehe immer noch abseits des Lebens, auf
das hin sie ja eigentlich erziehen müsste
(«vitae non scholae discimus»). Der
Vorwurf der Lebensferne und Weltfremdheit -
er ist immer wieder zu hören, wenn von der
Schule und von denen die Rede ist, die an
ihr lehren - kann berechtigte Kritik sein. Auf
sie werden wir eingehen müssen.
Sicher kann die Schule kein Eigenleben in
einem gesellschaftlichen Schonraum führen
und sich nicht als heile Welt inmitten der
Welt des Heillosen verstehen, als Stätte «der
Emporbildung der inneren Kräfte der
Menschennatur» (Pestalozzi), an den Werten des
Schönen, Wahren und Heiligen durch
feierlichen Umgang mit dem geistigen Erbgut
des Abendlandes. Die moderne
Industriegesellschaft fordert von der Schule anderes.
Und doch entspricht es auch heute noch, in
der Zeit der Pragmatik, der geforderten
Praktikabilität, dem Auftrag der Bildung und
Erziehung, über die nächstliegenden Bedürfnisse

der Gesellschaft und über ihre
unmittelbaren Notwendigkeiten hinaus den jungen

Menschen auch zu geistigen Werten, die

nicht dem Nützlichkeitszwang unterstehen,
emporzuführen. Die Förderung des einzelnen

um seiner selbst willen ist und bleibt
eine Grundaufgabe der Schule. Im Gegensatz

zur Ausbildung, die Fertigkeiten und
Fähigkeiten vermittelt, damit sich die
Heranwachsenden in der Welt zurechtfinden,
ihre sozialen Aufstiegschancen wahrnehmen

und im Leben bestehen, gibt es selbst
angesichts der um sich greifenden
Vergesellschaftung aller Lebensbereiche dieses
andere, was im Gegensatz zur qualifizierenden

Ausbildung Persönlichkeitsbildung heis-
sen mag, die Aufgabe der Schule, die man
Personalisation genannt hat. Die Zweckartikel

unserer Schulgesetzgebung räumen
gerade diesem formalen Bildungsauftrag ein
breites Feld ein. Da ist die Rede von
«harmonischer Entwicklung der seelischen,
geistigen und körperlichen Kräfte» (Baselland):
«Die Schule hat Charakter, Verstand und
Gemüt der Jugend bilden zu helfen, ihr
Kenntnisse und Fertigkeiten zu vermitteln
und ihre körperliche Entwicklung zu
fördern» (Bern). In diesen Zielsetzungen des
Schulrechts offenbaren sich weltanschauliche

Prämissen des Bildungsprozesses und
Werthierarchien. Es mag auffallen, dass in
den Zweckartikeln der Schulgesetze der
meisten Kantone als Zielrichtungen der
Bildung nicht genannt sind: die Erziehung zu
kritischem Denken, zur Selbständigkeit im
Urteilen und Handeln; die Befähigung zu
möglichst autonomer Gestaltung der eigenen

Zukunft, das Fördern der Bereitschaft
zu ständigem Lernen und zur Übernahme
von Verantwortung als Bürger im Staat und
als mündiges Glied der Gesellschaft.
Eine Ausnahme macht etwa Art. 2 des
Schulgesetzes des Kantons Baselland.
«Die Schulen erziehen die Schüler aller Stufen

zu kritischem Denken, selbständigem
Arbeiten und ständigem Weiterlernen. Sie
wecken das Verständnis für die Mitverantwortung

als Bürger im schweizerischen
Staat und im weiteren Sinne in der menschlichen

Gemeinschaft.»
Formulierungen wie die zitierte greifen als
Zielperspektiven des Bildungsprozesses die
Leitvorstellungen der Emanzipation und der
Solidarität auf.
Auf die emanzipatorische Erziehung hat sich
in den vergangenen Jahren die Pädagogik
berufen, die sich als Freiheitspädagogik ver-



steht. Ihr Ziel ist es, den Menschen zu seiner

inneren Selbstbestimmung und
Unabhängigkeit zu führen, ihn zu befähigen, sich
aus Abhängigkeitsverhältnissen zu lösen
und zur Selbstentscheidung sowie zum Handeln

aus eigener Einsicht zu finden. Mit
diesem Ziel der Mündigkeit, etwas in Selbständigkeit

zu sein und etwas zu können,
verbindet sich dieses andere, das der Erziehung

zur Solidarität. Sie ist Antrieb zu sozialem

Denken und Handeln auf Grund einer
Haltung, die zur Parteinahme für die
Benachteiligten in dieser Welt verpflichtet.
Unsere Schulgesetze nehmen freilich kaum
explizit Bezug auf diesen Zielbereich einer
Pädagogik der Gerechtigkeit. Wenn an die
Mitverantwortung des einzelnen in der
Gesellschaft gedacht ist, dann erscheint sie
als staatsbürgerliche Verantwortung, zu der
die Jugendlichen mit Hilfe der Schule «nach
christlichen Grundsätzen» herangebildet
werden (St. Gallen: «zu tüchtigen, verant-
wortungsbewussten Menschen und zu
vaterlandstreuen Bürgern»), Eine offenere
Zielformulierung findet sich lediglich im
Schulgesetz des Kantons Schaffhausen: «Die
Schule fördert die Bereitschaft der Schüler,
als entscheidungsfähige Menschen in der
Gemeinschaft Gerechtigkeit, Wahrhaftigkeit,
Freiheit, Glück zu verwirklichen.»
Bleibt nur zu fragen, wieweit die schulische
Wirklichkeit diesen Deklarationen entspricht.
Möglicherweise tritt uns hier im Schulbereich

im kleinen als Diskrepanz entgegen,
was man im bundesdeutschen Raum den
Grundwiderspruch zwischen Verfassungsgrundsatz

und gesellschaftlicher Wirklichkeit

nennt.
In ihrer Wirkung nachhaltiger als in dieser
Persönlichkeitsbildung erweist sich die
Schule auch hierzulande in ihrer Sozialisa-
tionsfunktion. Erwartungen, wie sie in Form
der Schulgesetze und Lehrpläne relativ
undifferenziert an die Schule herangetragen
werden, setzen die Lehrer um in konkrete
Handlungsmuster. Lernziele werden unter
dem Gesichtspunkt des Verhaltens, der
Einstellungen und der Kompetenzen formuliert,
die sich der Lernende aneignen soll. «Der
Schüler soll ...» heisst es allenthalben. Was
er letztlich soll, ist durch die kulturell-gesellschaftlichen

Vorstellungen, die erwünschten
Haltungen und Gesinnungen und durch die
imperativen Anforderungen einer in sich

äusserst komplexen gesellschaftlichen
Struktur vorgegeben. Diese Normen soll der
Schüler annehmen, diesen Gegebenheiten
hat er sich einzupassen, diese Soll- und
Muss-Erwartungen wird er im Leben zu
erfüllen haben.
Wie vollzieht sich dieses Hinführen der Kinder

und Jugendlichen zu den anerkannten
Wertordnungen der Gesellschaft, diese ihre
gesellschaftliche Eingliederung? Das erkennen

wir alsbald, wenn wir uns bewusst
machen, welchen Ritualen und versteckten
Spielregeln der Vorgang des Unterrichts
folgt. Prof. Rudolf Messner beschreibt diesen

Prozess in seiner Analyse «Tiefenstruktur»
des Unterrichts wie folgt (didaktische

Planung und Handlungsfähigkeit der Schüler

in: Didaktik offener Curricula):
«Es handelt sich um ein Geschehen, dessen
Ablauf sich einer der Beteiligten, der
sogenannte <Lehrer>, mehr oder weniger genau
ausgedacht hat. Er reagiert mit allen Anzeichen

der Freude und Befriedigung, wenn es
den Schülern gelingt, dem von ihm
ausgedachten geheimen Plan gemäss zu reagieren

oder gar den nächsten Schritt des
Unterrichts, der dem Plan nach zu erfolgen hat,
selbst zu entdecken. Falls hingegen Schüler

Dinge sagen oder tun, die sich mit dem
Plan nicht vereinbaren lassen, bedient sich
der Lehrer eines diffizilen Instrumentariums
mimischer und verbaler Waffen, um sein
Missbehagen auszudrücken und die nicht
zum Ablauf passende Schüleräusserung
abzuwehren oder zurückzudrängen (z. B. <Das
hast du sehr schön gesagt, aber leider passt
es nicht ganz zu dem Problem, über das wir
gerade sprechen.))...
Oder: Die Schüler dürfen im Unterricht
meistens nur sprechen, wenn es ihnen der Lehrer

erlaubt. Obwohl meistens mehrere Schüler

etwas zu sagen haben, darf immer nur
ein Schüler sprechen. Der Lehrer hingegen
erteilt sich selbst die Erlaubnis zum Sprechen.

Wenn Schüler sprechen, werden ihre
Äusserungen in der Regel vom Lehrer
wiederholt oder mit einem positiven oder negativen

Kommentar (<Ja>, <Richtig!>, <Na

also), <Gut. Und .>) versehen. Schülern
ist es hingegen nicht erlaubt, das, was der
Lehrer sagt, positiv oder negativ zu bewerten,

es sei denn, der Lehrer fordere sie dazu
ausdrücklich auf. Selbst dann ist jedoch
grösste Vorsicht geboten. Demgegenüber 822



äussert der Lehrer seine Meinung über die
Qualität der Schüleräusserungen direkt und
in der Regel mit grosser Offenheit.
Die Liste von Beobachtungen über derartige
Gleichförmigkeiten des Unterrichts Hesse
sich fast beliebig erweitern. Alle diese
Spielregeln weisen - wie schon erwähnt - darauf

hin, dass die prinzipiell möglich erscheinende

Variabilität der didaktischen Planung
offenbar durch eine wirksame <Tiefen-
schicht> von institutionellen Vorgaben und
Normen und ihnen entsprechenden
Rollenerwartungen über das Verhalten von Lehrern

und Schülern auf bestimmte, immer
wiederkehrende Grundmuster des Unterrichts

eingeschränkt wird. Man könnte im
Anschluss an den Begriff des <heimlichen
Lehrplans> von einer <heimlichen
Unterrichtsplanung) sprechen, die sich im Unterricht

jedes Lehrers immer wieder durchsetzt.»

Das weder in Schulgesetzen noch in
Lehrplänen deklarierte Ziel solcher Unterrichtsregie

ist das der sozialen Angepasstheit des
Schülers, seine Hinführung zu den
gesellschaftlich erwünschten sozialen Verhaltensweisen,

seine Einpassung in das Bezugssystem

der gesellschaftlich anerkannten
Normen, die Internalisierung der Arbeitstugenden

Fleiss, Sorgfalt, Genauigkeit und
Pünktlichkeit, Sachhingabe, gutes Benehmen,
Fügsamkeit, Gehorsam, die Fixierung des
Schülers auf eine geschlossene Wertwelt,
auf Verhaltensmuster, die sich im Leben als
nützlich erweisen.
Die Spielregeln des Unterrichtsverlaufs, wie
sie Prof. Messner aufdeckt, sind aus dieser
Funktionalität heraus zu verstehen. Mit
ihnen vollzieht sich der geheime Prozess der
Erziehung zu systemkonformen, gesell-
schaftsgemässen Einstellungen. Selbst ein
Unterricht, der die Kritikfähigkeit und die
Unabhängigkeit des Urteils fördern will,
kann sich den Mechanismen des schulischen

Arrangements nicht ganz entziehen.
Der Tatbestand des Planungsmonopols im
Unterrichtsgeschehen ist in seiner Wirkung
nicht zu unterschätzen. Der Lehrer bestimmt,
was die Ziele des Unterrichts sind, er
entscheidet, worüber zu sprechen ist, lenkt das
Gespräch und er befindet schliesslich
darüber, welches die Ergebnisse sein sollen,
die aus seinem Unterricht hervorgehen,
welches die in Lernkontrollen überprüfbaren

und von jedem Schüler nachzuvollziehenden
Einsichten sind und welches der auszuweisende

Wissenszuwachs sein soll.
Die Curriculum-Konstruktion, die seit
mehreren Jahren unser Bildungswesen neu
begründet und bewusster an Lernzielen orientiert,

hat einerseits durch ihren ideologiekritischen

Ansatz die Mechanismen dieser
Sozialisation aufgedeckt. Anderseits haben
jedoch gerade die neuen Curricula, die ausgehen

von der Frage nach den Einsichten und
Verhaltensweisen, wie sie der einzelne und
die Gesellschaft brauchen und die sich nicht
mehr im Disziplinbezug an den fachimmanenten

Zielen und an den sachlogischen
Strukturen orientieren, zu einer Verstärkung
der gesellschaftlichen Funktionalität der
Schule beigetragen. Es lässt sich ein Abbau
der Anteile einer sogenannten allgemeinen
Bildung und damit der Kulturvermittlung
feststellen. Im gleichen Sinne wirkt sich die
Tendenz zur Aktualisierung der Unterrichtsinhalte

aus. Dieser Zwang zum Gegenwartsbezug

kann so weit gehen, dass er vergessen

lässt, dass nicht die gesellschaftliche
Relevanz des Unterrichts das erste und
einzige Anliegen der Schule sein darf, sondern
dass sie den Auftrag der Weitergabe der
kulturellen Werte der Vergangenheit an eine
heranwachsende Generation ebenso
ernstzunehmen hat wie die Auseinandersetzung
mit den Problemen der Jugendlichen in
ihrer Zeit. Eine einseitige Ausrichtung des
Unterrichts auf die gesellschaftliche Wirklichkeit

unserer Tage muss zwangsläufig den
zeitabhängigen Anliegen vor den zeitlosen
Werten ein Übergewicht geben, das die
Schule mehr und mehr zum Instrument
gesellschaftspolitischer Auseinandersetzung
werden lässt.
Wer sich als Lehrer für diese gesellschaftliche

Perspektivierung seines Unterrichts
entscheidet, gibt in der Regel vor, er nehme
eben Abstand von der lehrerzentrierten
Bildungsschule und gehe auf die Lernbedürfnisse

seiner Schüler ein; er mache den
Erfahrungsraum der Schüler zum Unterrichtsbereich,

ihre Wahrnehmungs-, Erlebnis- und
Handlungsfelder zum Gegenstand der
schulischen Analyse und Verarbeitung. Dadurch,
dass die Lebenswelt der Schüler angegangen

werde, erweise es sich als möglich, die
Interessen, Voreinstellungen, Bedürfnisse
und Erwartungen der Schüler zu ermitteln



und die Trennung von Schule und Leben
abzubauen.
So weit ist diese Argumentation vernünftig.
Leider ist nicht am Umstand vorbeizusehen,
dass manche dieser Vertreter einer
Pädagogik vom Schüler aus letztlich ihre
persönlichen gesellschaftspolitischen Auffassungen

zu den erkenntnis- und handlungsleitenden

Interessen aller machen. So aber
wird ihr Unterricht auf andere Art erneut zu
einem Geschehen, das durch das Planungsund

Entscheidungsmonopol des Lehrers
bestimmt ist und das sich darum verdächtig
der gesellschaftpolitischen Indoktrination
der Kinder nähert. Solcher gesinnungslen-
kender Unterricht gibt dann freilich immer
vor, die Kinder zur Kritikfähigkeit zu erziehen,

ihnen Mut zum eigenen Denken zu
geben, sie für das Wagnis des begründeten
Zweifels und für das Neinsagen zu stärken,
ihre Sinne und Wahrnehmungen und auch
ihr Fühlen zu verfeinern und sie zu sensibilisieren

für die Ungerechtigkeiten dieser
Welt, ihnen die Augen zu öffnen für die
verdeckten und für die handfesten, offen
praktizierten Machenschaften der Herrschenden
in unserem Gesellschaftssystem.
Dazu ist zu sagen, dass trotz aller
anderslautenden Erklärungen auch in diesem einer
Sozialisierung durch die Gesellschaftseinwirkungen

entgegenlaufenden Prozess eines
sogenannt kritischen Unterrichts der Schüler

der passive Teil ist, der sich Einstellungen

des Lehrers zu eigen machen soll. So
oder so bringt die gesellschaftliche Ausrichtung

des Unterrichts den Schüler um seine
geistige Freiheit, sei es durch den Zugriff
des Staates, durch den Einfluss der
Wirtschaft oder aber im Gegensinn durch die
Lenkung der Polit-Lehrer. Sie schliesst in
jedem Fall andere Möglichkeiten der persönlichen

Entwicklung aus oder erschwert es,
sie wahrzunehmen.
Bei alledem bleibt freilich der Trost, dass
der schulischen Sozialisation Grenzen
gesetzt sind. Zunächst besteht die Wirkungsgrenze

darin, dass die Schule nur eine So-
zialisationsinstanz neben anderen ist. Wichtiger

ist der Umstand, dass die Schule alles
zum Gegenstand der Lehre, der Betrachtung
und der Besinnung macht, dass sie nicht
Element des Handelns selber ist. Dadurch
ist es wohl möglich, dass sich der
Heranwachsende gegen alle Sozialisationszwänge

behaupten oder in späteren Jahren seine
geistige Eigenständigkeit wieder erlangen
kann. So haben etwa gesellschaftlich und
politisch bis in die Mitte ihres Denkens
sozialisierte DDR-Bürger plötzlich den Fluchtweg

in den Westen gesucht, und Schüler
religiöser Bekenntnisschulen haben sich auch
schon zu Atheisten entwickelt.
Eine Analyse des Gesellschaftsbezuges der
Schule wäre nicht vollständig, wenn nicht
von der Aufgabe der Schule als
Qualifikationsinstanz die Rede wäre und ebenso von
ihrer Funktion der Auslese und der Alloka-
tion.
Wenn die Schule sich als Teil der Gesellschaft

versteht und diese Gesellschaft
zufolge des hohen Grades der Arbeitsteilung
und der Komplexität der sozialen Funktionen

von jedem einzelnen spezifische
Befähigungen, Kenntnisse und Fertigkeiten
erfordert, damit er im Leben bestehen und
nützlich sein kann, dann werden Stimmen
laut, die besagen, die Schule erniedrige sich
zum Instrument einer auf Leistung und
Effizienz ausgerichteten Gesellschaft. Da wird
etwa gesagt, die Schule disponiere, den
Zwängen der kapitalistischen Wirtschaft
folgend, zu Systemkonformität, sie präpariere
die Heranwachsenden, damit sie fraglos
innerhalb einer Gesellschaft funktionieren, die
Freiheit und Gerechtigkeit, Gleichheit und
Brüderlichkeit nicht kenne, wohl aber
«Unterdrückung und Ausbeutung, Konkurrenzdenken,

Herrschsucht, sinnlosen Luxus,
unnötige Armut» (Saner). Marx würde gesagt
haben, die Schule erziehe den Menschen
dazu, dass er über sich verfügen lasse im
kapitalistischen Verwertungsprozess und im
Prozess der Gewinnmaximierung. Dieser
Vorwurf ist ernstzunehmen.
Die Schulgesetze lassen erkennen: die
Vermittlung von Qualifikationen nimmt im
Unterrichtsgeschehen einen grossen Raum ein.
Die Schule orientiert sich dabei an den
Anforderungen der Gesellschaft und ihrer
beruflichen Rollen, und sie fordert im Hinblick
auf diese Funktionen vom Schüler Leistungen,

die sie bewertet. Es trifft zu, dass sie
die erbrachten Leistungen überprüft und
dass sie auf Grund dieser Leistungsergebnisse

eine Auslese trifft. Ich will nicht
übersehen, dass dieser Qualifikations- und, damit

verbunden, dieser Selektionsprozess die
Schule zur «sozialen Dirigierstelle» (Schel- 824



sky) macht und dass sie durch den
Leistungsdruck und das Karrieredenken aus
den Schülern Examenmenschen macht, die
sich, dem Selektionszwang folgend,
bedingungslos anpassen und nicht lernen um des
Lernens willen, nicht aus Lernfreude und
Wissbegierde, sondern aus dem naheliegenden

äusseren Grund, dass es einzig und
allein darum geht, in dem Leistungswettbewerb

zu bestehen, und darum, die
Voraussetzungen zu schaffen, um auf der sozialen
Stufenleiter, auf der die Zahl der Arrivierten
nach oben zusehends abnimmt, möglichst
hoch zu kommen. Wenn es nicht die
Heranwachsenden selber sind, die so denken: den
Einstellungen und Denkmodellen ihrer
Eltern und dem Erfolgszwang der Gesellschaft
entziehen sich auch diejenigen unter ihnen
nicht, die angeblich auf soziale Chancen in
der Gesellschaft verzichten und ihr Leben
auf innere Werte hin anlegen wollen. Wenige

sind es, die sich dem Effizienzdenken
radikal entgegenstemmen und sich in ihrem
Anderssein behaupten. Sie laufen freilich
Gefahr, zu Aussenseitern zu werden und
sich in der Isolierung zu verlieren.
Damit ist nicht gesagt, dass die Erziehung
zur Lebenstüchtigkeit durch Vermittlung von
Kenntnissen und Fähigkeiten nicht notwendige

Aufgabe der Schule wäre und dass ihr
nicht zu Recht eine selektive und allokative
Funktion zukomme. Die Gefahr liegt einzig
darin, dass sich einzelne Funktionen des
Systems zum Nachteil anderer Aufgaben
ausbreiten können, dass «Fertigkeiten ohne
Sinnfrage», dass «Fähigkeiten ohne Verant-
wortungsbewusstsein», dass «Wissen ohne
Gewissen» den Menschen zum homo faber
werden lassen, «der technisch funktioniert,
aber nicht nach den Folgen seines Tuns
fragt» (Oblinger). Als legitim erachte ich es,
dass jede Gesellschaft durch ihre Schulen
diejenigen Qualifikationen besonders
fördert, auf die sie dringend angewiesen ist.
So verlangt die Komplexheit unserer
Lebensverhältnisse eine immer grössere
Abstraktionsfähigkeit. An einem praktischen
Beispiel gezeigt: Die Kybernetik und
Computertechnik haben nachweisbar lenkende
Auswirkung auf die Gestaltung des
Mathematikunterrichts aller Stufen. Wer die
Ergebnisse des Bildungsprozesses unter dem
Gesichtspunkt ihrer Praktikabilität und ihrer
gesellschaftlichen Nützlichkeit beurteilt,

wird nicht darum herum kommen, festzustellen,

dass die Bildungsplanung und
Schulökonomie in letzter Zeit vermehrt die Frage
nach der Wirksamkeit des Unterrichts in den
Blickpunkt didaktischer Betrachtung rücken
und dass sie die Schule einer Kosten-Nutzen-Analyse

und der Untersuchung der Be-
dingungs- und Effizienz-Relation unterwerfen.

So steht die Schule in ihrer gesellschaftlichen

Abhängigkeit zunehmend unter dem
Erfolgszwang. Die Curriculumsforschung hat
mit ihrer Operationalisierung der Lernziele
dieses lnput-/Output-Denken unterstützt. Die
Schule wird - so betrachtet - zum
Fertigungsbetrieb. Es mag überraschen, dass es
nicht die kapitalistische Wirtschaft ist, die
sie dazu macht, sondern dass es weit mehr
der Zwang der Produktionsmaximierung in
sozialistischen Gesellschaften ist, der unter
diesen ökonomischen Gesichtspunkten über
das Bildungssystem denken lehrt. Hiezu ein
Wort des kommunistischen Pädagogen Ma-
karenko, das besonders aufschlussreich ist:
«Je mehr ich nachdachte, desto mehr
Ähnlichkeit fand ich zwischen dem Erziehungs-
prozess und dem Produktionsprozess
materieller Güter, und in dieser Ähnlichkeit gab
es nichts Schreckliches, nichts, was besonders

mechanistisch gewesen wäre. Der
Mensch blieb für mich Mensch mit all seiner
Kompliziertheit, seinem ganzen Reichtum
und seiner ganzen Schönheit. Diese
tiefgehende Analogie zwischen Produktion und
Erziehung war in meiner Vorstellung vom
Menschen nicht eine Entwürdigung, im
Gegenteil, sie erfüllte mich mit besonderer
Achtung vor dem Menschen; denn auch eine
gute, komplizierte Maschine nötigt Achtung
ab.»
So betrachtet, wird die Schule zum
Planungsobjekt. Sie ist es mehr und mehr auch
bei uns. Wenn die Bildungsforschung und
-Planung die Schule in den Griff nimmt und
sie sich konsequent unterwirft, wird es bald
nicht mehr weit her sein mit dem Freiheitsraum,

den sie bislang für sich in Anspruch
genommen hat. Je nach den ideologischen
Prämissen dieser Bildungsforschung wird
sich die Schule entweder mehr und mehr
zum Stabilisator gesellschaftlicher und
politischer Ordnungen entwickeln und sich von
Interessen und Sollens-Vorstellungen, die
von aussen, z. B. von den Wirtschaftsverbänden

an sie herangetragen werden, lenken



lassen, oder aber sie wird zum Vehikel
gesellschaftlicher Veränderungen, zum Instrument

und Infiltrationsfeld der Unterwanderung

der vorgegebenen Gesellschaftsordnung
und ihrer politischen Strukturen: In

beiden Fällen keine gute Sache, dem Auftrag

der Schule in einem freiheitlichen
Gemeinwesen grundlegend zuwider.
Selbst wenn wir uns eingestehen müssen,
dass sich in der gesellschaftlichen Ausrichtung

unserer Schulen Ansätze nach beiden
Seiten hin finden, können wir feststellen,
dass sich die Lehrer ihre Freiheit bisher im
wesentlichen zu wahren gewusst haben,
dass sie sich in grösserer Zahl nie den
Zugriffen äusserer Mächte, die sich die Schule
nutzbar machen wollten, ausgeliefert haben.
Weil dies so ist, wollen wir anerkennen, dass
der Staat seine Machtmittel kaum je gegen
die Schule genutzt hat und dass er die Stellung

der Schule ausserhalb des Netzwerkes
sich widersprechender gesellschaftlicher
und politischer Interessen und damit die
Selbstverantwortung der Lehrer in der
Ausübung ihres Berufes stets respektiert hat:
die Freiheit der Ermittlung der Lernziele und
der Ermittlung der Lernziele und der Stoffwahl

innerhalb weitgezogener Rahmenbedingungen,

die Freiheit der didaktischen
Interpretation, die Freiheit der methodischen
Vermittlung, die Freiheit der Lernkontrolle
und der Leistungsbewertung.
Unsere Schule ist eben letztlich keine
Verwaltungseinrichtung, sondern Ort der
persönlichen Bildung durch den Umgang mit
dem Kulturgut, das die Schule von Generation

zu Generation in lebensvollen Bezügen
weitergibt, Stätte der Ausbildung, die den
Heranwachsenden die zur Bewältigung des

Lebens und für den Fortbestand der Gesellschaft

notwendigen Kenntnisse, Fähigkeiten
und Fertigkeiten vermittelt, und Instanz der
gesellschaftlichen Eingliederung, die
kulturell-soziale Einstellungen, Verhaltensmuster
und Handlungsregeln an die nächste Generation

weitergibt. In diesen Auftrag der
schulischen Sozialisation ist die Aufgabe
miteingeschlossen, «die Legitimität normativer
Anforderungen zu überprüfen», «soziokultu-
relle Normen weiter zu entwickeln und sie
zu ändern, wenn es die Umstände erfordern»
(Oblinger).
Dass hier gerade den Privatschulen in der
bildungspolitischen Szene der Schweiz eine
besonders wichtige Rolle zukommt, liegt auf
der Hand. Sie sind es, die in Selbständigkeit
und frei von einer engen Gebundenheit an
Weisungen der Staatsverwaltung ihren
erzieherischen und gesellschaftlichen Auftrag
erfüllen können. Sie sind es denn auch, die
zufolge ihrer privatrechtlichen Struktur
flexibel genug sind, den gesellschaftlichen
Entwicklungen zu folgen und einen Weg der
Bildung, Ausbildung, der Sozialisation und
Beurteilung der Schüler zu gehen, der ebenso
den zeitunabhängigen Werten wie den
aktuellen Bedürfnissen gerecht werden und
sich vor allem den individuellen Befähigungen

und Entwicklungsmöglichkeiten des
einzelnen anpassen kann. Die Staatsschule, die
ich hier mitvertrete, hat den privaten
Bildungsinstitutionen vieles zu danken. Die
staatliche und die freie, die öffentliche und
die private Schule ergänzen sich in unserer
Bildungslandschaft als notwendige Korrelate.

Sie stehen nicht gegeneinander, sondern
erfüllen ihren Auftrag nur im Neben-, besser
im Miteinander.

Ein Weihnachtsspiel
Marlis Hophan, Doris Stalder-Good

Vorbemerkungen
1. Dieses Weihnachtsspiel wurde erstmals

vor einem Jahr von Erst-, Zweit- und Dritt-
klässlern unter Zuzug einiger Viertkläss-
ler an der Primarschule in Unterengtsringen

aufgeführt. Es hat sich für diese Stufe
als geeignet erwiesen.

2. Das Stück enthält drei Ebenen: 1. die
Haupthandlung: Szene 1 bis 7 in Gross-
mutters Stube; 2. die Nebenhandlung:
Einblendungen 1 bis 6; 3. die Rahmenhandlung:

Begrüssung und Ausklang; 4. die
Einbettung: die Lieder 1 bis 8.

3. Jede Ebene kann oder soll (wenn mehrere 826


	Die Schule unter dem Einfluss der normativen Ansprüche unseres Gesellschaftssystems : Vortrag

