
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 65 (1978)

Heft: 22: Israels Propheten : ein Beitrag zum Bibelunterricht

Artikel: Israels Propheten

Autor: Bühlmann, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-535473

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-535473
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


über die Wegbereiter des neuzeitlichen
Katholizismus ist mit dem Titel umschrieben:
Propheten und Vorläufer. Darin werden 20
Porträtskizzen katholischer Persönlichkeiten
des 19. und 20. Jahrhunderts vorgestellt.
Einige unter ihnen erinnern uns an die prophetischen

Gestalten der Bibel.
Auch in der afrikanischen Kirche sind heute
solche prophetische Gruppen aufgetreten.
Es gibt dort die sog. «prophetische
Kirche». Seit dem Ersten Weltkrieg, besonders
aber seit die Länder Afrikas die weisse
Vorherrschaft losgeworden sind, gibt es dort
Führergestalten, die neue Kirchen ins Le¬

ben gerufen haben. So in Rhodesien, Kenja,
Uganda, Tansania, Südafrika und in Zaire.
Unabhängig von den Kirchen, die aus Europa

und den USA nach Afrika gekommen
sind, haben sich hier Millionen Menschen
zusammengefunden, um zu beten, zu singen,
zu tanzen, die Bibel zu lesen und Kranke zu
heilen.
Wenn auch diese verschiedenen Gruppen
sich eher am Rande der Kirche bewegen, so
sind sie auch heute noch recht aktiv. Auch
unsere Kirche hat solche Gestalten, die uns
aufrütteln und zum Umdenken ermuntern,
bitter notwendig. Walter Bühlmann

Israels Propheten
Walter Bühlmann

I ALLGEMEINE EINFÜHRUNG

1. Zum Begriff »Prophet»
Das Prophetentum ist für die alttestament-
liche Offenbarungsreligion ein so bedeutsames

Phänomen, dass es üblich geworden
ist, von der Religion Israels als einer
«prophetischen Religion» zu sprechen. Das AT
selbst gibt Anlass dazu, weil eine Reihe
wichtiger Bücher Prophetennamen tragen.
Freilich verstehen Christen, vom modernen
Sprachgebrauch unterstützt, das Prophetische

an Israels Religion oft dahin, dass die
Propheten das messianische Heil ankündigen

bzw. dass ihre Hauptfunktion sei, den
Messias zu verheissen und vorauszuschildern.

Dieses verengende Verständnis wird
nicht einmal dem ursprünglichen griechischen

Wort «Prophet» gerecht, das zuerst
einfach den «Verkündiger» «Sprecher
vor dem Volk») meint; erst recht bedeutet
das hebräische Grundwort «nabi» den
«berufenen Rufer» bevollmächtigten Ausrufer

des Gotteswillens).

2. Prophetie im Alten Orient
Die Religionsgeschichte und die bisher
bekannten Nachrichten aus dem Alten Orient
lehren, dass das Prophetentum als solches
so wenig wie etwa das Priestertum eine isra-
elitisch-alttestamentliche Eigenart war. Das

Prophetentum ist weder auf bestimmte Zeiten

oder Gebiete begrenzt noch an
bestimmte Völker, Rassen oder Religionen
gebunden. Männliche und weibliche Propheten
oder prophetenartige Gestalten können
überall, wo Menschen leben, in mehr oder
weniger ausgeprägten Formen auftreten.

Der Prophet ist eine charismatisch begabte
Person, die sich bewusst ist, besonders
ausgewählt und berufen worden zu sein, und
sich daraufhin gedrängt fühlt, Worte zu
verkündigen und Handlungen auszuführen,
die ihr in der Form göttlicher Offenbarungen
während eines geistigen Zustands der
Inspiration, möglicherweise von leichter oder
heftiger Ekstase begleitet, eingegeben worden

sind.

Für Ägypten sind Propheten nicht eindeutig
nachzuweisen. Nur Plinius berichtet,
wonach Jünglinge während einer Kultzeremonie

um den Apisstier von Raserei ergriffen
werden und zukünftige Dinge vorhersagen.'
Dagegen sind Propheten im westasiatischen
Kulturland mehrfach bezeugt. Für die Zeit
um 1700 berichten eine Reihe von Briefen
aus Mari2 am mittleren Euphrat das Auftreten

männlicher und weiblicher Prophetengestalten.

Sie gehören zu einem Stand von
Männern und Frauen, die Aufträge der Gottheit,

zu deren Tempel sie gehörten, aus
Träumen oder Gesichten und ekstatischen 766



Erlebnissen entnahmen und als Orakel
weitergaben.

Ein Prophetentext aus Mari lautet folgender-
massen:

Zu meinem Herrn sprich: So (sagt) Schibtu
(Gemahlin des Königs Zimrilim), Deine Dienerin: Im

Tempel der Anunitum (Hauptgöttin von Mari) im
Stadtinnern fiel Achatum (Prophetin) in Ekstase
und sprach folgendermassen: «Zimrilim (König),
auch wenn Du mich (deinerseits) vernachlässigst,
so werde ich Dich (meinerseits weiterhin) lieben,
Deine Feinde werde ich in Deine Hand
geben !»

Am folgenden Tag brachte mir der Priester
Achum diesen Bericht, die Locke und den
Gewandsaum, und ich schrieb es (daraufhin hier)
meinem Herrn. (Anbei) habe ich Locke und
Gewandsaum versiegelt und an meinen Herrn
abgesandt.

3. Prophetentypen in Israel
Die im folgenden aufgeführten Gruppen
überschneiden sich zum Teil. Diese Einteilung

versucht nur, die verschiedenen im AT
als «prophetisch» bezeichneten Elemente
auseinanderzuhalten und zu klassieren.

3.1 Ekstatiker
Es gab bestimmte Gruppen von Ekstatikern,
die in Schwärmen auftraten, sich mit Drogen,

Musik, Tanz oder gar Selbstverstümmelung

in Ekstase brachten und sich dann
vom göttlichen Geist getrieben fühlten. Um
so leichter konnten sich dann urtümliche
Mechanismen einstellen: Sich-Wälzen, Sich-
Bäumen, Anfälle und Zuckungen - alles als
Ausdruck höchsten Affektrausches gemeint
und gewollt. In diesem Zustand traten oft
dunkle Reden, Weissagungen und Zungenreden

ein. Manchmal hat man diese
Propheten als «verrückt» bezeichnet. So musste
Hosea sich gegen den Einwand wehren:
«Ein Narr ist der Prophet, verrückt der
Geistesmann» (Hos 9,7b). Von solchen Propheten

ist im AT z. B. in 1 Sam 10,5-7 und 19,
18-24 die Rede. Ekstatische Baalspriester
erscheinen in 1 Kön 18,19-40.

3.2 Kultpropheten
Sie traten überall im Lande neben den
Priestern oder Leviten an den Heiligtümern im
Rahmen kultischer Handlungen auf und waren

im Kult Sprachrohr Gottes. Sprüche
solcher Kultpropheten finden sich in einigen
Psalmen und Psalmversen (Ps 2; 21; 81; 110;

132) und Prophetenbüchern (Nahum, Haba-
kuk). Gegen solche «Propheten», die dem
Volk vorwiegend Heil verkündeten, haben
sich manche der grossen Schriftpropheten
vehement zur Wehr gesetzt. Jer 23,13: «Auch
bei den Propheten Samarias habe ich
Widerwärtiges gesehen: sie weissagten im
Namen des Baal und führten mein Volk Israel
in die Irre.»

3.3 Hofpropheten
Sie waren am Königshof - und wohl auch
bei anderen Grossen des Landes - tätig.
Soweit sie mit einem königlichen Heiligtum
verbunden waren, sind sie mit den Kultpropheten

identisch. Sie mochten dem König
vor einem Feldzug den erwünschten Sieg
verheissen: «Da rief der König von Israel
die Propheten zusammen, etwa vierhundert
Mann, und sprach zu ihnen: <Soll ich zum
Kampf gegen Ramot in Gilead ziehen?) Sie
gaben zur Antwort: <Ziehe hin !>>> (1 Kön 22,
6). Sie mussten auch wie Hananja die königliche

Politik gegen Andersdenkende vertreten

(vgl. «Jeremia und der falsche Prophet»:
Jer 28,1-17; SB 145). Zu dieser grossen
Gruppe der Berufspropheten gehören
diejenigen, die im AT als falsche Propheten
verurteilt werden.

3.4 Einzelpropheten (sog. Schriftpropheten)
Ekstatiker, Kult- und Hofpropheten sind
Berufspropheten. Wichtiger aber als die
Berufspropheten ist die zahlenmässig kleine
Gruppe der grossen Einzelpropheten, zu
denen Arnos und Hosea, Jesaja und Micha,
Zephanja und Jeremia, Ezechiel und teilweise

Deutero-Jesaja zu rechnen sind. Sie übten

ihre prophetische Tätigkeit nicht berufsmässig

aus, sondern auf Grund ihrer besonderen

Berufung, die sie aus ihrem ursprünglichen

Beruf herausgerissen hat. In ihnen
hat die israelitische Prophetie ihren Gipfel
erreicht. Sie traten in ihrem Volk nicht als
Glieder eines Standes, nicht als Vertreter
eines Stammes oder einer Sippe, nicht als
Beamtete eines Heiligtums oder Königs auf,
sondern wussten sich als Vertreter und
Botschafter ihres Gottes.
Es muss demgemäss stets bedacht werden,
dass sich für den Israeliten der Königszeit
die Prophetie anders darstellte als im Rückblick

vom heutigen Standpunkt aus. Der
Israelit dachte in erster Linie an die Berufs-



Propheten als den prophetischen Stand (Ek-
statiker, Kult- und Hofpropheten), neben
dem die grossen Einzelpropheten als
Sondergestalten nur vereinzelt und teilweise in

grossen zeitlichen Abständen in Erscheinung

traten. Erst später erkannte man die
Bedeutung dieser Einzelpropheten, als man
zurZeit des babylonischen Exils (Gefangenschaft)

einsah, dass sich die zum Teil
unbequeme Botschaft der Schriftpropheten
durchgesetzt hatte, während sich die Worte
der Berufspropheten als falsch erwiesen.
Daher hat die Kultprophetie in der nachexi-
lischen Zeit (nach 538) zunehmend an
Bedeutung verloren. Ihre Schriften wurden
nicht weiter verbreitet. Die Sprüche und
Berichte der Einzelpropheten aber wurden
soweit wie möglich gesammelt.
Demnach ergibt sich aus der bisher betrachteten

Geschichte der Prophetie, dass die
grossen Einzelpropheten lediglich einen
kleinen Teilausschnitt der Gesamtprophetie
bilden, der theologisch freilich am wichtigsten

ist. Wenn im Folgenden von «Propheten»

die Rede ist, sind daher gewöhnlich
jene grossen Einzelpropheten gemeint.

4. Die Geschichte der Propheten
Herkömmlich gliedert man die Prophetenbücher

in die «grossen» und die «kleinen»

Propheten. Zu den grossen Propheten zählt
man die umfangreichen Bücher Jesaja, Je-
remia und Ezechiel. Als kleine Propheten
bezeichnet man wegen ihres geringen Um-
fangs die unter den Namen Hosea bis Ma-
leachi aufeinander folgenden Bücher. Jesus
Sirach 49,10 nennt diese Bücher nach ihrer
Anzahl die «Zwölf Propheten». Die Reihenfolge

in der Bibel entspricht aber keineswegs

der zeitlichen Folge ihres Entstehens.
Beim Lesen der Prophetenbücher ist zu
beachten, dass die 12 kleinen Propheten einmal

ein Buch bildeten, in der Grösse etwa
dem Jesajabuch gleich. Aber wie dieses
Zwölf-Prophetenbuch ist auch das Jesajabuch

eine vielfältig zusammengesetzte
Grösse, aus kleineren Büchern und Sammlungen

entstanden. Bei jedem der grossen
Prophetenbücher ist dieses allmähliche
Erwachsen aus kleineren Einheiten zu bedenken.

Die Geschichte der Prophetie erstreckt sich
vom Beginn der Königszeit bis über das Exil
hinaus. Den Schriftpropheten geht eine
Vorgeschichte der Prophetie voraus, von der
wir in den Königsbüchern erfahren.
In dem Schema wurde nach den beiden
Hauptarten der Prophetie unterschieden:
der Heilsprophetie, die in einer gegenwärtigen

Notlage eine heilvolle Wendung ver-

Ein ungefährer Überblick
mag die Hauptlinien
zeigen:

Gerichtsprophetie Heilsprophetie
(Kultprophetie)

Vorgeschichte
Propheten in
1 Sam bis
2 Kön

Propheten in
1 Sam bis
2 Kön

I. Periode
c. 750-700

Arnos
Hosea
Micha
Jesaja

II. Periode
c. 650-600

Zephanja
Jeremia
Ezechiel

Nahum
Habakuk

II. Periode
Exil

Ezechiel
Deuterojesaja

IV. Periode
520-470 Maleachi Haggai

Sacharja

Lehrdisputation Apokalyptik
(Daniel) 768



heisst, und der Unheilsprophetie, die eine
Drohung, etwa eine Katastrophe ankündigt.
Diese herkömmliche Unterscheidung hat
insofern recht, als die vorexilischen Propheten

in der Tat im wesentlichen das
bevorstehende Gottesgericht, die exilisch-nach-
exilischen Propheten aber das kommende
Heil angesagt haben.

5. Das prophetische Anliegen
5.1 Der Kampf um das Grundgebot:

Jahwe allein
Die religiöse Krise, die mit dem Übergang
von der für Nomaden zugeschnittenen
mosaischen Jahwereligion in einen von seiner
Ackerbau- und Fruchtbarkeitsreligion stark
vorgeprägten Kultur- und Zivilisationsraum
verbunden war, zog sich über Jahrhunderte
hin. In diese Konfrontation haben sich die
Propheten mit der Vollmacht eingeschaltet,
die Mich 3,8 so umschreibt: «Ich bin erfüllt
mit Kraft, mit Jahwes Geist, mit Rechtsinn
und Stärke, um Jakob sein Unrecht zu
verkünden und Israel seine Schuld.»
Im Nordreich ist um 850 v. Chr. der Prophet
Elija aufgestanden gegen die zunehmende
Baalisierung Israels. Mit der Parole «Jahwe
ist der Gott Elija)» ging er in das von ihm
provozierte Gottesurteil auf dem Karmel und
führte seinen zeitweilig erfolgreichen Kampf
bis zur Vernichtung der Baalsdiener fort.
Im Südreich ging es 100-150 Jahre später,
wie Jesajas Tätigkeit zeigt, weniger um den
Abfall zu fremden Göttern als um die
Untreue des Urvertrauens: der König setzt
nicht auf Jahwe, obwohl er ihn kultisch
verehrt, sondern auf irdische Machtmittel (vgl.
Jes 7). Mit seinem berühmten Wort: «Nehmt
ihr nicht Stand (in Jahwe), habt ihr keinen
Bestand» (7,9) hat Jesaja den vertrauenden
Glauben an Jahwe allein als die erste und
entscheidende menschliche Grundantwort
auf die Zuwendung Jahwes gekennzeichnet.
Nach Jesaja (ca. 690-630) drangen auch im
Südreich Fremdkulte bis ins Heiligtum von
Jerusalem vor, so dass sich Jeremia (ab
625) in vielen seiner Anklagereden - unter
anderem auch gegen den Kult der
«Himmeiskönigin» (7,18; 44,16-25) - für die Wahrung

des Grundgebotes einsetzen musste.

5.2 Das Engagement der Propheten für die
mitmenschliche Gerechtigkeit

Wie die Erfahrung zeigt, erlag man in Israel

immer wieder der allgemein menschlichen
Versuchung, die Ausübung der Religion auf
den Gottesdienst zu beschränken. Dadurch
missachtete man oft die täglichen Pflichten
gegenüber den Nächsten. Eine exemplarische

Erzählung für ein mitmenschliches
Engagement des Propheten Elija ist uns in 1

Kön 21 überliefert. Er tritt für den Freibauern
Nabot ein, weil der König das Gottesrecht
missachtet.
In der politischen, militärischen und
wirtschaftlichen Blütezeit des Nordreiches unter

Jerobeam II. (ca. 787-747) wird der
Prophet Arnos (ab 760) nach dem Reich Israel
gesandt. Seine Predigt setzt sich mit aller
Vehemenz für die Menschenrechte der von
den führenden Kreisen wirtschaftlich, sozial
und rechtlich «Gebeugten», d. h. Ausgebeuteten,

ein. Es fehlte zwar nicht an festlichen
Opferfeiern und grossem Wallfahrtsbetrieb.
Aber das Anliegen Jahwes war etwas ganz
anderes; aus den schweren Anklagen des
Arnos wird es offenbar: die Bedürftigen, die
Hilflosen und die Bedrückten finden kein
Recht vor Gericht, und sie werden von den
führenden Schichten ausgebeutet. Darum
muss Amos den Tod für ein solches «Jahwevolk»

ansagen.
Die Botschaft des Jesaja handelt vom heiligen

Gott und von der Pflicht, sich ihm in
Glauben und Demut zu beugen. Dennoch
vergleicht er die «heilige Stadt» Jerusalem
mit Sodoma und Gomorrha (1,10), weil zwar
viel «Gottesdienst» (Kult), aber keine
Gerechtigkeit in ihr ist. Der Prophet stellt sich
in eine Reihe mit Arnos und nimmt auch
dessen Kultkritik auf mit dem Gottesspruch:
«Bringt nicht länger nutzlose Opfer dar, ein
greuelhaftes Rauchwerk sind sie mir...
Wenn ihr noch soviel betet, ich erhöre euch
nicht. Eure Hände sind voller Blutschuld»
(1,13-15). Mit «Blutschuld» meint Jesaja
jegliche schwere «Untat» am Nächsten, die aus
einem «Nein» kommt.
Jeremia setzt sich noch stärker für das
«Gottesrecht» ein. Nach 5,1 ff. ist in Jerusalem

Redlichkeit und Treue dahin, der Meineid

an der Tagesordnung. «Die Häuser sind
gefüllt mit Betrug», «man spricht dem Waisen

nicht Recht, die Sache der Armen
entscheidet man nicht» (5,27 f.). In seiner
berühmten Tempelrede, die ihm beinahe das
Leben kostete, denunziert er das falsche
Vertrauen auf das Heiligtum. «Nicht wahr,



stehlen, morden, ehebrechen, falsch schwören,

dem Baal opfern und andern Göttern
nachlaufen,... und dann kommt ihr und tretet

vor mich hin in diesem Haus, das meinen
Namen trägt, und sagt: <Wir sind gesicherb,
um dann den Greuel zu wiederholen.»
Gewiss wird hier nicht jeglicher Opferdienst
verworfen; aber der Prophet macht doch
deutlich, dass zunächst die menschlichen
Grundrechte der Nächstenliebe erfüllt werden

müssen. Mit dem Bruch des
«Gottesrechtes», das die Menschenrechte garantiert,

hat Jerusalem über sich selbst «den
Stab gebrochen». Die von Jahwe schon lange

angedrohte Katastrophe wurde jetzt
unausweichlich. Im Jahre 586 muss Juda in
die Gefangenschaft ziehen.

5.3 Eine neue Zukunft
5.3.1 Allgemeine Endzeiterwartung
Die Propheten haben auf verschiedene Weise

für Israel eine neue Heilszeit verkündet.
In der Ausmalung der kommenden Wirklichkeit

greifen sie dabei gern zu Bildern, die
zur weltweit verbreiteten Paradiesvorstellung

gehören.
Jesaja spricht in 11,6-10 vom gottgestifteten
Frieden zwischen Tierreich und Menschenreich

(vgl. auch Jes 35,9; Hosea 2,20-24).
Dieses Motiv wird vor allem später in der
babylonischen Gefangenschaft von Ezechiel
(36,35; 47,1-12) und von Deutero-Jesaja (51,
3) wieder aufgegriffen. Dieser paradiesische
Heilszustand zielt nicht nur auf äusseren
Segen und materielle Fülle. Vor allem wird
ein neues persönliches Verhältnis mit Gott
verheissen. Am eindrücklichsten bestätigt
das Jeremia:

Jeremia verkündet einen neuen Bund
(Jer 31,31-34) SB 146
Dabei verinnerlicht er seine Schau, indem
er auf die «ewige Liebe» Jahwes, das
Gottesvolk der Endzeit mit einer Liebe antworten

lässt, die keine steinernen Gebotstafeln
mehr braucht, weil ihm Jahwes Weisung
(Gesetze) «ins Herz geschrieben ist» (31,33).
Dieser Bund ist nicht nur eine Erneuerung
des Sinaibundes, sondern eine Neuschöpfung.

Wie im alten Bund ist auch hier Gott
selbst der Bundespartner: Er ist derselbe,
denn er hat den Bund nicht gebrochen. So
bleiben auch die Forderungen Gottes
dieselben.

5.3.2 Die Erwartung des messianischen Heil-
bringers

Einzelne Prophetentexte handeln auch von
einem zukünftigen Heilbringer. So sprechen
Jes 9,7-6 (SB 137) von einem zukünftigen
König, der den «endlosen Frieden schafft»
und endgültig «Recht und Gerechtigkeit»
unter den Menschen aufrichtet. Noch
deutlicher tritt diese messianische Heilsfunktion
in Jes 11,1-5 zutage: Dem messianischen
Herrscher wird als ständige Gabe die Fülle
des Geistes Jahwes verliehen, damit er den
Armen und Schwachen zum Recht verhelfe.
Weil der zukünftige Heilbringerkönig sich
für Recht und Gerechtigkeit einsetzt, erhält
er bei Jeremia den Namen: Jahwe (ist)
unsere Gerechtigkeit (23,5).
Bei Ezechiel (während des Exils in Babylon)
ist vom «Hirten David» die Rede: «Ich werde
über sie einen einzigen Hirten bestellen,
meinen Knecht David» (34,11-12). Mit ihm
kehrt wie in Jes 11,6 ff. der Paradiesfriede
ein (34,24 ff.).
Die Reihe der prophetischen messianischen
Königstexte schliesst Sach 9,9 f. (nachexi-
lisch) (der Prophet Sacharja) ab:
«Siehe, dein König kommt zu dir, gerecht
und siegreich ist er. Demütig ist er und reitet

auf einem Esel, auf dem Füllen einer
Eselin. Er wird die Streitwagen ausrotten
aus Ephraim und die Rosse aus Jerusalem,
es werden abgeschafft die Kampfbogen. Er
gebietet Frieden den Völkern ...»
Hier rückt der den Menschen zugeneigte
und ihnen auch durch Herkunft verbundene
«Friedenskönig» in den Vordergrund, der
dem Kriegspferd entsagt und darum auf
einem Esel, dem «Friedenstier», in die heilige
Stadt einzieht. Er gehört zu jenen Jahwetreuen,

die als Arme und Demütige im Lande

wohnen.

II DER PROPHET JESAJA UND SEINE
ZEIT

1. Das Südreich Juda im 8. Jahrhundert
vor Christus

Auch das Südreich Juda erlebte unter König

Asarja (787-756) eine Blüte. Die Gründe
waren die gleichen wie in Israel: Friede mit
Israel, Schwäche von Damaskus und Assyrien,

Förderung des Acker- und Weinbaus
und des Aussenhandels. Und auch die Folgen

waren die gleichen: Reichtum, Verweit- 770



lichung, soziale Missstände. Unter diesem
König begann Jesaja sein Wirken im
Südreich. Aber inzwischen bedrohte die Assy-
rergefahr nicht nur das Nordreich Israel. Es

war zu befürchten, dass die assyrische Walze

in kurzer Zeit Palästina überrollen würde.
Die Stimmung, die in den Jahren 745 durch
den Amtsantritt Tiglatpilesar III. die Bewohner

Palästinas beherrschte, lässt sich mit
jener vergleichen, die die kleineren Staaten
um Deutschland herum im Jahre 1938
befiel. Hitler-Deutschland hatte bereits
verschiedene schwächere Staaten überwältigt,
und ein anderer Staat konnte jeden Tag der
nächste sein. Dieser Vergleich schildert nur
eine Seite der Situation, denn die Völker
jener Zeit erlebten solche Ereignisse religiös.
Wenn Assyrien ein Land eroberte, war der
Gott Assur der eigentliche Sieger. Er hatte
als der Stärkere die Ortsgottheit überwältigt,

deren Bild dann oft in Assurs Tempel
in der Hauptstadt als Trophäe aufgestellt
wurde. Der gewöhnliche Israelit musste sich
fragen: Wird Assur auch stärker sein als
unser Gott Jahwe?
Unter Ahas (741-725) wurde Juda zu einem
Vasall der Assyrer. Der König entrichtete
regelmässig seinen Tribut und führte zum
Zeichen seiner Ergebenheit den assyrischen
Götterkult in Jerusalem ein. Seine Politik
hatte sich für seine Zeit bewährt. Der Staat
Juda blieb intakt.
Der Nachfolger Ahas war sein frommer
Sohn Hiskija (725-697). Die Katastrophe des
Nordreiches hatte in Juda einen tiefen
Eindruck hinterlassen. Weil man als Hauptursache

den Abfall von Jahwe sah, leitete Hiskija

eine religiöse Reform ein, die ein
dreifaches enthielt: Kampf gegen den religiösen
Synkretismus und den Götzendienst,
Wiederherstellung des reinen Jahwekultes im
Tempel und Zentralisierung des gesamten
Kultes in Jerusalem durch Unterdrückung
der Höhenheiligtümer (2 Kön 18,1-6). Für
den inneren Wohlstand unternahm Hiskija
verschiedene grössere Werke. Besonders
bekannt wurde der in den Felsen gehauene
unterirdische Kanal, der die Wasser der
Gihonquelle in den neuen Siloahteich leiten
sollte (dieser Kanal ist noch heute in
Betrieb; vgl. Diaserie zur Schweizer Schulbibel
Nrn. 73 und 74).
Das grösste aussenpolitische Ereignis war,
dass Hiskija den Tribut an Assyrien verwei¬

gerte. Andere assyrische Vasallen hatten
bereits früher das assyrische Joch abgeworfen

und mit Ägypten unterhandelt. Vergeblich

versuchte Jesaja den König von einem
Bündnis mit Ägypten abzubringen (Jes 30 f.).
Dennoch sollte ihn dieses schliesslich vor
einer Katastrophe bewahren. Im Jahre 701

rückte der Assyrerkönig Sanherib heran.
Von Lachisch aus verlangte Sanherib durch
eine Gesandtschaft die Übergabe der Stadt
Jerusalem, und nur durch das Heranrücken
eines ägyptischen Heeres wurde er zum Abzug

veranlasst (2 Kön 18,13-19,36). Jerusalem

war gerettet.

2. Der Prophet Jesaja
Der Name Jesaja ist entweder als Bekenntnisname

«Jahwe ist Hilfe» oder als Dankname

«Jahwe hat Hilfe, Heil gegeben» zu
verstehen. Jesaja stammte aus Jerusalem und
ist dort aufgewachsen. Da damals in der
Stadt ausser den Nachkommen der kanaa-
näischen Voreinwohner im wesentlichen nur
solche israelitischen Familien wohnten, die
im Dienst des Königshofes oder des Tempels

standen, dürfte Jesaja am ehesten
einer derartigen Familie angehört und eine
entsprechende Ausbildung an der Jerusalemer

Schule erhalten haben. Daraus erklärt
sich, dass er die von den Politikern
angewendete «Weisheit» kennt und zu König und
Hofbeamten ungehinderten Zutritt hat.

Als Prophet ist Jesaja anscheinend nur in
Jerusalem aufgetreten. Der lange Zeitraum
seines Wirkens (740-701 v. Chr.) lässt sich
in vier Tätigkeitsperioden gliedern, denen
sich die meisten seiner Sprüche und
Berichte mit grosser Sicherheit zuweisen
lassen.

a) In der ersten Periode setzte er sich
hauptsächlich mit den inneren Verhältnissen in
Juda nach einer Zeit politischen und
wirtschaftlichen Aufschwungs auseinander. Im

Todesjahr des Königs Asarja, 740, empfing
er im Tempel von Jerusalem seine Berufung
zum Propheten, die Sendung, den Untergang

Israels und Judas als Strafe für die
Treulosigkeiten des Volkes anzukündigen
(Jes 6,1-13). Seine ersten Sprüche (der
grössere Teil von Kapitel 1-5) stammen aus
den folgenden Jahren bis vor Beginn des
syrisch-ephraimitischen Krieges (736).

b) Die zweite Periode umfasst die Zeit des



syrisch-ephraimitischen Krieges, in dem
Damaskus und das Nordreich Israel versuchten,

Juda in ihr antiassyrisches Bündnis zu
zwingen (736-733). Jesaja trat sowohl
diesem Bündnis als auch der Politik des judä-
ischen Königs Ahas entgegen, der sich zum
Vasallen der Assyrer erklären und sie
gegen die Angreifer zu Hilfe rufen wollte.
Vergeblich versuchte Jesaja dieser menschlichen

Politik entgegenzuwirken; als Unterpfand

des göttlichen Willens sagte er die
geheimnisvolle Geburt des Immanuel an (7,
10-17) und verkündigte die erste seiner
messianischen Verheissungen. Aus dieser
Zeit stammt die Mehrzahl der Sprüche, die
im «Immanuelbuch», Kapitel 6-12, enthalten

sind.
c) Nach einer langen Zeit des Schweigens
umfasst die dritte Periode die Jahre von
der Thronbesteigung Hiskijas (725) bis zum
Scheitern seines ersten Versuchs, die
Selbständigkeit Judas wieder herzustellen (716—

711). In dieser Zeit vor und nach dem Fall
Samarias (722 21) verkündigte Jesaja die
meisten Sprüche von Kapitel 28-32 und
auch die Sprüche gegen die Völker, 14,24-
23,18.
d) Die vierte Periode fällt in die Jahre des
zweiten Versuchs Hiskijas, durch einen
umfassenden palästinischen Aufstand mit
Unterstützung Ägyptens die Selbständigkeit
Judas wiederzustellen (705-701). Der
Versuch führte jedoch zur Verwüstung Judas,
Abtrennung grosser Landesteile und Bedrohung

Jerusalems. Hiskijas wollte Jerusalem
verteidigen. Jesaja bestärkte ihn in seinem
Widerstand und versprach die Hilfe Gottes;
tatsächlich wurde die Stadt befreit. Die
Ereignisse werden in den Kapiteln 36-39, die
mit 2 Kön 18-20 parallel gehen, erzählt.
Über das Leben und Wirken Jesajas nach
700 wissen wir nichts mehr. Nach einer
jüdischen Überlieferung soll er unter Manasse
den Märtyrertod erlitten haben.

3. Die Gliederung des Jesajabuches
Das alttestamentliche Jesajabuch ist keine
Einheit und nicht das Werk eines einzelnen
Verfassers, sondern besteht aus drei Teilen:
Die Jesajaüberlieferung macht lediglich
einen Teil des eigentlichen Jesajabuches (1-
39) aus.
Die Kapitel 40-55 gehören einer späteren

Zeit an (ca. 546 v. Chr.). Der Verfasser ist

ein Zeitgenosse des Königs Cyrus. Da er
bestimmt ein geistiger Jünger Jesajas ist, wird
er auch Deutero-Jesaja (zweiter) genannt.
Der letzte Teil des Buches, die Kapitel 55-
66, ist weniger einheitlich. Die Atmosphäre
in einzelnen Texten setzt voraus, dass die
Rückkehr aus dem Exil bereits erfolgt ist. Im
allgemeinen wird dieser ganze dritte Teil
als die traditionelle Fortsetzung des zweiten
angesehen, als ein Werk von Schülern des
Deutero-Jesaja. Man nennt das Buch deshalb

meistens Trito-Jesaja (dritter) (ca. 500
v. Chr.).

III AUSLEGUNG EINZELNER JESAJA-
TEXTE

Mit Ausnahme der Berufungsvision (Jes 6)
beschränken wir uns auf jene Texte, die in
den nachfolgenden Lektionsentwürfen von
Karl Furrer aufgenommen werden. Aus
diesem Grunde geben die hier aufgeführten
Texte keine umfassende Zusammenstellung
der ganzen jesajanischen Botschaft. Für die
übrigen Texte, die in der Schweizer Schulbibel

(bzw. Neue Schulbibel) enthalten sind,
bieten die beiden Lehrerkommentare weitere

exegetische Informationen3.

1. Die Berufung
(Jes 6,1-11)4 SB 127

Jesaja ist der erste Prophet, der über sein
Berufungserlebnis berichtet. Freilich tut er
es nicht um des Berichtes willen oder zur
Hervorhebung seiner Person. Der Bericht
hat die Funktion, von vornherein zu begründen,

warum er Unheil verkündete und warum

seine Worte erfolglos waren. Jedoch hat
Jesaja das Berufungserlebnis zu Beginn seiner

Tätigkeit gehabt; es ist für ihn der
entscheidende Ausgangspunkt gewesen.

Im Todesjahr des Königs Usija sah ich den Herrn
auf einem hohen und erhabenen Thron sitzen,
und die Säume seines Gewandes füllten
die ganze Halle (V.1).

Jesaja hat Jahwe im Tempel thronen sehen,
aber nicht in der üblichen Art, wie man sich
das vorstellte. Jesaja hat ihn riesengross,
das ganzeTempelgebäude sprengend,
wahrgenommen. Die bildliche Darstellung «und
die Säume seines Gewandes reichten durch
die ganze Halle» will sagen: Schon das
Äusserste (d. h. der Saum), der Rand der Er- 772



scheinung Jahwes, füllt den Tempel, bzw.
den grössten Raum, oder umgekehrt' Die
ganze Herrlichkeit des Tempels lässt nur
einen Schimmer seiner Herrlichkeit sichtbar
werden.

Serafim schwebten über ihm, jeder (von ihnen)
hatte sechs Flügel. Mit zweien bedeckten sie ihr
Gesicht, mit zweien den Leib, und mit zweien
flogen sie. Sie riefen einander zu Heilig, heilig,
heilig ist der Herr Zebaoth
Die Fülle der ganzen Erde ist seine Herrlichkeit
(V2f)
Die Serafim, die er aufgerichtet über Jahwe
schweben sieht, sind ein neues Element. Sie

entstammen der Symbolwelt Ägyptens. Der
Saraf (Mehrzahl: Serafim) ist eine
ausserordentlich giftige Schlange, deren Biss wie
Feuer brennt. Bei uns heisst der Saraf Kobra

(in Ägypten: Uräusschlange). Die Uräus-
schlange (Saraf) ist in Ägypten seit frühester
Zeit ein beliebtes Schutzsymbol und seit zirka

1750 v. Chr. als solches auch in Palastina
verbreitet. Mit Hilfe von Serafim soll Jahwe
in der Wüste sein murrendes Volk bestraft
haben. Als dieses zu ihm schrie, gab er Mose

den Auftrag, ein bronzenes Sarafbild
herzustellen, das dem Volke Heilung von den
tödlichen Bissen bringen sollte (IMum 21,4-

773

Abb. 1 Sarafdarstellungen (Kobras, Uraus) auf judischen Siegeln Diese dienten nicht nur zum
Siegeln von Wein- und Ölkrugen, von Tonbriefen, sondern wurden wohl auch als Gluckbringer und als
Schutzzeichen geschätzt.
a) Zwei Kobras (Uräusschlangen) schützen einen falkenkopfigen Gott
b) Zwei Kobras schützen einen Lebensbaum. Gewisse Baume verehrte man als Manifestation mutter¬

licher Lebenskraft und mütterlichen Schutzes
c) Die Darstellung zeigt den geflügelten Reschef, der als Bringer von Seuchen gefurchtet und zugleich

als Heilsgott verehrt wurde. Zwei drohend aufgerichtete Kobras schützen ihn.
d) Auf diesem Bild wird ein zweiflügliger Saraf (Uraus, Kobra) dargestellt. Er schützt ein Lebenszeichen.

Darunter steht ein Name. Der Saraf soll dem Betreffenden Heil und Leben schenken 8
Jahrhundert vor Christus, der Zeit des Jesaja.

e) Das Bild zeigt einen vierflügligen Saraf (Uraus) mit einer Inschrift. «Für Elschamar (den Sohn des)
Pela». 8. Jh. v. Chr, der Zeit des Jesaja.

f) Drei vierflüglige Serafim (Uräen) auf hebräischen Siegeln des 8 Jh Diese und viele andere beweisen,

dass sich der geflügelte Uraus im Sudreich des 8 Jh. v Chr grosser Beliebtheit und
zunehmender Verehrung erfreute



9). Zur Zeit Jesajas stand im Jerusalemer
Tempel ein Sarafbild, das grosse Verehrung
genoss. Eine starke Sarafverehrung zeigen
auch hebräische Siegel dieser Zeit, die häufig

aus Halbedelsteinen hergestellt, nebst
dem Namen des Besitzers einen zwei- oder
vierflügligen Saraf zeigen (Abb. 1 d, e, 1).

Die Flügel sind ein Symbol für Schutz (vgl.
«im Schutze deiner Flügel» Ps 17,8; 38,8
und andere).
Wie die Darstellungen zeigen, schützen die
Serafim eine Gottheit (Abb. 1 a-c) oder eine
bestimmte Person (Abb. 1 d-f). Anders ist
dies aber bei der Berufungsvision. Statt Jahwe

zu schützen, müssen die Serafim sich
von Kopf bis Fuss vor ihm verhüllen: «mit
zweien (Flügeln) verdeckten sie ihr Gesicht,
mit zweien den Leib, und mit zweien flogen
sie», denn Jahwes Herrlichkeit und schützende

Kraft ist unendlich viel grösser als die
der Serafim.
Jesaja dienen die Serafim dazu, die Heiligkeit

Jahwes in einen superlativischen Status
zu heben. Er betont die geheimnisvolle
Macht der Serafim nur, um mit ihrer Hilfe die
noch viel grössere Heiligkeit Jahwes zu
signalisieren. Im Vergleich zu Jahwe sind die
gewaltigen, gefürchteten und verehrten
Serafim fast so schwach und unrein wie der
sündige Mensch. Im dreimaligen «heilig»
der Serafim wird Jahwes Heiligkeit ins Un-
fassbare gesteigert.

Da zitterten die Türflügelzapfen in den
Angelsteinen von der Stimme der Rufenden
und das Haus füllte sich mit Rauch (V.4).

Das Beben und der Rauch sind normale
Reaktionen auf eine Gotteserscheinung. Das
Beben ist ein Zeichen der Furcht und der
Schwäche, Zeichen der Gegenwart einer
Übermacht. Der Rauch ist ein Zeichen für
die Gegenwart der Heiligkeit Jahwes, der
wie ein loderndes Feuer alles, was er
berührt, in Rauch verwandelt. Interessant ist
nur, dass nicht die Präsenz Jahwes unmittelbar

Anlass für Beben und Rauch ist, sondern
der Ruf der Serafim. Wenn solche Wirkungen

den Serafim zugeschlagen werden,
bedeutet das ihre intime Zugehörigkeit zur
Welt Jahwes. Damit wird noch einmal die
geheimnisvolle Macht der Serafim deutlich.
Dadurch steigert Jesaja die Heiligkeit Jahwes

allerdings ins Unfassbare, denn die
Wesen, deren Ruf Beben und Rauch hervorruft,

müssen sich ihrerseits vor Jahwes Heiligkeit
verhüllen.
Diese Vision des Jesaja ist die beste
Illustration für den Begriff von Gottes Heiligkeit.

Heiligkeit bedeutet: einmalig in seiner
Art, einmalig an Kraft und Macht, das
gewöhnliche Mass überbietend. Die Heiligkeit
ist die völlige Andersartigkeit, Überweltlich-
keit und Unnahbarkeit Gottes. Vor dieser
Heiligkeit erkennt und bekennt Jesaja sich
als todeswürdig und verloren, denn er ist
wie sein Volk unreiner Lippen (V. 5). Er kann
sich in diesem Zustand nicht Gott nahen,
weil er sich im Gegensatz zur Heiligkeit
Gottes befindet. Der Prophet weiss, in
welchem Zustand das Volk Gottes seiner Zeit
lebt. Er weiss auch, dass er sich selbst aus
dieser Umgebung der Unreinheit nicht
ausklammern kann. Er ist mit diesem Volk
verwurzelt. Er bedarf daher der Reinigung.
Symbolhaft wird diese Reinigung vor einem
Saraf mit einem glühenden Gegenstand
vorgenommen, da dem Feuer reinigende
Wirkung zugeschrieben wird. Jesaja kann nun
vor Gott leben. Er kann auch in den Dienst
Gottes treten. Er kann Prophet werden (V.
6 f.).
Nachdem Jesaja sich freiwillig als Gottesbote

zur Verfügung gestellt hat (V. 8), erhält
er einen höchst merkwürdigen, ja befremdlichen

Auftrag:

«Gehe und sage diesem Volk:
Höret nur, doch verstehet nicht,
und seht nur, doch erkennet nicht!
Mache das Herz dieses Volkes fett
und seine Ohren mache schwer
und seine Augen verklebe,
damit es nicht mit seinen Augen sieht
noch mit seinen Ohren hört,
noch sein Herz es versteht!» (V. 9 f.)

Den sogenannten Verstockungsauftrag hat
man immer wieder als die grundlegende
Beauftragung zum Gerichtspropheten verstanden.

Man hat oft zu begründen versucht,
dass die Aufgabe der Propheten nicht die
sei, Sünde aufzudecken, um zur Umkehr zu
bewegen, sondern in der Sünde zu verhärten

und dadurch das Gnadengericht
herauszuführen. Dem widerspricht aber die Tatsache,

dass Jesaja besonders in der Frühzeit
das Volk zur Umkehr aufruft (vgl. Jes 1,16 f.).
Es wäre auch unverständlich, warum die
Vergebung, die der Prophet nach 6,6 f.
erfährt, nicht auch dem Volk, mit dem er sich 774



solidarisiert (6,5), zuteil wird, wenn es nur
willig ist.
In V. 10 müssen wir davon ausgehen, dass
es sich an dieser Stelle um eine ironische
Formulierung handelt. Ironie ist aber eine
Erscheinung der letzten Stunde, eine letzte
Waffe. Sie bedeutet ein Einlenken, von dem
aber aus dem Kontext deutlich wird, dass es
nicht ernst gemeint ist. Sie ist ein letztes
verzweifeltes Mittel, den Angesprochenen
zur Besinnung zu rufen (vgl. auch Am 4,4).

Da fragte ich: Wie lange, Herr? Er erwiderte:
Bis dass die Städte wüst liegen ohne Einwohner
und die Häuser ohne Menschen
und das Ackerland als Öde übrigbleibt. (V. 11)

Die Frage des Propheten ist eine kurze Klage,

wie sie auch oft in den Psalmen
vorkommt (vgl. Ps 13,2; 74,10 f.; 79,5; 80,5; 89,
47; 90,13). Jesaja übernimmt sofort sein
prophetisches Amt, zu dem auch die Fürbitte
für sein Volk gehört. Da er sich mit dem
Volk solidarisch weiss, bittet er um Schonung.

Das entschiedene Nein unterstreicht
den Ernst der Stunde. Dadurch soll der Hörer

noch einmal aufgefordert werden, sich
zur Umkehr bewegen zu lassen.

2. Jesajas Lied vom Rebberg
(Jes 5,1-7) SB 133

Jesajas Gleichnis vom Rebberg wird allgemein

als ein Beispiel höchster Dichtkunst
angesehen. Die Beschreibung ist kurz und
farbig, jedes Wort deutlich und treffend,
und es bietet vor allem einen unmerklichen
Übergang von einer beinahe idyllischen
Stimmung zu einer tiefen Trauer und harten
Anklage.
Der Prophet tritt mit diesem Gedicht vor die
Bürger von Jerusalem, offenbar anlässlich
eines grossen Festes im Tempel. Es kann
das Laubhüttenfest gewesen sein, das ja
während der Weinernte gefeiert wurde und
das fröhlichste und meistbesuchte aller
Feste war. Jesaja zieht unmittelbar die
Aufmerksamkeit auf sich: Sonderbar, dieser
Prophet, der beständig über Unrecht und
Gericht spricht, hat sicher zuviel Wein
getrunken, denn er beginnt ein Lied von einem
Freund, der einen Weinberg besitzt. Er hatte
ihn auf einem fruchtbaren Hügel angelegt.
Und er gibt sich grosse Mühe um seinen
Weinberg. Es kostet viel Schweiss, um ein

Feld, noch dazu auf einem Berghügel, von
Steinen zu befreien. Dann pflanzt er die
besten Weinstöcke, die er erwerben kann.
Während die Pflanzen wachsen, baut er von
den aufgelesenen Steinen einen Wachtturm
(vgl. SB 133); dann eine Mauer um das ganze

Feld herum.
Aber nun kommt die Enttäuschung. Die
Erntezeit ist angebrochen, aber man findet nur
harte, saure Härlinge an den Zweigen. Jetzt
kommt plötzlich der Freund selbst zu Wort.
Es schwingt eine Drohung mit in seiner
Frage an die Jerusalemer und an die
Bewohner ausserhalb, ob sie ihr Urteil
abgeben möchten. Wer hat hier Schuld? fragt
der Freund, ich oder mein Weinberg? Jeder
spürt, dass es hier nicht mehr nur um die
misslungene Ernte eines Bauern geht. Nun
teilt der Freund seinen Plan mit: Weg mit
der beschützenden Mauer, der Weinberg
wird kahlgefressen. Es wird deutlich, dass
dieser Freund Gott ist. Der letzte Vers gibt
unumwunden die Erklärung: «Der Rebberg
Jahwes ist das Volk Israel, die Männer von
Juda sind seine bevorrechtigten Pflanzen».
Jesaja schliesst mit einem eindrucksvollen
Wortspiel. So wie der Freund mit Spannung
nach edlen Trauben aussah, so erwartete
Jahwe von seinem Volk «Rechtsspruch», -
und was brachte es hervor? «Rechtsbruch».
Jahwe hoffte auf «Gerechtigkeit, und siehe
da: Wehgeschrei (sc. der Armen)». Dieses
Schreien deutet das entsetzliche Rufen von
Armen und Hilflosen an, die durch die
übermächtigen Reichen unterdrückt werden. Das
Gedicht, das so lieblich begann, endet mit
einem rauhen Schrei.

3. Weherufe
(Jes 5,8-10; 5,11-13; 5,20; 5,23 f.) SB 134

Nach dem Weinberglied haben die Sammler
der Worte Jesajas eine Reihe seiner Anklagen

gegen das Unrecht gestellt, die alle mit
«Wehe» beginnen (vgl. die sieben «Wehe»
gegen die Pharisäer und Schriftgelehrten in
Mt 23,13-33). Um die Gerechtigkeit und um
das Recht scheint es zur Zeit der Propheten
nicht gut zu stehen. Es machen sich
Missstände in der Gerichtsbarkeit und in den
sozialen Verhältnissen breit. Dies hängt zum
Teil mit einer neuen Entwicklung zusammen.
Während der Königszeit kommt mehr und
mehr Grund und Boden in den Besitz des



Königshauses. Es entwickeln sich
bewirtschaftete Staatsdomänen. Sie werden von
Staatsbeamten verwaltet und von unabhängigen

Leuten bewirtschaftet. Dieses neu
aufkommende Verwaltungswesen mit der
Entrechtung vieler Menschen dürfte die Wurzel
verschiedener Missstände gewesen sein. Es

bildete sich eine herrschende Oberschicht
und eine beherrschte Arbeiter- und
Angestelltenschicht heraus. Diese Entwicklung
muss weitgehend das Ergebnis eines
skrupellosen Ausbeutertums gewesen sein.

Wider die grossen Haus- und Grundbesitzer
(5,8-10)
Der Prophet sieht, wie die Neureichen auf
dem erworbenen Boden Haus um Haus
erstellen und einen Bauern nach dem andern
aufkaufen. Diese geraten unweigerlich in die
völlige Abhängigkeit des Grosskapitals. Eine
derartige Veränderung des Besitzstandes
stellte in Israel einen Eingriff in die geheiligte

Bodenordnung des Volkes dar. Das ganze
Land zwischen Beerscheba und Dan war
Gottes Lehen an Israel. Jahwe selbst blieb
der eigentliche Eigentümer. Aus diesem
sakralen Verständnis folgerte ganz natürlich
das Verbot, das Land zu verkaufen. Besitz
war für Israel zuerst und zuletzt Gnade und
nicht Recht. Dieses Verbot des Landverkaufs
sollte dem Volke sein gesundes wirtschaftliches

und soziales Gefüge erhalten.
Ein Missbrauch dieses Verbotes kann nicht
ungestraft bleiben. Weil man einen blühenden

Grossgrundbesitz schaffen wollte, wird
man Verheerung und Hungersnot erleben.
Der Ertrag der fremden Äcker wird so
gering sein, dass er einer Missernte
gleichkommt. Statt dass sich die Aussaat wenigstens

vervierzigfacht, wird sie noch gezehn-
telt.

Wider das gottlose Schlemmerleben der
Herren (5,11-13)
Der zweite Weheruf zeichnet ein hartes Bild.
Die Männer der Oberschicht geben sich
beim Frühschoppen und beim abendlichen
Umtrunk mit «Stimmungsmusik» einem
Genussleben hin, das die wichtigste Fähigkeit
des Menschen ertötet: das Tun und Handeln
Gottes wahrzunehmen. Da sie es nicht mehr
wahrnehmen, merken sie auch nicht, was er
mit Juda vorhat. Darum werden sie vom
Feind deportiert werden. Und während des
langen Marsches in das fremde Land wer¬

den sie im Gegensatz zum jetzigen Genussleben

an Hunger und Durst leiden.

Gegen die Verkehrung der Wahrheit
(5,20)
Hier geht es gegen die verdorbenen
Moralisten, die eine Umwertung aller Werte
vornehmen, die geltende Massstäbe nach ihrem
Urteil umkehren und neue Weltanschauungen

propagieren. Was bislang als böse,
finster und bitter galt, wird nunmehr als
förderlich gepriesen. Was dagegen als recht
und billig galt, wird als falsch und hinderlich

abgelehnt. Wenn aber das Unrecht zum
Recht wird, so tritt Gott als der letzte
Rechtswahrer und -waiter auf den Plan.

Wider die falschen Richter
(15,23 f.)
Auch die zur Wahrung des Rechts berufenen
Männer sind von dem verderbten Zeitgeist
angekränkelt. Sie nehmen Bestechungsgelder

an, sprechen Schuldige frei und enthalten

einem Schuldlosen sein Recht vor. Das
ist deswegen so schlimm, weil sie als die
höchsten Richter in Jerusalem am saubersten

hätten Recht sprechen müssen, in
Wirklichkeit aber wie die ganze Oberschicht nur
auf den eigenen Vorteil bedacht sind. Darum

beeinträchtigen sie die Heiligkeit und
Weltmächtigkeit Gottes.

Die folgenden Worte in 15,25 sind
wahrscheinlich als Abschluss unter sämtliche, in
Kapitel 5 vereinten Weherufe gesetzt: Alle,
die sich jetzt unangreifbar stark und
unbedürftig jeder Belehrung fühlen, werden wie
ein Nichts von dem Allmächtigen und heiligen

Gott hinweggefegt, wenn er die Übertretung

seines Wortes und seines Willens
heimsucht:

Wie die Feuerzungen die Stoppelhalme fressen,
und wie dürres Gras in den Flammen zusammenschrumpft,

so soll ihre Wurzel verfaulen und ihre
Blüte verfliegen wie Staub. (V. 25)

Zum Verständnis des Bildes vom Verbrennen

der Stoppelhalme ist zu beachten, dass
man damals bei der Ernte die Ähren als
das allein Nutzbare möglichst hoch
abgeschnitten, die Halme dagegen stehen gelassen

und verbrannt hat, um mit ihrer Asche
das Feld zu düngen (vgl. Abb. 2). 776



Abb. 2: Landarbeiter schneiden mit ihren Metallsicheln nur die Ähren wie Sträusse ab. Das Stroh
lässt man stehen und auf dem Feld von Tieren abfressen oder man zündet es an. Fuhr ein Funke hinein,

war es im Nu vom Feuer verzehrt.

4. Das Ende der stolzen Frauen von
Jerusalem5
(Jes 3,16-24)

16 Jahwe spricht:
Weil die Töchter Jerusalems hochfahrend
sind, mit (dünkelhaft) gerecktem Nacken gehen,
verführerische Blicke werfen,
immerzu trippelnd einhergehen und mit ihren
Fussspangen klirren,

17 (deshalb) wird der Herr den Scheitel der
Zionstöchter grindig und Jahwe ihre Stirn kahl
machen.

18 An jenem Tage wird der Herr den Schmuck
wegnehmen: die Fussspangen, die Stirnbänder

und die Möndchen, die Ohrtröpfchen, die
Armspangen und die Schleier, die Kopfbinden,

die Schrittkettchen und die Gürtel, die
Riechfläschchen und die Amulette, die Fingerund

die Nasenringe, die feinen Gewänder, die
Überkleider und die Umschlagtücher, die
Geldtäschchen und die Spiegelchen, die
Untergewänder, die Kopfbunde und die
Umschlagtücher.

24 So wird's geschehen:
Statt Balsamduft gibt es Modergeruch,
statt des Gürtels einen Strick,

g statt des kunstvollen Haargekräuseis eine
Glatze,

cü statt des feinen Gewandes Umgürtung des

5 Sackes,
o Brandmahl statt Schönheit!
CO

0>

•5 Der Inhalt der ganzen Rede lässt sich in

5 dem Satz zusammenfassen: Die innerlich
ausgehöhlte, nur auf Putz, Tand und
Männerfang bedachte Damenwelt von Jerusalem
ist nach Gottes Beschluss dem sicheren Un-

777 tergang geweiht. Die scharfen und treffsi¬

cheren Worte des Propheten lassen sie vor
dem Auge des Lesers erstehen, wie sie
eingebildet auf ihre stattliche Erscheinung
durch die Strassen trippeln und den Männern

verlockende Blicke zuwerfen. Der
Prophet wendet sich nicht gegen die weibliche
Schönheitskultur an sich, sondern gegen
den Hochmut ihrer Trägerinnen, die bei
vorgespielter Kühle und Arroganz nur von ihren
sinnlichen Wünschen getrieben leben. Nicht
weil sie sich putzen, sondern weil sie auf
Kosten der sozial Schwächeren leben, sind
sie dem Gericht verfallen. Als Strafe werden
ihnen die Stirnlocken von den Eroberern
abgeschnitten werden, ein Zeichen tiefer, in

Babylonien an Männern und Frauen geübter
Demütigung.
In einem ergänzenden Zusatz (3,18-23) wird
aufgezählt, was die Frauen alles entbehren
müssen. Auffallend ist, dass sie Fussspangen

tragen, mit denen sie die Aufmerksamkeit
auf sich lenken konnten (Abb. 3a). Da

gibt es Diademe, von Bändern gehaltene
Goldbleche (Abb. 3b). An kunstvollen
Halsbändern hängen mond- und halbmondförmige

Amulette zur Abwehr böser Mächte
(Abb. 3c). Von den Ohrläppchen
baumeln, von einem Ring getragen, tropfenförmige

Anhänger (Abb. 3d). An den Armen blitzen

Bronzespangen, mit Verschönerungen
in allen Spielarten bis zu bunten und
kostbaren Einlegearbeiten (Abb. 3e). Auch auf
den Ring am Finger verzichteten die
israelitischen Frauen so wenig wie die modernen
(Abb. 3f). Selbst die Nase wurde oft mit
einem Ring geziert.



e

Abb. 3: Schmuck
a) Göttin aus Bronze mit Fussringen (30 cm hoch)
b) Diadem, ein Goldblech mit Strich- und Punktmuster (ca. 20 cm breit)
c) Halbmondamulett aus Edelmetall (natürliche Grösse)
d) Goldener Ohrring (tropfenförmig) (natürliche Grösse)
e) Armspangen aus Bronze: (1) fast geschlossener Ring, (2) Armring mit überlappenden Enden,

(3) offene Spange (V2 natürliche Grösse)
f) Fingerringe: (1) Drahtring, dessen Enden zu einem Schmuckknoten geschlungen sind, (2) flacher

Goldreif mit Ritzmuster, (3) Siegelring, dessen Skarabäus in einer mit Granulation und Draht
verzierten Goldfassung sitzt (ca. natürliche Grösse)

Besonders raffiniert sind auch die eigentlichen

Kleidermoden gewesen. Hier scheint
es tief ausgeschnittene Gewänder gegeben
zu haben, hemdartige Kleider ohne
Taillenbetonung, vielleicht auch noch kunstvolle

Wickelkleider. Andere Gewänder konnten
auch eng anliegend und aus durchscheinendem

Material gearbeitet werden (Abb. 4 b-
d).

778



Abb. 4: Weibliche Kleidung
a) Beduinenfrau in buntgewebtem Hemdkleid mit Stirnband und Halbschuhen
b) Judäerin aus Lachis in glattem Hemdkleid und lang herabhängendem Kopftuch
c) Kanaanäisches Mädchen im Hemdkleid, bortenverzierten Mantel und Kopftuch
d) Frau im Wickelkleid mit Gürtel, die ihre Kinder auf dem Rücken trägt

Die hier aufgezählten Gegenstände spiegeln

auf der einen Seite die ganze Freude
der Orientalin an buntem Schmuck und
gefälliger Kleidung, auf der andern Seite aber
decken sie in dieser Anhäufung die Mass-
losigkeit der weiblichen Putzsucht auf.
Am Schluss des Abschnittes fasst der
Prophet knapp und einprägsam die Folgen des
Gerichtes für die Frauen zusammen: Sie
werden keine Gelegenheit mehr zu ihren
kostbaren Parfümierungen finden. Sie werden

so ungepflegt sein, dass sie stinken.
Nur mit Moder, d. h. mit gar nichts, werden
sie sich besprengen können. Der kunstvolle
Gürtel wird durch einen Strick ersetzt. Die
schönsten Frisuren, schon damals mit
Lokkenwicklern und Haarnadeln unter reichlicher

Verwendung von Ölen hergestellt, werden

der Glatze weichen. An die Stelle der
kostbaren Kleider tritt ein grobes, härenes

Gewand, das man in Trauer und Busse zu
tragen pflegte (Abb. 5). Auf der Stirn werden
sie ein Brandmal, wie es den Sklaven als
Erkennungszeichen eingeprägt wird, tragen.

Abb. 5: Klagefrauen mit sog. Sack. Dies war ein
von einem Gürtel gehaltenes Tuch, das man um
die Hüften legte. Darstellungen von klagenden
Frauen zeigen diese mit entblösstem Oberkörper.
Die beiden ersten schlagen die Brüste, die beiden
andern raufen die Haare als Zeichen der Trauer.

779

5. Hiskija und die Assyrer
(Jes 36,1-6.8-18.20-22; 37,1-9.37 f.)
SB 128

In den Kapiteln 36 und 37 scheint eine
fortlaufende Erzählung aus der Zeit der Assyrer
des Jahres 701 vorzuliegen, in der Jesaja
dem frommen König Hiskija die als bald
erfüllte Weissagung vom Abzug und Ende seines

gewaltigen Gegners gegeben hat. Da¬

mals hätte der Grosskönig Sanherib
zunächst von Lachisch aus einen assyrischen
Minister mit einem Heer zu Hiskija nach
Jerusalem geschickt, um ihm das Sinnlose seines

Widerstandes deutlich zu machen. Doch
dieser musste unverrichteter Dinge abziehen.

Sanherib hätte Hiskija in der Folge
erneut durch ein Schreiben zur Aufgabe zu
bewegen versucht. Beide Male prophezeite



Jesaja dem Konig Hiskija das Misslingen
der Pläne des assyrischen Grosskönigs, ja
selbst sein gewaltsames Ende, ohne dass
es auch nur zu einer Belagerung gekommen
ware. Und so sei es geschehen. Wie glänzend

hatte sich das von Hiskija auf seinen
Gott gesetzte Vertrauen und zugleich das
Wort des Propheten Jesaja bewahrt.
Aber gegen diese Darstellung erhebt der
Historiker unter Berufung auf 2 Kön 18,13-16
und die Annalen des Assyrerkomgs
Einspruch. Danach hatte sich Hiskija den
Abzug mit schweren Tributzahlungen erkauft.
Nach den assyrischen Annalen will Sanhe-
rib Jerusalem eingeschlossen und schliesslich

nicht nur einen gewaltigen Tribut von
Hiskija empfangen, sondern auch sein Reich
gehörig verkleinert haben. Von einer
wunderbaren Errettung Jerusalems im Jahre 701

kann also keine Rede sein. Die Stadt wurde
allerdings auch nicht erobert, weil sich Hiskija

rechtzeitig genug unterwarf.
Wie ist aber nun diese widersprüchliche
Darstellung bei Jes 36 zu erklären? Die
Bibelwissenschaft hat seit längerer Zeit
erkannt, dass wir es hier mit einer legendären
Uberlieferung zu tun haben Die Bewahrung
Jerusalems erscheint in dieser Legende als
ein von Jahwe gewirktes Wunder. Jesaja
wird weniger als der grosse Prophet, denn
als Wundertäter geschildert. Dass Jerusalem
errettet wurde, wird durch das Eingreifen
eines Engels begründet. Damit darf die
Erzählung aber nicht als weniger wichtig
abgewertet werden. Jede Legende hat innerhalb

der Überlieferung ihre besondere
Bedeutung.6

Die Erzählung will lehrhaft zeigen, wie Jahwe

denen, die unerschütterlich auf ihn
vertrauen, selbst in der äussersten Not seine
Hilfe zuteil werden lasst. Sie will den Leser
ermahnen, seinerseits im Vertrauen nicht
nachzulassen In gewisser Weise nimmt sie
damit Jesajas Forderung nach Vertrauen
und Stillsein auf (7,1-9). Anders als Jesaja
jedoch, bei dem Vertrauen immer ein
Vertrauen auf eine konkrete Zusage Jahwes in
einer bestimmten geschichtlichen Situation
bedeutet, verstehen die Legenden Vertrauen
im Sinne einer allgemeinen Frömmigkeit.
Man kann sich fragen, wann dieser tiefe Gehalt

in die Erzählung eingearbeitet wurde.
Allgemein nimmt man an, dass die theologische

Überarbeitung der Legende in nach-

exilische Zeit anzusetzen ist. Auf dem
Hintergrund der Erfahrungen, die zur Katastrophe

von Juda im Jahre 587 führten, wurde
das Uberleben Jerusalems 701 erst recht
zum grossen Beispiel dafür, dass ein Volk
und ein König, die ihr Vertrauen auf Jahwe
setzen, nicht zuschanden werden. Aus dem
Abstand ändert sich die Beurteilung der
Ereignisse und der an ihnen beteiligten
Personen, und der Glaube der Spatzeit erkennt,
dass das Uberleben der Vorväter Gnade
war.

Anmerkungen
1 Historia naturalis VIII 185.

2 Für die altbabylonische Zeit (ca 1750-1700 vor
Christus) ist das im Komgspalast gefundene
Archiv von ca 20 000 Keilschrifttafeln besonders
wertvoll Interessant sind die Prophetenspruche
Es handelt sich jeweils um Meldungen über
prophetische Verkündigung in den Tempeln von
Mari an Konig Zimrilim. Die Institution der Kult-
prophetie besass zu dieser Zeit in Mari und
seiner Nachbarschaft offenbar hohes Ansehen
und politischen Einfluss

3 H. Eggenberger / W Spahn, Schweizer Schulbibel,

Lehrerbuch, Zurich 1972, 168-175, K Batz/
H. Gollinger, Neue Schulbibel, Lehrerkommentar,

Koln/Freiburg/Munchen 19762, 129-143

4 Vgl O. Keel, Jahwe-Visionen und Siegelkunst
Stuttgarter Bibelstudien 84/85), Stuttgart 1977,
46-124. Fur die Deutung dieses Kapitels zieht
der Autor vor allem die Bildkunst bei, wie sie
auf vielen Skarabaen, Knopf-, Kegel- und
Rollsiegeln, die in Israel gefunden wurden, zum
Ausdruck kommt. Dadurch gelingt es ihm, fur
die Vision bei Jes 6 genaue Vorbilder und damit

Bezugshorizonte aufzuzeigen Wir ubernehmen

im folgenden diese uberzeugende Deutung
5 Dieser Text wurde nicht in die Schweizer Schulbibel

aufgenommen Weil er aber fur die
Lektionsreihe «Weherufe» verwendet wird, geben
wir hier einen kurzen Kommentar

6 Der Begriff «Legende» stosst oft bei glaubigen
Christen auf Abneigung, weil sie befurchten,
dass deshalb die Erzählung keinen grossen
Sinn mehr habe Das ist aber nicht so Wie jede
Legende, so enthalten auch jene der Bibel tiefe
Aussagen, die unbedingt beachtet werden müssen

Quellenangaben zu den Abbildungen

Abb 1 O Keel, Jahwe-Visionen und Siegelkunst,
Stuttgart 1977, 96, 99, 104, 109. 780



Abb. 2: Heiliges Land 5 (1977), Heft 3, 38-39.
Abb 3 a) BRL 121, b) BRL 288, c) BHH 90,

d) BHH 1709 e) BRL 284, f) BRL 284
Abb. 4 BHH 966
Abb 5- BHH 2022

Abkuizungen: BHH Biblisch-Historisches
Handworterbuch (l-lll), B. Reicke / L Rost, Gottingen

1962-1966
BRL= Biblisches Reallexikon, K Galling, Tubingen

19772.

Prophetentexte im Bibelunterricht
Karl Furrer

1. Schwierigkeiten im Umgang mit
Prophetentexten

«Den Propheten wird unter Bibellesern und
besonders im Schulunterricht keine
Vorzugsstellung eingeräumt. Das hat mehrere
Gründe.» 1 Diese Feststellung von Christoph
Goldmann wird verständlich, wenn wir
beispielsweise die Josefsgeschichte oder die
Jonaerzählung mit Texten der Schriftpropheten

vergleichen. Während die
Josefsgeschichte als Erzählung eine Einheit mit
einem einzigen Spannungsbogen ist und
geradezu zum narrativen Gestalten (erzählen

und emotional-schöpferisches Verarbeiten)

einlädt, haben wir bei den Prophetentexten

eine Vielfalt von Textformen vor uns:
bei Elija legendarisch und volkstümlich
gestaltete Erzählungen; bei Arnos eine Sammlung

von Prophetenworten und Visionen, bei
Jesaja u. a. bildhafte Texte wie das Lied
vom Rebberg; bei Jeremia geschichtlich
glaubwürdige Erzählungen und Berichte. Die
verschiedenartigen Textsorten erschweren
dem Lehrer das richtige Verständnis von
Prophetentexten, gilt es doch, die sprachliche

Gestalt, und von dort ausgehend die
bezeugte Sache selbst, die durch die Sprache

vermittelt wird, zu erschliessen. Gründe
für die Schwierigkeit, Prophetentexte richtig
zu verstehen, sind auch darin zu suchen,
dass die menschliche Gestalt des Propheten
in den überlieferten Prophetenworten nicht
recht greifbar wird (Arnos, Jesaja) oder
durch Legenden und Anekdoten «zugedeckt»

wird (Elija, Jesaja). Die Kenntnis der
Eigenart der Spruche, Berichte und
Erzählungen hilft uns, Prophetentexte sachgerecht
im Bibelunterricht zur Sprache zu bringen.

1.1 Das Problem der verschiedenen Text¬
sorten

In den prophetischen Büchern begegnen wir

Sprüchen, Berichten und erzahlenden
Überlieferungen:

- Die Prophetensprüche sind vorerst mündlich

überliefert und spater gesammelt und
schriftlich festgehalten worden (a).

- Die prophetischen Selbstberichte geben
Auskunft über Visionen, Auditionen und
symbolische Handlungen der Propheten
Die schriftliche Fixierung erfolgte meist
bald nach dem mündlichen Vortrag durch
den Propheten (b).

- Die Worte und Taten der Propheten blieben

unter den Zuhörern nicht unangefochten.
Um sich zu rechtfertigen, entlehnten

sie gebräuchliche Redeformen und
verfremdeten sie, um dadurch die Aufmerksamkeit

der Hörer zu fesseln und den
Angegriffenen zu treffen (c).

- Erzählungen handeln von Propheten der
alteren Zeit (in 1 Sam bis 2 Kön besonders
Elija und Elischa), ferner von den
Schriftpropheten Jesaja und Jeremia. Die
Erzählungen bei Jeremia können als geschichtlich

glaubwürdig beurteilt werden. Die
Schweizer Schulbibel enthält fünf
Erzählabschnitte: Die Buchrolle wird verbrannt.
Die Jochpredigt, Der Prophet im Gefängnis,

Jerusalem wird zerstört und Jeremia
befreit, Die Auswanderung nach Ägypten.
Schliesslich gibt es Überlieferungen über
Elija und Jesaja. die in prophetischen
Kreisen später aufgrund eines Geschehnisses

gebildet wurden. Obwohl legendarisch

und volkstümlich gestaltet, enthalten
sie doch mancherlei historisches Gut. Die
folgende Gliederung der Textsorten
berücksichtigt die Gattungen «Sprüche» und
«Berichte»:2

a) Der Prophetenspruch
Er gleicht formal dem Botenspruch mit
Botenauftrag und Botenformel (« So hat Jahwe


	Israels Propheten

