Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 65 (1978)

Heft: 22: Israels Propheten : ein Beitrag zum Bibelunterricht
Artikel: Israels Propheten

Autor: Bihlmann, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-535473

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-535473
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

uber die Wegbereiter des neuzeitlichen Ka-
tholizismus ist mit dem Titel umschrieben:
Propheten und Vorlaufer. Darin werden 20
Portréatskizzen katholischer Persénlichkeiten
des 19. und 20. Jahrhunderts vorgestellt. Ei-
nige unter ihnen erinnern uns an die prophe-
tischen Gestalten der Bibel.

Auch in der afrikanischen Kirche sind heute
solche prophetische Gruppen aufgetreten.
Es gibt dort die sog. «prophetische Kir-
che». Seit dem Ersten Weltkrieg, besonders
aber seit die Lander Afrikas die weisse Vor-
herrschaft losgeworden sind, gibt es dort
Fihrergestalten, die neue Kirchen ins Le-

Israels Propheten

Walter Buhimann

| ALLGEMEINE EINFUHRUNG

1. Zum Begriff «Prophet»

Das Prophetentum ist fur die alttestament-
liche Offenbarungsreligion ein so bedeutsa-
mes Phanomen, dass es ublich geworden
ist, von der Religion Israels als einer «pro-
phetischen Religion» zu sprechen. Das AT
selbst gibt Anlass dazu, weil eine Reihe
wichtiger Blcher Prophetennamen tragen.
Freilich verstehen Christen, vom modernen
Sprachgebrauch unterstutzt, das Propheti-
sche an Israels Religion oft dahin, dass die
Propheten das messianische Heil anklndi-
gen bzw. dass ihre Hauptfunktion sei, den
Messias zu verheissen und vorauszuschil-
dern. Dieses verengende Verstandnis wird
nicht einmal dem urspriunglichen griechi-
schen Wort «Prophet» gerecht, das zuerst
einfach den <«Verkindiger» (= «Sprecher
vor dem Volk») meint; erst recht bedeutet
das hebréische Grundwort «nabi» den «be-
rufenen Rufer» (= bevollmachtigten Ausru-
fer des Gotteswillens).

2. Prophetie im Alten Orient

Die Religionsgeschichte und die bisher be-
kannten Nachrichten aus dem Alten Orient
lehren, dass das Prophetentum als solches
so wenig wie etwa das Priestertum eine isra-
elitisch-alttestamentliche Eigenart war. Das

ben gerufen haben. So in Rhodesien, Kenja,
Uganda, Tansania, Sudafrika und in Zaire.
Unabhéngig von den Kirchen, die aus Euro-
pa und den USA nach Afrika gekommen
sind, haben sich hier Millionen Menschen
zusammengefunden, um zu beten, zu singen,
zu tanzen, die Bibel zu lesen und Kranke zu
heilen.

Wenn auch diese verschiedenen Gruppen
sich eher am Rande der Kirche bewegen, so
sind sie auch heute noch recht aktiv. Auch
unsere Kirche hat solche Gestalten, die uns
aufritteln und zum Umdenken ermuntern,
bitter notwendig. Walter Bihlmann

Prophetentum ist weder auf bestimmte Zei-
ten oder Gebiete begrenzt noch an be-
stimmte Volker, Rassen oder Religionen ge-
bunden. Mannliche und weibliche Propheten
oder prophetenartige Gestalten konnen
uberall, wo Menschen leben, in mehr oder
weniger ausgepragten Formen auftreten.

Der Prophet ist eine charismatisch begabte
Person, die sich bewusst ist, besonders
ausgewahlt und berufen worden zu sein, und
sich daraufhin gedrangt fahlt, Worte zu
verkiundigen und Handlungen auszufiihren,
die ihr in der Form gottlicher Offenbarungen
wéahrend eines geistigen Zustands der Inspi-
ration, moglicherweise von leichter oder
heftiger Ekstase begleitet, eingegeben wor-
den sind.

Fiir Agypten sind Propheten nicht eindeutig
nachzuweisen. Nur Plinius berichtet, wo-
nach Jinglinge wahrend einer Kultzeremo-
nie um den Apisstier von Raserei ergriffen
werden und zukinftige Dinge vorhersagen.’
Dagegen sind Propheten im westasiatischen
Kulturland mehrfach bezeugt. Fur die Zeit
um 1700 berichten eine Reihe von Briefen
aus Mari? am mittleren Euphrat das Auftre-
ten mannlicher und weiblicher Propheten-
gestalten. Sie gehoren zu einem Stand von
Mannern und Frauen, die Auftrage der Gott-
heit, zu deren Tempel sie gehodrten, aus
Traumen oder Gesichten und ekstatischen

766



schweizer schule 22, 1978

767

Erlebnissen entnahmen und als Orakel wei-
tergaben.

Ein Prophetentext aus Mari lautet folgender-
massen:

Zu meinem Herrn sprich: So (sagt) Schibtu (Ge-
mahlin des Kénigs Zimrilim), Deine Dienerin: Im
Tempel der Anunitum (Hauptgdttin von Mari) im
Stadtinnern fiel Achatum (Prophetin) in Ekstase
und sprach folgendermassen: «Zimrilim (Kdnig),
auch wenn Du mich (deinerseits) vernachlassigst,
so werde ich Dich (meinerseits weiterhin) lieben,
Deine Feinde werde ich in Deine Hand ge-
ben...!»

Am folgenden Tag brachte mir der Priester
Achum diesen Bericht, die Locke und den Ge-
wandsaum, und ich schrieb es (daraufhin hier)
meinem Herrn. (Anbei) habe ich Locke und Ge-
wandsaum versiegelt und an meinen Herrn ab-
gesandt.

3. Prophetentypen in Israel

Die im folgenden aufgefuhrten Gruppen
uberschneiden sich zum Teil. Diese Eintei-
lung versucht nur, die verschiedenen im AT
als «prophetisch» bezeichneten Elemente
auseinanderzuhalten und zu klassieren.

3.1 Ekstatiker

Es gab bestimmte Gruppen von Ekstatikern,
die in Schwéarmen auftraten, sich mit Dro-
gen, Musik, Tanz oder gar Selbsiverstim-
melung in Ekstase brachten und sich dann
vom gottlichen Geist getrieben fiihlten. Um
so leichter konnten sich dann urtimliche
Mechanismen einstellen: Sich-Walzen, Sich-
Baumen, Anfalle und Zuckungen — alles als
Ausdruck hochsten Affektrausches gemeint
und gewollt. In diesem Zustand traten oft
dunkle Reden, Weissagungen und Zungen-
reden ein. Manchmal hat man diese Pro-
pheten als «verrlickt» bezeichnet. So musste
Hosea sich gegen den Einwand wehren:
«Ein Narr ist der Prophet, verrickt der Gei-
stesmann» (Hos 9,7b). Von solchen Prophe-
ten ist im AT z. B. in 1 Sam 10,5-7 und 19,
18-24 die Rede. Ekstatische Baalspriester
erscheinen in 1 Kon 18,19-40.

3.2 Kultpropheten

Sie traten tberall im Lande neben den Prie-
stern oder Leviten an den Heiligtimern im
Rahmen kultischer Handlungen auf und wa-
ren im Kult Sprachrohr Gottes. Spriiche sol-
cher Kultpropheten finden sich in einigen
Psalmen und Psalmversen (Ps 2; 21; 81; 110;

132) und Prophetenbichern (Nahum, Haba-
kuk). Gegen solche «Propheten», die dem
Volk vorwiegend Heil verkindeten, haben
sich manche der grossen Schriftpropheten
vehement zur Wehr gesetzt. Jer 23,13: «Auch
bei den Propheten Samarias habe ich Wi-
derwartiges gesehen: sie weissagten im Na-
men des Baal und fuhrten mein Volk Israel
in die Irre.»

3.3 Hofpropheten

Sie waren am Konigshof — und wohl auch
bei anderen Grossen des Landes - tétig.
Soweit sie mit einem kdniglichen Heiligtum
verbunden waren, sind sie mit den Kultpro-
pheten identisch. Sie mochten dem Koénig
vor einem Feldzug den erwiinschten Sieg
verheissen: «Da rief der Kdénig von Israel
die Propheten zusammen, etwa vierhundert
Mann, und sprach zu ihnen: «Soll ich zum
Kampf gegen Ramot in Gilead ziehen?> Sie
gaben zur Antwort: «Ziehe hinb» (1 Kén 22,
6). Sie mussten auch wie Hananja die konig-
liche Politik gegen Andersdenkende vertre-
ten (vgl. «Jeremia und der falsche Prophet»:
Jer 28,1-17; SB 145). Zu dieser grossen
Gruppe der Berufspropheten gehdéren die-
jenigen, die im AT als falsche Propheten
verurteilt werden.

3.4 Einzelpropheten (sog. Schriftpropheten)
Ekstatiker, Kult- und Hofpropheten sind Be-
rufspropheten. Wichtiger aber als die Be-
rufspropheten ist die zahlenmassig kleine
Gruppe der grossen Einzelpropheten, zu de-
nen Amos und Hosea, Jesaja und Micha,
Zephanja und Jeremia, Ezechiel und teilwei-
se Deutero-Jesaja zu rechnen sind. Sie ub-
ten ihre prophetische Tatigkeit nicht berufs-
massig aus, sondern auf Grund ihrer beson-
deren Berufung, die sie aus ihrem urspring-
lichen Beruf herausgerissen hat. In ihnen
hat die israelitische Prophetie ihren Gipfel
erreicht. Sie traten in ihrem Volk nicht als
Glieder eines Standes, nicht als Vertreter
eines Stammes oder einer Sippe, nicht als
Beamtete eines Heiligtums oder Kénigs auf,
sondern wussten sich als Vertreter und Bot-
schafter ihres Gottes.

Es muss demgemass stets bedacht werden,
dass sich fir den Israeliten der Konigszeit
die Prophetie anders darstellte als im Rick-
blick vom heutigen Standpunkt aus. Der Is-
raelit dachte in erster Linie an die Berufs-



propheten als den prophetischen Stand (Ek-
statiker, Kult- und Hofpropheten), neben
dem die grossen Einzelpropheten als Son-
dergestalten nur vereinzelt und teilweise in
grossen zeitlichen Abstanden in Erschei-
nung traten. Erst spater erkannte man die
Bedeutung dieser Einzelpropheten, als man
zur Zeit des babylonischen Exils (Gefangen-
schaft) einsah, dass sich die zum Teil un-
bequeme Botschaft der Schriftpropheten
durchgesetzt hatte, wahrend sich die Worte
der Berufspropheten als falsch erwiesen.
Daher hat die Kultprophetie in der nachexi-
lischen Zeit (nach 538) zunehmend an Be-
deutung verloren. lhre Schriften wurden
nicht weiter verbreitet.-Die Spriche und Be-
richte der Einzelpropheten aber wurden so-
weit wie moglich gesammelt.

Demnach ergibt sich aus der bisher betrach-
teten Geschichte der Prophetie, dass die
grossen Einzelpropheten lediglich einen
kleinen Teilausschnitt der Gesamtprophetie
bilden, der theologisch freilich am wichtig-
sten ist. Wenn im Folgenden von «Prophe-
ten» die Rede ist, sind daher gewdhnlich
jene grossen Einzelpropheten gemeint.

4. Die Geschichte der Propheten

Herkommlich gliedert man die Propheten-
blicher in die «grossen» und die «kleinen»

Propheten. Zu den grossen Propheten zahlt
man die umfangreichen Biicher Jesaja, Je-
remia und Ezechiel. Als kleine Propheten
bezeichnet man wegen ihres geringen Um-
fangs die unter den Namen Hosea bis Ma-
leachi aufeinander folgenden Bicher. Jesus
Sirach 49,10 nennt diese Blicher nach ihrer
Anzahl die «Zwolf Propheten». Die Reihen-
folge in der Bibel entspricht aber keines-
wegs der zeitlichen Folge ihres Entstehens.
Beim Lesen der Prophetenbiicher ist zu be-
achten, dass die 12 kleinen Propheten ein-
mal ein Buch bildeten, in der Grosse etwa
dem Jesajabuch gleich. Aber wie dieses
Zwolf-Prophetenbuch ist auch das Jesaja-
buch eine vielfiltig zusammengesetzte
Grosse, aus kleineren Blichern und Samm-
lungen entstanden. Bei jedem der grossen
Prophetenbicher ist dieses allmahliche Er-
wachsen aus kleineren Einheiten zu beden-
ken.

- Die Geschichte der Prophetie erstreckt sich

vom Beginn der Kdnigszeit bis {iber das Exil
hinaus. Den Schriftpropheten geht eine Vor-
geschichte der Prophetie voraus, von der
wir in den Kdénigsbiuchern erfahren.

In dem Schema wurde nach den beiden
Hauptarten der Prophetie unterschieden:
der Heilsprophetie, die in einer gegenwar-
tigen Notlage eine heilvolle Wendung ver-

Ein ungefahrer Uberblick Hei i
; o i : eilsprophetie
mag die Hauptlinien Gerichtsprophetie |\ 1+ S rophetie)
zeigen:
Propheten in Propheten in
Vorgeschichte 1 Sam bis 1 Sam bis
2 Kén 2 Kon
Amos
Hosea
I. Periode Micha
c. 750-700 Jesaja
Zephanja
Il. Periode Jeremia Nahum
c. 650-600 Ezechiel Habakuk
A
Il. Periode —»| Ezechiel
Exil Deuterojesaja
IV. Periode . Haggai
520-470 Maleachi Sacharja
Lehrdisputation |4—— [—mm———) Apokalyptik
(Daniel)

768



schweizer schule 22, 1978

769

heisst, und der Unheilsprophetie, die eine
Drohung, etwa eine Katastrophe ankiindigt.
Diese herkdmmliche Unterscheidung hat in-
sofern recht, als die vorexilischen Prophe-
ten in der Tat im wesentlichen das bevor-
stehende Gottesgericht, die exilisch-nach-
exilischen Propheten aber das kommende
Heil angesagt haben.

5. Das prophetische Anliegen

5.1 Der Kampf um das Grundgebot:

Jahwe allein
Die religidose Krise, die mit dem Ubergang
von der fur Nomaden zugeschnittenen mo-
saischen Jahwereligion in einen von seiner
Ackerbau- und Fruchtbarkeitsreligion stark
vorgepragten Kultur- und Zivilisationsraum
verbunden war, zog sich Uber Jahrhunderte
hin. In diese Konfrontation haben sich die
Propheten mit der Vollmacht eingeschaltet,
die Mich 3,8 so umschreibt: «Ilch bin erfillt
mit Kraft, mit Jahwes Geist, mit Rechtsinn
und Starke, um Jakob sein Unrecht zu ver-
kiinden und Israel seine Schuld.»
Im Nordreich ist um 850 v. Chr. der Prophet
Elija aufgestanden gegen die zunehmende
Baalisierung Israels. Mit der Parole «Jahwe
ist der Gott (=Elija)» ging er in das von ihm
provozierte Gottesurteil auf dem Karmel und
fihrte seinen zeitweilig erfolgreichen Kampf
bis zur Vernichtung der Baalsdiener fort.
Im Sidreich ging es 100-150 Jahre spater,
wie Jesajas Tatigkeit zeigt, weniger um den
Abfall zu fremden Gottern als um die Un-
treue des Urvertrauens: der Konig setzt
nicht auf Jahwe, obwohl er ihn kultisch ver-
ehrt, sondern auf irdische Machtmittel (vgl.
Jes 7). Mit seinem berihmten Wort: «<Nehmt
ihr nicht Stand (in Jahwe), habt ihr keinen
Bestand» (7,9) hat Jesaja den vertrauenden
Glauben an Jahwe allein als die erste und
entscheidende menschliche Grundantwort
auf die Zuwendung Jahwes gekennzeichnet.
Nach Jesaja (ca. 690-630) drangen auch im
Sudreich Fremdkulte bis ins Heiligtum von
Jerusalem vor, so dass sich Jeremia (ab
625) in vielen seiner Anklagereden — unter
anderem auch gegen den Kult der «Him-
melskonigin» (7,18; 44,16-25) — fur die Wah-
rung des Grundgebotes einsetzen musste.

5.2 Das Engagement der Propheten fir die
mitmenschliche Gerechtigkeit
Wie die Erfahrung zeigt, erlag man in Israel

immer wieder der allgemein menschlichen
Versuchung, die Auslibung der Religion auf
den Gottesdienst zu beschranken. Dadurch
missachtete man oft die taglichen Pflichten
gegenuber den Nachsten. Eine exemplari-
sche Erzahlung flir ein mitmenschliches En-
gagement des Propheten Elija ist uns in 1
Koén 21 Uberliefert. Er tritt flir den Freibauern
Nabot ein, weil der Kbénig das Gottesrecht
missachtet.

In der politischen, militarischen und wirt-
schaftlichen Blitezeit des Nordreiches un-
ter Jerobeam Il. (ca. 787-747) wird der Pro-
phet Amos (ab 760) nach dem Reich Israel
gesandt. Seine Predigt setzt sich mit aller
Vehemenz fir die Menschenrechte der von
den fiihrenden Kreisen wirtschaftlich, sozial
und rechtlich «Gebeugten», d. h. Ausgebeu-
teten, ein. Es fehlte zwar nicht an festlichen
Opferfeiern und grossem Wallfahrtsbetrieb.
Aber das Anliegen Jahwes war etwas ganz
anderes; aus den schweren Anklagen des
Amos wird es offenbar: die Bedlrftigen, die
Hilflosen und die Bedrickten finden kein
Recht vor Gericht, und sie werden von den
fuhrenden Schichten ausgebeutet. Darum
muss Amos den Tod fir ein solches «Jahwe-
volk» ansagen.

Die Botschaft des Jesaja handelt vom heili-
gen Gott und von der Pflicht, sich ihm in
Glauben und Demut zu beugen. Dennoch
vergleicht er die «heilige Stadt» Jerusalem
mit Sodoma und Gomorrha (1,10), weil zwar
viel «Gottesdienst» (Kult), aber keine Ge-
rechtigkeit in ihr ist. Der Prophet stellt sich
in eine Reihe mit Amos und nimmt auch
dessen Kultkritik auf mit dem Gottesspruch:
«Bringt nicht langer nutzlose Opfer dar, ein
greuelhaftes Rauchwerk sind sie mir...
Wenn ihr noch soviel betet, ich erhére euch
nicht. Eure Hande sind voller Blutschuld»
(1,13-15). Mit «Blutschuld» meint Jesaja jeg-
liche schwere «Untat» am Nachsten, die aus
einem «Nein» kommt.

Jeremia setzt sich noch starker fir das
«Gottesrecht» ein. Nach 5,1 ff. ist in Jerusa-
lem Redlichkeit und Treue dahin, der Mein-
eid an der Tagesordnung. «Die Hauser sind
gefullt mit Betrug», «man spricht dem Wai-
sen nicht Recht, die Sache der Armen ent-
scheidet man nicht» (5,27 f.). In seiner be-
rihmten Tempelrede, die ihm beinahe das
Leben kostete, denunziert er das falsche
Vertrauen auf das Heiligtum. «Nicht wahr,




stehlen, morden, ehebrechen, falsch schwo-
ren, dem Baal opfern und andern Gédttern
nachlaufen, ... und dann kommt ihr und tre-
tet vor mich hin in diesem Haus, das meinen
Namen tragt, und sagt: «Wir sind gesicherb,
um dann den Greuel zu wiederholen.» Ge-
wiss wird hier nicht jeglicher Opferdienst
verworfen; aber der Prophet macht doch
deutlich, dass zunachst die menschlichen
Grundrechte der Nachstenliebe erflullt wer-
den mussen. Mit dem Bruch des «Gottes-
rechtes», das die Menschenrechte garan-
tiert, hat Jerusalem Uber sich selbst «den
Stab gebrochen». Die von Jahwe schon lan-
ge angedrohte Katastrophe wurde jetzt un-
ausweichlich. Im Jahre 586 muss Juda in
die Gefangenschaft ziehen.

5.3 Eine neue Zukunft

5.3.1 Allgemeine Endzeiterwartung

Die Propheten haben auf verschiedene Wei-
se flr Israel eine neue Heilszeit verkundet.
In der Ausmalung der kommenden Wirklich-
keit greifen sie dabei gern zu Bildern, die
zur weltweit verbreiteten Paradiesvorstel-
lung gehdren.

Jesaja spricht in 11,6-10 vom gotigestifteten
Frieden zwischen Tierreich und Menschen-
reich (vgl. auch Jes 35,9; Hosea 2,20-24).
Dieses Motiv wird vor allem spater in der
babylonischen Gefangenschaft von Ezechiel
(36,35; 47,1-12) und von Deutero-Jesaja (51,
3) wieder aufgegriffen. Dieser paradiesische
Heilszustand zielt nicht nur auf &ausseren
Segen und materielle Fulle. Vor allem wird
ein neues personliches Verhaltnis mit Gott
verheissen. Am eindrucklichsten bestatigt
das Jeremia:

Jeremia verkiindet einen neuen Bund

(Jer 31,31-34) SB 146

Dabei verinnerlicht er seine Schau, indem
er auf die «ewige Liebe» Jahwes, das Got-
tesvolk der Endzeit mit einer Liebe antwor-
ten lasst, die keine steinernen Gebotstafeln
mehr braucht, weil ihm Jahwes Weisung
(Gesetze) «ins Herz geschrieben ist» (31,33).
Dieser Bund ist nicht nur eine Erneuerung
des Sinaibundes, sondern eine Neuschop-
fung. Wie im alten Bund ist auch hier Gott
selbst der Bundespartner: Er ist derselbe,
denn er hat den Bund nicht gebrochen. So
bleiben auch die Forderungen Gottes die-
selben.

5.3.2 Die Erwartung des messianischen Heil-
bringers
Einzelne Prophetentexte handeln auch von
einem zukunftigen Heilbringer. So sprechen
Jes 9,7-6 (SB 137) von einem zukunftigen
Koénig, der den «endlosen Frieden schafft»
und endgiltig «Recht und Gerechtigkeit»
unter den Menschen aufrichtet. Noch deut-
licher tritt diese messianische Heilsfunktion
in Jes 71,1-5 zutage: Dem messianischen
Herrscher wird als stadndige Gabe die Fille
des Geistes Jahwes verliehen, damit er den
Armen und Schwachen zum Recht verhelfe.
Weil der zuklnftige Heilbringerkénig sich
fur Recht und Gerechtigkeit einsetzt, erhalt
er bei Jeremia den Namen: Jahwe (ist) un-
sere Gerechtigkeit (23,5).
Bei Ezechiel (wahrend des Exils in Babylon)
ist vom «Hirten David» die Rede: «Ich werde
uber sie einen einzigen Hirten bestellen,
meinen Knecht David» (34,11-12). Mit ihm
kehrt wie in Jes 11,6 ff. der Paradiesfriede
ein (34,24 ff.).
Die Reihe der prophetischen messianischen
Konigstexte schliesst Sach 9,9 f. (nachexi-
lisch) (der Prophet Sacharja) ab:
«Siehe, dein Konig kommt zu dir, gerecht
und siegreich ist er. Demiutig ist er und rei-
tet auf einem Esel, auf dem Fillen einer
Eselin. Er wird die Streitwagen ausrotten
aus Ephraim und die Rosse aus Jerusalem,
es werden abgeschafft die Kampfbogen. Er
gebietet Frieden den Volkern .. .»
Hier rickt der den Menschen zugeneigte
und ihnen auch durch Herkunft verbundene
«Friedenskoénig» in den Vordergrund, der
dem Kriegspferd entsagt und darum auf ei-
nem Esel, dem «Friedenstier», in die heilige
Stadt einzieht. Er gehort zu jenen Jahwe-
treuen, die als Arme und Demitige im Lan-
de wohnen.

I DER PROPHET JESAJA UND SEINE
ZEIT

1. Das Siidreich Juda im 8. Jahrhundert
vor Christus

Auch das Sudreich Juda erlebte unter Ko-
nig Asarja (787-756) eine Blute. Die Grinde
waren die gleichen wie in Israel: Friede mit
Israel, Schwache von Damaskus und Assy-
rien, Forderung des Acker- und Weinbaus
und des Aussenhandels. Und auch die Fol-
gen waren die gleichen: Reichtum, Verwelt-

770



schweizer schule 22, 1978

771

lichung, soziale Missstande. Unter diesem
Konig begann Jesaja sein Wirken im Sid-
reich. Aber inzwischen bedrohte die Assy-
rergefahr nicht nur das Nordreich Israel. Es
war zu befurchten, dass die assyrische Wal-
ze in kurzer Zeit Palastina tberrollen wirde.
Die Stimmung, die in den Jahren 745 durch
den Amtsantritt Tig/atpilesar Ill. die Bewoh-
ner Palastinas beherrschte, lasst sich mit
jener vergleichen, die die kleineren Staaten
um Deutschland herum im Jahre 1938 be-
fiel. Hitler-Deutschland hatte bereits ver-
schiedene schwachere Staaten uberwaltigt,
und ein anderer Staat konnte jeden Tag der
nachste sein. Dieser Vergleich schildert nur
eine Seite der Situation, denn die Vdlker je-
ner Zeit erlebten soiche Ereignisse religios.
Wenn Assyrien ein Land eroberte, war der
Gott Assur der eigentliche Sieger. Er hatte
als der Starkere die Ortsgottheit Uberwal-
tigt, deren Bild dann oft in Assurs Tempel
in der Hauptstadt als Trophae aufgestellt
wurde. Der gewohnliche Israelit musste sich
fragen: Wird Assur auch starker sein als
unser Gott Jahwe?

Unter Ahas (741-725) wurde Juda zu einem
Vasall der Assyrer. Der Konig entrichtete re-
gelméassig seinen Tribut und fihrte zum Zei-
chen seiner Ergebenheit den assyrischen
Gotterkult in Jerusalem ein. Seine Politik
hatte sich fiir seine Zeit bewéahrt. Der Staat
Juda blieb intakt.

Der Nachfolger Ahas war sein frommer
Sohn Hiskija (725-697). Die Katastrophe des
Nordreiches hatte in Juda einen tiefen Ein-
druck hinterlassen. Weil man als Hauptur-
sache den Abfall von Jahwe sah, leitete His-
kija eine religibse Reform ein, die ein drei-
faches enthielt: Kampf gegen den religiosen
Synkretismus und den Goétzendienst, Wie-
derherstellung des reinen Jahwekultes im
Tempel und Zentralisierung des gesamten
Kultes in Jerusalem durch Unterdrickung
der Hohenheiligtimer (2 Kon 18,1-6). Fur
den inneren Wohlstand unternahm Hiskija
verschiedene grossere Werke. Besonders
bekannt wurde der in den Felsen gehauene
unterirdische Kanal, der die Wasser der
Gihonquelle in den neuen Siloahteich leiten
sollte (dieser Kanal ist noch heute in Be-
trieb; vgl. Diaserie zur Schweizer Schulbibel
Nrn. 73 und 74).

Das grosste aussenpolitische Ereignis war,
dass Hiskija den Tribut an Assyrien verwei-

gerte. Andere assyrische Vasallen hatten
bereits friiher das assyrische Joch abgewor-
fen und mit Agypten unterhandelt. Vergeb-
lich versuchte Jesaja den Koénig von einem
Bundnis mit Agypten abzubringen (Jes 30 f.).
Dennoch sollte ihn dieses schliesslich vor
einer Katastrophe bewahren. Im Jahre 707
rickte der AssyrerkOGnig Sanherib heran.
Von Lachisch aus verlangte Sanherib durch
eine Gesandtschaft die Ubergabe der Stadt
Jerusalem, und nur durch das Heranrlcken
eines agyptischen Heeres wurde er zum Ab-
zug veranlasst (2 Kén 18,13-19,36). Jerusa-
lem war gerettet.

2. Der Prophet Jesaja

Der Name Jesaja ist entweder als Bekennt-
nisname «Jahwe ist Hilfe» oder als Dankna-
me «Jahwe hat Hilfe, Heil gegeben» zu ver-
stehen. Jesaja stammte aus Jerusalem und
ist dort aufgewachsen. Da damals in der
Stadt ausser den Nachkommen der kanaa-
naischen Voreinwohner im wesentlichen nur
solche israelitischen Familien wohnten, die
im Dienst des Konigshofes oder des Tem-
pels standen, dirfte Jesaja am ehesten ei-
ner derartigen Familie angehort und eine
entsprechende Ausbildung an der Jerusale-
mer Schule erhalten haben. Daraus erklart
sich, dass er die von den Politikern ange-
wendete «Weisheit» kennt und zu Konig und
Hofbeamten ungehinderten Zutritt hat.

Als Prophet ist Jesaja anscheinend nur in
Jerusalem aufgetreten. Der lange Zeitraum
seines Wirkens (740-701 v. Chr.) lasst sich
in vier Tatigkeitsperioden gliedern, denen
sich die meisten seiner Spriche und Be-
richte mit grosser Sicherheit zuweisen las-
sen.

a) In der ersten Periode setzte er sich haupt-
sachlich mit den inneren Verhéltnissen in
Juda nach einer Zeit politischen und wirt-
schaftlichen Aufschwungs auseinander. Im
Todesjahr des Konigs Asarja, 740, empfing
er im Tempel von Jerusalem seine Berufung
zum Propheten, die Sendung, den Unter-
gang lIsraels und Judas als Strafe fir die
Treulosigkeiten des Volkes anzukindigen
(Jes 6,1-13). Seine ersten Spriiche (der
gréssere Teil von Kapitel 1-5) stammen aus
den folgenden Jahren bis vor Beginn des
syrisch-ephraimitischen Krieges (736).

b) Die zweite Periode umfasst die Zeit des




syrisch-ephraimitischen Krieges, in dem Da-
maskus und das Nordreich Israel versuch-
ten, Juda in ihr antiassyrisches Blindnis zu
zwingen (736-733). Jesaja trat sowohl die-
sem Bulndnis als auch der Politik des juda-
ischen Konigs Ahas entgegen, der sich zum
Vasallen der Assyrer erklaren und sie ge-
gen die Angreifer zu Hilfe rufen wollte. Ver-
geblich versuchte Jesaja dieser menschli-
chen Politik entgegenzuwirken; als Unter-
pfand des gottlichen Willens sagte er die
geheimnisvolle Geburt des Immanuel an (7,
10-17) und verkindigte die erste seiner
messianischen Verheissungen. Aus dieser
Zeit stammt die Mehrzahl der Spriiche, die
im «lmmanuelbuch», Kapitel 6-12, enthal-
ten sind.

c) Nach einer langen Zeit des Schweigens
umfasst die dritte Periode die Jahre von
der Thronbesteigung Hiskijas (725) bis zum
Scheitern seines ersten Versuchs, die Selb-
standigkeit Judas wieder herzustellen (716—
711). In dieser Zeit vor und nach dem Fall
Samarias (722/21) verkindigte Jesaja die
meisten Spriche von Kapitel 28-32 und
auch die Spriiche gegen die Volker, 14,24—
23,18.

d) Die vierte Periode fallt in die Jahre des
zweiten Versuchs Hiskijas, durch einen um-
fassenden palastinischen Aufstand mit Un-
terstiitzung Agyptens die Selbstandigkeit
Judas wiederzustellen (705-701). Der Ver-
such fihrte jedoch zur Verwiistung Judas,
Abtrennung grosser Landesteile und Bedro-
hung Jerusalems. Hiskijas wollte Jerusalem
verteidigen. Jesaja bestarkte ihn in seinem
Widerstand und versprach die Hilfe Gottes;
tatsachlich wurde die Stadt befreit. Die Er-
eignisse werden in den Kapiteln 36-39, die
mit 2 Kén 18-20 parallel gehen, erzahit.
Uber das Leben und Wirken Jesajas nach
700 wissen wir nichts mehr. Nach einer ju-
dischen Uberlieferung soll er unter Manasse
den Martyrertod erlitten haben.

3. Die Gliederung des Jesajabuches

Das alttestamentliche Jesajabuch ist keine
Einheit und nicht das Werk eines einzelnen
Verfassers, sondern besteht aus dre/ Teilen:
Die Jesajaliberlieferung macht lediglich ei-
nen Teil des eigentlichen Jesajabuches (1-
39) aus.

Die Kapitel 40-55 gehdren einer spateren
Zeit an (ca. 546 v. Chr.). Der Verfasser ist

ein Zeitgenosse des Konigs Cyrus. Da er be-
stimmt ein geistiger Juinger Jesajas ist, wird
er auch Deutero-Jesaja (zweiter) genannt.
Der letzte Teil des Buches, die Kapitel 55—
66, ist weniger einheitlich. Die Atmosphéare
in einzelnen Texten setzt voraus, dass die
RiUckkehr aus dem EXxil bereits erfolgt ist. Im
allgemeinen wird dieser ganze dritte Teil
als die traditionelle Fortsetzung des zweiten
angesehen, als ein Werk von Schiilern des
Deutero-Jesaja. Man nennt das Buch des-
halb meistens Trito-Jesaja (dritter) (ca. 500
v. Chr.).

Il AUSLEGUNG EINZELNER JESAJA-
TEXTE

Mit Ausnahme der Berufungsvision (Jes 6)
beschranken wir uns auf jene Texte, die in
den nachfolgenden Lektionsentwiirfen von
Karl Furrer aufgenommen werden. Aus die-
sem Grunde geben die hier aufgefiihrten
Texte keine umfassende Zusammenstellung
der ganzen jesajanischen Botschaft. Fiir die
ubrigen Texte, die in der Schweizer Schul-
bibel (bzw. Neue Schulbibel) enthalten sind,
bieten die beiden Lehrerkommentare weite-
re exegetische Informationen 3.

1. Die Berufung
(Jes 6,1-11)* SB 127

Jesaja ist der erste Prophet, der lber sein
Berufungserlebnis berichtet. Freilich tut er
es nicht um des Berichtes willen oder zur
Hervorhebung seiner Person. Der Bericht
hat die Funktion, von vornherein zu begriin-
den, warum er Unheil verkiindete und war-
um seine Worte erfolglos waren. Jedoch hat
Jesaja das Berufungserlebnis zu Beginn sei-
ner Tatigkeit gehabt; es ist fur ihn der ent-
scheidende Ausgangspunkt gewesen.

Im Todesjahr des Konigs Usija sah ich den Herrn
auf einem hohen und erhabenen Thron sitzen,
und die Saume seines Gewandes flillten

die ganze Halle (V.1).

Jesaja hat Jahwe im Tempel thronen sehen,
aber nicht in der Ublichen Art, wie man sich
das vorstellte. Jesaja hat ihn riesengross,
das ganze Tempelgebdude sprengend, wahr-
genommen. Die bildliche Darstellung «und
die Sdume seines Gewandes reichten durch
die ganze Halle» will sagen: Schon das
Ausserste (d. h. der Saum), der Rand der Er-

772



schweizer schule 22, 1978

773

scheinung Jahwes, fullt den Tempel, bzw.
den grdéssten Raum, oder umgekehrt: Die
ganze Herrlichkeit des Tempels ldsst nur
einen Schimmer seiner Herrlichkeit sichtbar
werden.

Serafim schwebten Gber ihm; jeder (von ihnen)
hatte sechs Fligel. Mit zweien bedeckten sie ihr
Gesicht, mit zweien den Leib, und mit zweien
flogen sie. Sie riefen einander zu: Heilig, heilig,
heilig ist der Herr Zebaoth.

Die Fiille der ganzen Erde ist seine Herrlichkeit
(V.2f).

Die Serafim, die er aufgerichtet liber Jahwe
schweben sieht, sind ein neues Element. Sie

entstammen der Symbolwelt Agyptens. Der
Saraf (Mehrzahl: Serafim) ist eine ausser-
ordentlich giftige Schlange, deren Biss wie
Feuer brennt. Bei uns heisst der Saraf Ko-
bra (in Agypten: Urdusschlange). Die Uraus-
schlange (Saraf) ist in Agypten seit frihester
Zeit ein beliebtes Schutzsymbol und seit zir-
ka 1750 v. Chr. als solches auch in Palédstina
verbreitet. Mit Hilfe von Serafim soll Jahwe
in der Wiuste sein murrendes Volk bestraft
haben. Als dieses zu ihm schrie, gab er Mo-
se den Auftrag, ein bronzenes Sarafbild her-
zustellen, das dem Volke Heilung von den
tédlichen Bissen bringen sollite (Num 21,4-

T

Abb. 1:

Sarafdarstellungen (Kobras, Urdus) auf jlidischen Siegeln. Diese dienten nicht nur zum Sie-

geln von Wein- und Olkriigen, von Tonbriefen, sondern wurden wohl auch als Glickbringer und als

Schutzzeichen geschatzt.

a) Zwei Kobras (Urdusschlangen) schiitzen einen falkenkopfigen Gott.
b) Zwei Kobras schiitzen einen Lebensbaum. Gewisse Baume verehrte man als Manifestation mitter-

licher Lebenskraft und mitterlichen Schutzes.

c) Die Darstellung zeigt den gefliigelten Reschef, der als Bringer von Seuchen gefiirchtet und zugleich
als Heilsgott verehrt wurde. Zwei drohend aufgerichtete Kobras schiitzen ihn.

d) Auf diesem Bild wird ein zweifligliger Saraf (Urdus, Kobra) dargestellt. Er schitzt ein Lebenszei-
chen. Darunter steht ein Name. Der Saraf soll dem Betreffenden Heil und Leben schenken. 8. Jahr-

hundert vor Christus, der Zeit des Jesaja.

e) Das Bild zeigt einen vierfligligen Saraf (Uraus) mit einer Inschrift: «Flr Elschamar (den Sohn des)

Pela». 8. Jh. v. Chr., der Zeit des Jesaja.

f) Drei vierflliglige Serafim (Urden) auf hebraischen Siegeln des 8. Jh. Diese und viele andere bewei-
sen, dass sich der gefligelte Urdus im Sudreich des 8. Jh. v. Chr. grosser Beliebtheit und zuneh-

mender Verehrung erfreute.



9). Zur Zeit Jesajas stand im Jerusalemer
Tempel ein Sarafbild, das grosse Verehrung
genoss. Eine starke Sarafverehrung zeigen
auch hebraische Siegel dieser Zeit, die hau-
fig aus Halbedelsteinen hergestellt, nebst
dem Namen des Besitzers einen zwei- oder
vierfligligen Saraf zeigen (Abb. 1 d, e, f).
Die Fligel sind ein Symbol fir Schutz (vgl.
«im Schutze deiner Fligel» Ps 17,8; 38,8
und andere).

Wie die Darstellungen zeigen, schitzen die
Serafim eine Gottheit (Abb. 1 a-c) oder eine
bestimmte Person (Abb. 1 d-f). Anders ist
dies aber bei der Berufungsvision. Statt Jah-
we zu schiitzen, miussen die Serafim sich
von Kopf bis Fuss vor ihm verhillen: «mit
zweien (Flugeln) verdeckten sie ihr Gesicht,
mit zweien den Leib, und mit zweien flogen
sie», denn Jahwes Herrlichkeit und schiit-
zende Kraft ist unendlich viel grésser als die
der Serafim.

Jesaja dienen die Serafim dazu, die Heilig-
keit Jahwes in einen superlativischen Status
zu heben. Er betont die geheimnisvolle
Macht der Serafim nur, um mit ihrer Hilfe die
noch viel grossere Heiligkeit Jahwes zu si-
gnalisieren. Im Vergleich zu Jahwe sind die
gewaltigen, gefiirchteten und verehrten Se-
rafim fast so schwach und unrein wie der
siindige Mensch. Im dreimaligen «heilig»
der Serafim wird Jahwes Heiligkeit ins Un-
fassbare gesteigert.

Da zitterten die Tirfligelzapfen in den
Angelsteinen von der Stimme der Rufenden
und das Haus fillte sich mit Rauch (V.4).

Das Beben und der Rauch sind normale Re-
aktionen auf eine Gotteserscheinung. Das
Beben ist ein Zeichen der Furcht und der
Schwache, Zeichen der Gegenwart einer
Ubermacht. Der Rauch ist ein Zeichen fir
die Gegenwart der Heiligkeit Jahwes, der
wie ein loderndes Feuer alles, was er be-
rihrt, in Rauch verwandelt. Interessant ist
nur, dass nicht die Prasenz Jahwes unmittel-
bar Anlass fiir Beben und Rauch ist, sondern
der Ruf der Serafim. Wenn solche Wirkun-
gen den Serafim zugeschlagen werden, be-
deutet das ihre intime Zugehorigkeit zur
Welt Jahwes. Damit wird noch einmal die
geheimnisvolle Macht der Serafim deutlich.
Dadurch steigert Jesaja die Heiligkeit Jah-
wes allerdings ins Unfassbare, denn die We-
sen, deren Ruf Beben und Rauch hervorruft,

miussen sich ihrerseits vor Jahwes Heiligkeit
verhiillen.

Diese Vision des Jesaja ist die beste lllu-
stration fir den Begriff von Gottes Heilig-
keit. Heiligkeit bedeutet: einmalig in seiner
Art, einmalig an Kraft und Macht, das ge-
wohnliche Mass Uberbietend. Die Heiligkeit
ist die vollige Andersartigkeit, Uberweltlich-
keit und Unnahbarkeit Gottes. Vor dieser
Heiligkeit erkennt und bekennt Jesaja sich
als todeswirdig und verloren, denn er ist
wie sein Volk unreiner Lippen (V. 5). Er kann
sich in diesem Zustand nicht Gott nahen,
weil er sich im Gegensatz zur Heiligkeit
Gottes befindet. Der Prophet weiss, in wel-
chem Zustand das Volk Gottes seiner Zeit
lebt. Er weiss auch, dass er sich selbst aus
dieser Umgebung der Unreinheit nicht aus-
klammern kann. Er ist mit diesem Volk ver-
wurzelt. Er bedarf daher der Reinigung.
Symbolhaft wird diese Reinigung vor einem
Saraf mit einem glihenden Gegenstand vor-
genommen, da dem Feuer reinigende Wir-
kung zugeschrieben wird. Jesaja kann nun
vor Gott leben. Er kann auch in den Dienst
Gottes treten. Er kann Prophet werden (V.
6f.).

Nachdem Jesaja sich freiwillig als Gottes-
bote zur Verfliigung gestellt hat (V. 8), erhalt
er einen hoéchst merkwirdigen, ja befremd-
lichen Auftrag:

«Gehe und sage diesem Volk:

Horet nur, doch verstehet nicht,

und seht nur, doch erkennet nicht!
Mache das Herz dieses Volkes fett
und seine Ohren mache schwer

und seine Augen verklebe,

damit es nicht mit seinen Augen sieht
noch mit seinen Ohren hort,

noch sein Herz es versteht!» (V.9f.)

Den sogenannten Verstockungsauftrag hat
man immer wieder als die grundlegende Be-
auftragung zum Gerichtspropheten verstan-
den. Man hat oft zu begriinden versucht,
dass die Aufgabe der Propheten nicht die
sei, Slinde aufzudecken, um zur Umkehr zu
bewegen, sondern in der Sinde zu verhar-
ten und dadurch das Gnadengericht heraus-
zufihren. Dem widerspricht aber die Tatsa-
che, dass Jesaja besonders in der Friihzeit
das Volk zur Umkehr aufruft (vgl. Jes 1,16 {.).
Es ware auch unverstandlich, warum die
Vergebung, die der Prophet nach 6,6 f. er-
fahrt, nicht auch dem Volk, mit dem er sich

774



schweizer schule 22, 1978

775

solidarisiert (6,5), zuteil wird, wenn es nur
willig ist.

In V. 10 mussen wir davon ausgehen, dass
es sich an dieser Stelle um eine ironische
Formulierung handelt. lronie ist aber eine
Erscheinung der letzten Stunde, eine letzte
Waffe. Sie bedeutet ein Einlenken, von dem
aber aus dem Kontext deutlich wird, dass es
nicht ernst gemeint ist. Sie ist ein letztes
verzweifeltes Mittel, den Angesprochenen
zur Besinnung zu rufen (vgl. auch Am 4,4).

Da fragte ich: Wie lange, Herr? Er erwiderte:
Bis dass die Stadte wiist liegen ohne Einwohner
und die Hauser ohne Menschen

und das Ackerland als Ode iibrigbleibt. (V. 11)

Die Frage des Propheten ist eine kurze Kla-
ge, wie sie auch oft in den Psalmen vor-
kommt (vgl. Ps 13,2; 74,10 f.; 79,5; 80,5; 89,
47; 90,13). Jesaja Ubernimmt sofort sein pro-
phetisches Amt, zu dem auch die Firbitte
fir sein Volk gehort. Da er sich mit dem
Volk solidarisch weiss, bittet er um Scho-
nung. Das entschiedene Nein unterstreicht
den Ernst der Stunde. Dadurch soll der Ho-
rer noch einmal aufgefordert werden, sich
zur Umkehr bewegen zu lassen.

2. Jesajas Lied vom Rebberg
(Jes 5,1-7) SB 133

Jesajas Gleichnis vom Rebberg wird allge-
mein als ein Beispiel hochster Dichtkunst
angesehen. Die Beschreibung ist kurz und
farbig, jedes Wort deutlich und treffend,
und es bietet vor allem einen unmerklichen
Ubergang von einer beinahe idyllischen
Stimmung zu einer tiefen Trauer und harten
Anklage.

Der Prophet tritt mit diesem Gedicht vor die
Blrger von Jerusalem, offenbar anlasslich
eines grossen Festes im Tempel. Es kann
das Laubhittenfest gewesen sein, das ja
wahrend der Weinernte gefeiert wurde und
das frohlichste und meistbesuchte aller
Feste war. Jesaja zieht unmittelbar die Auf-
merksamkeit auf sich: Sonderbar, dieser
Prophet, der bestdndig lber Unrecht und
Gericht spricht, hat sicher zuviel Wein ge-
trunken, denn er beginnt ein Lied von einem
Freund, der einen Weinberg besitzt. Er hatte
ihn auf einem fruchtbaren Higel angelegt.
Und er gibt sich grosse Mihe um seinen
Weinberg. Es kostet viel Schweiss, um ein

Feld, noch dazu auf einem Berghiigel, von
Steinen zu befreien. Dann pflanzt er die be-
sten Weinstocke, die er erwerben kann.
Wahrend die Pflanzen wachsen, baut er von
den aufgelesenen Steinen einen Wachtturm
(vgl. SB 133); dann eine Mauer um das gan-
ze Feld herum.

Aber nun kommt die Enttduschung. Die Ern-
tezeit ist angebrochen, aber man findet nur
harte, saure Harlinge an den Zweigen. Jetzt
kommt plétzlich der Freund selbst zu Wort.
Es schwingt eine Drohung mit in seiner
Frage an die Jerusalemer und an die
Bewohner ausserhalb, ob sie ihr Urteil ab-
geben mochten. Wer hat hier Schuld? fragt
der Freund, ich oder mein Weinberg? Jeder
spurt, dass es hier nicht mehr nur um die
misslungene Ernte eines Bauern geht. Nun
teilt der Freund seinen Plan mit: Weg mit
der beschutzenden Mauer, der Weinberg
wird kahlgefressen. Es wird deutlich, dass
dieser Freund Gott ist. Der letzte Vers gibt
unumwunden die Erkléarung: «Der Rebberg
Jahwes ist das Volk Israel, die Manner von
Juda sind seine bevorrechtigten Pflanzens».
Jesaja schliesst mit einem eindrucksvollen
Wortspiel. So wie der Freund mit Spannung
nach edlen Trauben aussah, so erwartete
Jahwe von seinem Volk «Rechtsspruch», —
und was brachte es hervor? «Rechtsbruch».
Jahwe hoffte auf «Gerechtigkeit, und siehe
da: Wehgeschrei (sc. der Armen)». Dieses
Schreien deutet das entsetzliche Rufen von
Armen und Hilflosen an, die durch die uber-
machtigen Reichen unterdrickt werden. Das
Gedicht, das so lieblich begann, endet mit
einem rauhen Schrei.

3. Weherufe

(Jes 5,8-10; 5,11-13; 5,20; 5,23 f) SB 134
Nach dem Weinberglied haben die Sammler
der Worte Jesajas eine Reihe seiner Ankla-
gen gegen das Unrecht gestellt, die alle mit
«Wehe» beginnen (vgl. die sieben «Wehe»
gegen die Pharisder und Schriftgelehrten in
Mt 23,13-33). Um die Gerechtigkeit und um
das Recht scheint es zur Zeit der Propheten
nicht gut zu stehen. Es machen sich Miss-
stande in der Gerichtsbarkeit und in den so-
zialen Verhaltnissen breit. Dies hdngt zum
Teil mit einer neuen Entwicklung zusammen.
Wahrend der Koénigszeit kommt mehr und
mehr Grund und Boden in den Besitz des



Koénigshauses. Es entwickeln sich bewirt-
schaftete Staatsdomanen. Sie werden von
Staatsbeamten verwaltet und von unabhan-
gigen Leuten bewirtschaftet. Dieses neu auf-
kommende Verwaltungswesen mit der Ent-
rechtung vieler Menschen dirfte die Wurzel
verschiedener Missstande gewesen sein. Es
bildete sich eine herrschende Oberschicht
und eine beherrschte Arbeiter- und Ange-
stelltenschicht heraus. Diese Entwicklung
muss weitgehend das Ergebnis eines skru-
pellosen Ausbeutertums gewesen sein.

Wider die grossen Haus- und Grundbesitzer
(5,8-10)

Der Prophet sieht, wie die Neureichen auf
dem erworbenen Boden Haus um Haus er-
stellen und einen Bauern nach dem andern
aufkaufen. Diese geraten unweigerlich in die
vollige Abhangigkeit des Grosskapitals. Eine
derartige Veranderung des Besitzstandes
stellte in Israel einen Eingriff in die geheilig-
te Bodenordnung des Volkes dar. Das ganze
Land zwischen Beerscheba und Dan war
Gottes Lehen an Israel. Jahwe selbst blieb
der eigentliche Eigentimer. Aus diesem sa-
kralen Verstadndnis folgerte ganz natirlich
das Verbot, das Land zu verkaufen. Besitz
war fur Israel zuerst und zuletzt Gnade und
nicht Recht. Dieses Verbot des Landverkaufs
sollte dem Volke sein gesundes wirtschaft-
liches und soziales Geflige erhalten.

Ein Missbrauch dieses Verbotes kann nicht
ungestraft bleiben. Weil man einen blihen-
den Grossgrundbesitz schaffen wollte, wird
man Verheerung und Hungersnot erleben.
Der Ertrag der fremden Acker wird so ge-
ring sein, dass er einer Missernte gleich-
kommt. Statt dass sich die Aussaat wenig-
stens vervierzigfacht, wird sie noch gezehn-
telt.

Wider das gottlose Schiemmerleben der
Herren (511-13)

Der zweite Weheruf zeichnet ein hartes Bild.
Die Manner der Oberschicht geben sich
beim Friihschoppen und beim abendlichen
Umtrunk mit «Stimmungsmusik» einem Ge-
nussleben hin, das die wichtigste Fahigkeit
des Menschen ertdtet: das Tun und Handeln
Gottes wahrzunehmen. Da sie es nicht mehr
wahrnehmen, merken sie auch nicht, was er
mit Juda vorhat. Darum werden sie vom
Feind deportiert werden. Und wahrend des
langen Marsches in das fremde Land wer-

den sie im Gegensatz zum jetzigen Genuss-
leben an Hunger und Durst leiden.

Gegen die Verkehrung der Wahrheit

(5,20)

Hier geht es gegen die verdorbenen Mora-
listen, die eine Umwertung aller Werte vor-
nehmen, die geltende Massstibe nach ihrem
Urteil umkehren und neue Weltanschauun-
gen propagieren. Was bislang als bdse, fin-
ster und bitter galt, wird nunmehr als for-
derlich gepriesen. Was dagegen als recht
und billig galt, wird als falsch und hinder-
lich abgelehnt. Wenn aber das Unrecht zum
Recht wird, so tritt Gott als der letzte
Rechtswahrer und -walter auf den Plan.

Wider die falschen Richter

(15,23 f.)

Auch die zur Wahrung des Rechts berufenen
Manner sind von dem verderbten Zeitgeist
angekrankelt. Sie nehmen Bestechungsgel-
der an, sprechen Schuldige frei und enthal-
ten einem Schuldlosen sein Recht vor. Das
ist deswegen so schlimm, weil sie als die
hochsten Richter in Jerusalem am sauber-
sten hatten Recht sprechen missen, in Wirk-
lichkeit aber wie die ganze Oberschicht nur
auf den eigenen Vorteil bedacht sind. Dar-
um beeintrachtigen sie die Heiligkeit und
Weltmachtigkeit Gottes.

Die folgenden Worte in 15,25 sind wahr-
scheinlich als Abschluss unter samtliche, in
Kapitel 5 vereinten Weherufe gesetzt: Alle,
die sich jetzt unangreifbar stark und unbe-
dirftig jeder Belehrung fiihlen, werden wie
ein Nichts von dem Allmachtigen und heili-
gen Gott hinweggefegt, wenn er die Ubertre-
tung seines Wortes und seines Willens heim-
sucht:

Wie die Feuerzungen die Stoppelhalme fressen,
und wie diirres Gras in den Flammen zusammen-
schrumpft, so soll ihre Wurzel verfaulen und ihre
Blite verfliegen wie Staub. (V. 25)

Zum Verstandnis des Bildes vom Verbren-
nen der Stoppelhalme ist zu beachten, dass
man damals bei der Ernte die Ahren als
das allein Nutzbare maoglichst hoch abge-
schnitten, die Halme dagegen stehen gelas-
sen und verbrannt hat, um mit ihrer Asche
das Feld zu dingen (vgl. Abb. 2).

776



schweizer schule 22, 1978

777

Abb. 2:
lasst man stehen und auf dem Feld von Tieren abfressen oder man zindet es an. Fuhr ein Funke hin-
ein, war es im Nu vom Feuer verzehrt.

4. Das Ende der stolzen Frauen von
Jerusalem?®
(Jes 3,16-24)

16 Jahwe spricht:
Weil die Tochter Jerusalems hochfahrend
sind, mit (dinkelhaft) gerecktem Nacken gehen,
verfihrerische Blicke werfen,
immerzu trippelnd einhergehen und mit ihren
Fussspangen klirren,

17 (deshalb) wird der Herr den Scheitel der
Zionstochter grindig und Jahwe ihre Stirn kahl
machen.

18 An jenem Tage wird der Herr den Schmuck
wegnehmen: die Fussspangen, die Stirnban-
der und die Mdndchen, die Ohrtropfchen, die
Armspangen und die Schleier, die Koptbin-
den, die Schrittkettchen und die Girtel, die
Riechflaschchen und die Amulette, die Finger-
und die Nasenringe, die feinen Gewander, die
Uberkleider und die Umschlagticher, die
Geldtaschchen und die Spiegelchen, die
Untergewander, die Kopfbunde und die Um-
schlagtiicher.

24 So wird’s geschehen:

Statt Balsamduft gibt es Modergeruch,
statt des Giirtels einen Strick,

statt des kunstvollen Haargekrausels eine
Glatze,

statt des feinen Gewandes Umgirtung des
Sackes,

Brandmahl statt Schonheit!

Der Inhalt der ganzen Rede lasst sich in
dem Satz zusammenfassen: Die innerlich
ausgehohlte, nur auf Putz, Tand und Man-
nerfang bedachte Damenwelt von Jerusalem
ist nach Gottes Beschluss dem sicheren Un-
tergang geweiht. Die scharfen und treffsi-

Landarbeiter schneiden mit ihren Metallsicheln nur die Ahren wie Strdusse ab. Das Stroh

cheren Worte des Propheten lassen sie vor
dem Auge des Lesers erstehen, wie sie ein-
gebildet auf ihre stattliche Erscheinung
durch die Strassen trippeln und den Man-
nern verlockende Blicke zuwerfen. Der Pro-
phet wendet sich nicht gegen die weibliche
Schénheitskultur an sich, sondern gegen
den Hochmut ihrer Tragerinnen, die bei vor-
gespielter Kuhle und Arroganz nur von ihren
sinnlichen Wunschen getrieben leben. Nicht
weil sie sich putzen, sondern weil sie auf
Kosten der sozial Schwacheren leben, sind
sie dem Gericht verfallen. Als Strafe werden
ihnen die Stirnlocken von den Eroberern ab-
geschnitten werden, ein Zeichen tiefer, in
Babylonien an Mannern und Frauen gelbter
Demitigung.

In einem erganzenden Zusatz (3,18-23) wird
aufgezahlt, was die Frauen alles entbehren
mussen. Auffallend ist, dass sie Fussspan-
gen tragen, mit denen sie die Aufmerksam-
keit auf sich lenken konnten (Abb. 3a). Da
gibt es Diademe, von Bandern gehaltene
Goldbleche (Abb. 3b). An kunstvollen Hals-
bandern hangen mond- und halbmondférmi-
ge Amulette zur Abwehr boser Maéachte
(Abb. 3c). Von den Ohrlappchen bau-
meln, von einem Ring getragen, tropfenfor-
mige Anhanger (Abb. 3d). An den Armen blit-
zen Bronzespangen, mit Verschonerungen
in allen Spielarten bis zu bunten und kost-
baren Einlegearbeiten (Abb. 3e). Auch auf
den Ring am Finger verzichteten die israeli-
tischen Frauen so wenig wie die modernen
(Abb. 3f). Selbst die Nase wurde oft mit ei-
nem Ring geziert.



)
1%
A

-5 -"’0///// st "i 7
Mj’/’: 3

Abb. 3: Schmuck

a) Gottin aus Bronze mit Fussringen (30 cm hoch)

b) Diadem, ein Goldblech mit Strich- und Punktmuster (ca. 20 cm breit)

c) Halbmondamulett aus Edelmetall (natlirliche Grosse)

d) Goldener Ohrring (tropfenfdrmig) (natirliche Grosse)

e) Armspangen aus Bronze: (1) fast geschlossener Ring, (2) Armring mit Uberlappenden Enden,
(3) offene Spange ('/2 natirliche Grosse)

f) Fingerringe: (1) Drahtring, dessen Enden zu einem Schmuckknoten geschlungen sind, (2) flacher
Goldreif mit Ritzmuster, (3) Siegelring, dessen Skarabdus in einer mit Granulation und Draht ver-
zierten Goldfassung sitzt (ca. natlrliche Grosse)

Besonders raffiniert sind auch die eigent- Wickelkleider. Andere Gewander konnten
lichen Kleidermoden gewesen. Hier scheint auch eng anliegend und aus durchscheinen-
es tief ausgeschnittene Gewander gegeben dem Material gearbeitet werden (Abb. 4 b—
zu haben, hemdartige Kleider ohne Taillen- d).

betonung, vielleicht auch noch kunstvolle

778



schweizer schule 22, 1978

779

Abb. 4: Weibliche Kleidung

a) Beduinenfrau in buntgewebtem Hemdkleid mit Stirnband und Halbschuhen

b) Judaerin aus Lachis in glattem Hemdkieid und lang herabh&ngendem Kopftuch
c) Kanaandisches Madchen im Hemdkleid, bortenverzierten Mantel und Kopftuch
d) Frau im Wickelkleid mit Giirtel, die ihre Kinder auf dem Riicken tragt

Die hier aufgezadhlten Gegenstande spie-
geln auf der einen Seite die ganze Freude

der Orientalin an buntem Schmuck und ge- -

falliger Kleidung, auf der andern Seite aber
decken sie in dieser Anhaufung die Mass-
losigkeit der weiblichen Putzsucht auf.

Am Schluss des Abschnittes fasst der Pro-
phet knapp und einpragsam die Folgen des
Gerichtes fur die Frauen zusammen: Sie
werden keine Gelegenheit mehr zu ihren
kostbaren Parfumierungen finden. Sie wer-
den so ungepflegt sein, dass sie stinken.
Nur mit Moder, d. h. mit gar nichts, werden
sie sich besprengen kdénnen. Der kunstvolle
Girtel wird durch einen Strick ersetzt. Die
schonsten Frisuren, schon damals mit Lok-
kenwicklern und Haarnadeln unter reichli-
cher Verwendung von Olen hergestellt, wer-
den der Glatze weichen. An die Stelle der
kostbaren Kleider tritt ein grobes, harenes

5. Hiskija und die Assyrer
(Jes 36,1-6.8-18.20-22; 37,1-9.37 {.)
SB 128

In den Kapiteln 36 und 37 scheint eine fort-
laufende Erzahlung aus der Zeit der Assyrer
des Jahres 701 vorzuliegen, in der Jesaja
dem frommen Konig Hiskija die als bald er-
flllte Weissagung vom Abzug und Ende sei-
nes gewaltigen Gegners gegeben hat. Da-

Gewand, das man in Trauer und Busse zu
tragen pflegte (Abb. 5). Auf der Stirn werden
sie ein Brandmal, wie es den Sklaven als
Erkennungszeichen eingepragt wird, tragen.

Abb.5: Klagefrauen mit sog. Sack. Dies war ein
von einem Gilrtel gehaltenes Tuch, das man um
die Hiften legte. Darstellungen von klagenden
Frauen zeigen diese mit entbldsstem Oberkorper.
Die beiden ersten schlagen die Briste, die beiden
andern raufen die Haare als Zeichen der Trauer.

mals hatte der Grosskénig Sanherib zu-
nachst von Lachisch aus einen assyrischen
Minister mit einem Heer zu Hiskija nach Je-
rusalem geschickt, um ihm das Sinnlose sei-
nes Widerstandes deutlich zu machen. Doch
dieser musste unverrichteter Dinge abzie-
hen. Sanherib hatte Hiskija in der Folge er-
neut durch ein Schreiben zur Aufgabe zu
bewegen versucht. Beide Male prophezeite




Jesaja dem Konig Hiskija das Misslingen
der Plane des assyrischen Grosskonigs, ja
selbst sein gewaltsames Ende, ohne dass
es auch nur zu einer Belagerung gekommen
ware. Und so sei es geschehen. Wie glan-
zend hatte sich das von Hiskija auf seinen
Gott gesetzte Vertrauen und zugleich das
Wort des Propheten Jesaja bewahrt.

Aber gegen diese Darstellung erhebt der Hi-
storiker unter Berufung auf 2 Kén 18,13-16
und die Annalen des Assyrerkdnigs Ein-
spruch. Danach hatte sich Hiskija den Ab-
zug mit schweren Tributzahlungen erkauft.
Nach den assyrischen Annalen will Sanhe-
rib Jerusalem eingeschlossen und schliess-
lich nicht nur einen gewaltigen Tribut von
Hiskija empfangen, sondern auch sein Reich
gehorig verkleinert haben. Von einer wun-
derbaren Errettung Jerusalems im Jahre 701
kann also keine Rede sein. Die Stadt wurde
allerdings auch nicht erobert, weil sich His-
kija rechtzeitig genug unterwarf.

Wie ist aber nun diese widerspruchliche
Darstellung bei Jes 36 zu erklaren? Die Bi-
belwissenschaft hat seit langerer Zeit er-
kannt, dass wir es hier mit einer legendéren
Uberlieferung zu tun haben. Die Bewahrung
Jerusalems erscheint in dieser Legende als
ein von Jahwe gewirktes Wunder. Jesaja
wird weniger als der grosse Prophet, denn
als Wundertater geschildert. Dass Jerusalem
errettet wurde, wird durch das Eingreifen ei-
nes Engels begrundet. Damit darf die Er-
zahlung aber nicht als weniger wichtig ab-
gewertet werden. Jede Legende hat inner-
halb der Uberlieferung ihre besondere Be-
deutung.t

Die Erzahlung will /lehrhaft zeigen, wie Jah-
we denen, die unerschutterlich auf ihn ver-
trauen, selbst in der dussersten Not seine
Hilfe zuteil werden lasst. Sie will den Leser
ermahnen, seinerseits im Vertrauen nicht
nachzulassen. In gewisser Weise nimmt sie
damit Jesajas Forderung nach Vertrauen
und Stillsein auf (7,1-9). Anders als Jesaja
jedoch, bei dem Vertrauen immer ein Ver-
trauen auf eine konkrete Zusage Jahwes in
einer bestimmten geschichtlichen Situation
bedeutet, verstehen die Legenden Vertrauen
im Sinne einer allgemeinen Frommigkeit.
Man kann sich fragen, wann dieser tiefe Ge-
halt in die Erzahlung eingearbeitet wurde.
Allgemein nimmt man an, dass die theolo-
gische Uberarbeitung der Legende in nach-

exilische Zeit anzusetzen ist. Auf dem Hin-
tergrund der Erfahrungen, die zur Katastro-
phe von Juda im Jahre 587 fuhrten, wurde
das Uberleben Jerusalems 701 erst recht
zum grossen Beispiel dafur, dass ein Volk
und ein Kdnig, die ihr Vertrauen auf Jahwe
setzen, nicht zuschanden werden. Aus dem
Abstand &ndert sich die Beurteilung der Er-
eignisse und der an ihnen beteiligten Per-
sonen, und der Glaube der Spatzeit erkennt,
dass das Uberleben der Vorviter Gnade
war.

Anmerkungen

! Historia naturalis VIII 185.

2 Fir die altbabylonische Zeit (ca. 1750-1700 vor
Christus) ist das im Kdnigspalast gefundene Ar-
chiv von ca. 20 000 Keilschrifttafeln besonders
wertvoll. Interessant sind die Prophetenspriche.
Es handelt sich jeweils um Meldungen uber pro-
phetische Verkindigung in den Tempeln von
Mari an Konig Zimrilim. Die Institution der Kult-
prophetie besass zu dieser Zeit in Mari und
seiner Nachbarschaft offenbar hohes Ansehen
und politischen Einfluss.

w

H. Eggenberger / W. Spahn, Schweizer Schul-
bibel, Lehrerbuch, Ziirich 1972, 168-175; K. Batz/
H. Gollinger, Neue Schulbibel, Lehrerkommen-
tar, Koln/Freiburg/Miinchen 19762, 129-143.

4 Vgl. O.Keel, Jahwe-Visionen und Siegelkunst.
Stuttgarter Bibelstudien 84/85), Stuttgart 1977,
46-124. Fir die Deutung dieses Kapitels zieht
der Autor vor allem die Bildkunst bei, wie sie
auf vielen Skarabaen, Knopf-, Kegel- und Roll-
siegeln, die in Israel gefunden wurden, zum
Ausdruck kommt. Dadurch gelingt es ihm, far
die Vision bei Jes 6 genaue Vorbilder und da-
mit Bezugshorizonte aufzuzeigen. Wir iberneh-
men im folgenden diese Uiberzeugende Deutung.

w

Dieser Text wurde nicht in die Schweizer Schul-
bibel aufgenommen. Weil er aber fiir die Lek-
tionsreihe «Weherufe» verwendet wird, geben
wir hier einen kurzen Kommentar.

o~

Der Begriff «<Legende» stdsst oft bei glaubigen
Christen auf Abneigung, weil sie befiirchten,
dass deshalb die Erzahlung keinen grossen
Sinn mehr habe. Das ist aber nicht so. Wie jede
Legende, so enthalten auch jene der Bibel tiefe
Aussagen, die unbedingt beachtet werden miis-
sen.

Quellenangaben zu den Abbildungen

Abb. 1: O. Keel, Jahwe-Visionen und Siegelkunst,
Stuttgart 1977, 96, 99, 104, 109.

780



schweizer schule 22, 1978

781

Abb. 2: Heiliges Land 5 (1977), Heft 3, 38-39.

Abb. 3: a) BRL 121, b) BRL 288, c¢) BHH 90,
d) BHH 1709 e) BRL 284, f) BRL 284

Abb. 4: BHH 966

Abb. 5: BHH 2022

Prophetentexte im Bibelunterricht

Karl Furrer

1. Schwierigkeiten im Umgang mit
Prophetentexten

«Den Propheten wird unter Bibellesern und
besonders im Schulunterricht keine Vor-
zugsstellung eingeraumt. Das hat mehrere
Griinde.» ' Diese Feststellung von Christoph
Goldmann wird verstandlich, wenn wir bei-
spielsweise die Josefsgeschichte oder die
Jonaerzahlung mit Texten der Schriftprophe-
ten vergleichen. Wahrend die Josefs-
geschichte als Erzahlung eine Einheit mit
einem einzigen Spannungsbogen ist und
geradezu zum narrativen Gestalten (erzah-
len und emotional-schopferisches Verarbei-
ten) einladt, haben wir bei den Propheten-
texten eine Vielfalt von Textformen vor uns:
bei Elija legendarisch und volkstumlich ge-
staltete Erzahlungen; bei Amos eine Samm-
lung von Prophetenworten und Visionen, bei
Jesaja u. a. bildhafte Texte wie das Lied
vom Rebberg; bei Jeremia geschichtlich
glaubwiirdige Erzahlungen und Berichte. Die
verschiedenartigen Textsorten erschweren
dem Lehrer das richtige Verstiandnis von
Prophetentexten, gilt es doch, die sprach-
liche Gestalt, und von dort ausgehend die
bezeugte Sache selbst, die durch die Spra-
che vermittelt wird, zu erschliessen. Griinde
fur die Schwierigkeit, Prophetentexte richtig
zu verstehen, sind auch darin zu suchen,
dass die menschliche Gestalt des Propheten
in den Uberlieferten Prophetenworten nicht
recht greifbar wird (Amos, Jesaja) oder
durch Legenden und Anekdoten «zuge-
deckt» wird (Elija, Jesaja). Die Kenntnis der
Eigenart der Spriuche, Berichte und Erzah-
lungen hilft uns, Prophetentexte sachgerecht
im Bibelunterricht zur Sprache zu bringen.

1.1 Das Problem der verschiedenen Text-
sorten
In den prophetischen Blchern begegnen wir

Abklirzungen: BHH=Biblisch-Historisches Hand-
worterbuch (I-111), B. Reicke / L. Rost, Gottin-
gen 1962-1966.

BRL=Biblisches Reallexikon, K. Galling, Tibin-
gen 19772,

Sprichen, Berichten und erzahlenden Uber-

lieferungen:

— Die Prophetenspriche sind vorerst mind-
lich Uberliefert und spater gesammelt und
schriftlich festgehalten worden (a).

— Die prophetischen Selbstberichte geben
Auskunft Gber Visionen, Auditionen und
symbolische Handlungen der Propheten.
Die schriftliche Fixierung erfolgte meist
bald nach dem mundlichen Vortrag durch
den Propheten (b).

— Die Worte und Taten der Propheten blie-
ben unter den Zuhdrern nicht unangefoch-
ten. Um sich zu rechtfertigen, entlehnten
sie gebrauchliche Redeformen und ver-
fremdeten sie, um dadurch die Aufmerk-
samkeit der Horer zu fesseln und den An-
gegriffenen zu treffen (c).

— Erzahlungen handeln von Propheten der
alteren Zeit (in 1 Sam bis 2 Kdn besonders
Elija und Elischa), ferner von den Schrift-
propheten Jesaja und Jeremia. Die Erzah-
lungen bei Jeremia kénnen als geschicht-
lich glaubwirdig beurteilt werden. Die
Schweizer Schulbibel enthalt finf Erzahi-
abschnitte: Die Buchrolle wird verbrannt,
Die Jochpredigt, Der Prophet im Gefang-
nis, Jerusalem wird zerstort und Jeremia
befreit, Die Auswanderung nach Agypten.
Schliesslich gibt es Uberlieferungen tber
Elija und Jesaja, die in prophetischen
Kreisen spater aufgrund eines Gescheh-
nisses gebildet wurden. Obwohl legenda-
risch und volkstimlich gestaltet, enthalten
sie doch mancherlei historisches Gut. Die
folgende Gliederung der Textsorten be-
ricksichtigt die Gattungen «Spriiche» und
«Berichte»:?

a) Der Prophetenspruch
Er gleicht formal dem Botenspruch mit Bo-
tenauftrag und Botenformel (« So hat Jahwe



	Israels Propheten

