
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 65 (1978)

Heft: 19

Artikel: Das kindliche Gemüt : ein Stiefkind der pädagogischen Theorie

Autor: Schmid, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-534092

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-534092
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


chige Kinder dann in der Lage sind,
operational Verfahren bei der Textgestaitung
anzuwenden. Das lässt vermuten, dass
dadurch die Kommunikation mit anderen, die
durch die Anwendung operationaler Verfahren

zwangsläufig entsteht, Erkenntnisse
gewonnen werden können, die in Einzelarbeit
sicher nicht getätigt worden wären.

Schüler und Lehrer, die noch relativ
unerfahren sind im Umgang mit operationalen
Verfahren und partnerschaftlichen Arbeitsformen,

sollten von vornherein in kleinen
Schritten planen und sich von den
Schwierigkeiten, die mit Sicherheit auftreten werden,

nicht gleich entmutigen lassen.

Es empfiehlt sich daher, zunächst nur eine
oder zwei Proben in die Gestaltungsprozesse

einzuführen und die Schüler in
Zweiergruppen arbeiten zu lassen, und zwar in
möglichst kleinen überschaubaren Situationen,

die vom Lehrer jederzeit überprüft und
verändert werden können.
Zu 4. «Schreiben lernt man von anderen, unter

Anleitung eines Lehrers, aus der Kooperation

mit Klassenkameraden, von Geschriebenem

allgemein, also aus der Lektüre ...»
sagt Wilhelm Gössmann.
Schriftliche Textproduktion stellt die Verbindung

zu anderen sprachlichen Tätigkeiten
her, die wir aus der üblichen Trennung des
Deutschunterrichts kennen.

Das sind etwa in der mündlichen Gesprächserziehung

Diskussion, Rollenspiel, Vortrag,
mündliche Übung usw., im Bereich der Grammatik

Reflexion über Sprache und
Sprachgebrauch, im Literaturunterricht/Rezeption
von Texten (im weitesten Sinne): Kinderliteratur,

Analyse von politischenTexten,
Untersuchung von Zeitungen, Interpretation eines
lyrischen Gedichts, Kennenlernen poetischer
Merkmale und Stilmittel.

Literaturkenntnisse fördern
Die Analyse fremder Texte, ihre Interpretation,

das Kennenlernen stilistischer Möglichkeiten

und Textsorten fördern nicht nur
Literaturkenntnisse und literaturwissenschaftliche

Kenntnisse, sondern sie können auch
hinführen zu einer bewussteren Gestaltung
eigener Texte.
Das heisst nicht, dass Literatur als Vorbild zu
verstehen ist, das mehr oder weniger
dilettantisch nachzuahmen wäre.
Das bedeutet, dass die Auseinandersetzung
mit Literatur im weitesten Sinne die Schüler

sensibel machen kann gegenüber der
Entstehung und Wirkung schriftlicher Texte,
die auch bei der eigenen schriftsprachlichen

Gestaltung mitberücksichtigt werden
kann und muss. Literatur wird darüberhinaus

vom Kind als etwas Machbares und
Gemachtes erfahren, das es mit Hilfe seiner
eigenen Lebenserfahrung nicht nur mit Hilfe
fremder Interpretationen erklären kann.
Sprachunterricht, der
- mit Kindern gemeinsam den Sinn schriftlicher

Textgestaltung entdeckt,
- ihnen die Möglichkeit gibt, gesprochene

Sprache in den Prozess des Schreibens
miteinzubeziehen, mit anderen zu kooperieren

sowie das
- Schreiben in einen sinnvollen Zusammenhang

mit anderen sprachlichen Tätigkeiten

stellt,
trägt in hohem Masse dazu bei, das Gewicht
auf den Prozess des Schreibens zu legen
und nicht in erster Linie auf die «fertigen
Produkte» in Form typischer Schüleraufsätze.

Stehen Spass, Spiel, kreative Anstrengung
und Originalität im Vordergrund schriftlicher
Textproduktion, so werden gewiss auch die
«Produkte» zwangsläufig besser als im
herkömmlichen Aufsatzunterricht.

Das kindliche Gemüt - ein Stiefkind der pädagogischen Theorie
Peter Schmid

1. Zur Phänomenologie und Anthropologie
des Gemüts

Was ist denn eigentlich das Gemüt? Man
spricht in den ständig sich vermehrenden

Fachdisziplinen der Human- und
Sozialwissenschaften kaum mehr von ihm. Auch in
der Pädagogik, die sich jetzt
Erziehungswissenschaft nennt, um ja nicht dem Vor- 658



wurf der Sentimentalität und Subjektivität
ausgeliefert zu sein, ist dieser Begriff so gut
wie verschwunden. Er konnte sich zwar in
der Dichtung und speziell in unserer Mundart

bis auf den heutigen Tag erhalten. Aber
auch da lastet dem Wort «Gemüt» ein gewisser

ironischer Unterton an oder es wird, im
Zuge der modernen Unterhaltungsindustrie,
zu einem Synonym für oberflächliche und
unverbindliche Annehmlichkeiten. Wenn wir
indessen davon ausgehen, dass dem Gemüt
auch heute noch eine Bedeutung im
menschlichen Leben und in der Erziehung
zukommt, dann müssen wir zurückgreifen
auf den urprünglichen Sinn dieses Wortes.

a) Zur sprachlichen Herkunft des Gemüts
«Gemüt» war bis Ende des 18. Jahrhunderts
ein Sammelwort, ähnlich und ungefähr
gleichen Inhalts wie «Geist» oder «Seele». In

leicht abgewandelter Bedeutung wurde es
auch zum Sitz des Seelischen und Geistigen,

zu einer Art Kraft des Denkens und
Empfindens, die Vorstellungen und Ideen
auslöst. Erst später also vollzog sich die
Scheidung gegen den Verstand. Gemüt und
Mut haben übrigens dieselbe sprachliche
Wurzel und bezeichneten über das bereits
Gesagte hinaus eine allgemeine
Seelenstimmung, wie dies ja heute noch in Wörtern

wie Schwermut, Frohmut, Übermut als
Varianten dieser Grundbefindlichkeit zum
Ausdruck kommt. Ebenfalls in Übereinstimmung

mit Mut bedeutete Gemüt auch
«Gesinnung» und «Absicht». «Des Gemüts sein»
hiess früher dasselbe wie «willens sein».
Unter einmütigen Beschlüssen versteht man
ebenfalls noch heute Entscheidungen, die
aus gleicher Gesinnung und gemeinsamen
willentlichen Zielsetzungen hervorgehen.
Allmählich wurde «Mut» zu einer Redensart
reduziert, die sich lediglich auf eine
bestimmte Haltung in der konkreten Einzelsituation

bezieht. Dem Mut im Sinne von
Beherztheit und Kühnheit wurde mehr und
mehr ein aktives Moment zugesprochen. Im

heutigen Sprachgebrauch steht Mut im
Zusammenhang mit einem willentlichen
Einsatz aus eigenem Entschluss. Dagegen hat
sich das Gemüt eher in entgegengesetzter
Richtung modifiziert: es wird scharf
getrennt von Geist, Wille und Verstand und im
Bereich des emotionalen Lebens angesiedelt.

Es ist zum Organ der gefühlsmässigen

Ansprechbarkeit geworden, zur Fähigkeit
des pathischen Empfangens in rezeptiver
Haltung. Kein Gemüt haben für etwas, heisst
so viel wie unempfänglich sein dafür.
Die Tatsache jedoch, dass das Gemüt durch
keinerlei Aktivität gekennzeichnet ist und
auch nicht willentlich erzeugt werden kann,
trägt die Gefahr in sich, es als naturgegeben
hinzunehmen und Gefühlsausbrüche und
Schwärmereien als dessen unmittelbaren
Ausdruck anzusehen. Wo das Gemüt allzu
sehr in den Mittelpunkt der Aufmerksamkeit
gerät, wie etwa im Zeitalter der Romantik,
ist eine Durchmischung mit Empfindungs-
zuständen, die machbar sind, und
Gefühlsaufwallungen, die ansteckend sind, kaum zu
vermeiden. So soll Goethe einmal unwillig
ausgerufen haben, die Deutschen sollten in
einem Zeitraum von dreissig Jahren das
Wort Gemüt nicht aussprechen, dann würde
nach und nach Gemüt sich wieder erzeugen1.

Nimmt man ein Wort zu oft in den
Mund, so verflacht sein Inhalt. Die angepriesene

Gemütlichkeit ist in der Regel etwas
sehr Ungemütliches, weil die trunkene
Fröhlichkeit und die leichte Muse ein nachhaltiges

tiefes Erleben und ernste Besinnung
vertreiben.

Dieser kleine, sprachgeschichtliche Exkurs
nimmt schon eine ganze Menge wichtiger
Einsichten über das Wesen des Gemüts
vorweg. Die vorläufigen Ergebnisse seien wie
folgt zusammengefasst:
1.Wir verstehen unter Gemüt die Fähigkeit,
sich von etwas gefühlsmässig ansprechen
zu lassen. Es setzt ein Offensein für Erlebnisse

und Gehalte voraus, im Unterschied
zu Wille und Intellekt, die mehr auf ein
aktives Bewältigen und Formen der Welt
abzielen.

2. Die ursprüngliche Bedeutung des Gemüts
weist uns darauf hin, dass ein reifes
Gemütsleben sich nur in enger Verbindung mit
Wille und Intellekt entfalten kann.
3. Gemüt ist nicht einfach die Summe von
körperlichen Empfindungen und statischen
Gefühlszuständen, sondern es wird in seiner
Ergriffenheit zu einer schöpferischen Kraft,
die Denken und Handeln beflügelt.
4. Gemüt ist nicht machbar, ja es entschwindet

für denjenigen, der sich willentlich darum

sorgt und bemüht.
5. Gemüt haben heisst nicht einfach fröhlich



und lustig sein; Gemüt schliesst Ernst und
Tiefe des Erlebens nicht aus.

b) Gründe des Misstrauens gegenüber der
menschlichen Emotionalität

Um Zugang zu finden zum emotionalen
Bereich des menschlichen Lebens im allgemeinen

und zum Wesen des Gemüts im besonderen,

ist es notwendig, erst einmal nach
den Gründen zu fragen, welche alles, was
mit gefühlsmässiger Ansprechbarkeit
zusammenhängt, haben suspekt werden
lassen. Es scheinen mir hauptsächlich deren
vier zu sein:
1. Es gibt verschiedene Zeitepochen und
philosophische Strömungen, die dem
Gefühlsleben nicht eben viel Achtung und
Wertschätzung entgegengebracht haben. Es würde

zu weit führen, alle diese Ansichten hier
aufzuzeigen, weshalb ich mich auf einige
Gedanken aus der Aufklärungszeit und
gewisse Tendenzen des Rationalismus
beschränken möchte, die sich bis in die
Gegenwart hinein sehr nachhaltig ausgewirkt
und teilweise in Extrempositionen verfestigt
haben. In Verkennung der Eigenart emotionaler

Funktionen wurde dem menschlichen
Verstände ein über Gebühren grosses
Gewicht im Leben und Erkennen beigemessen.
Schon Leibniz betrachtete das Fühlen lediglich

als ein verworrenes Denken und Begreifen,

das auch nicht annähernd an die Klarheit

und Zuverlässigkeit intellektueller
Einsicht heranreiche. Und Kant hat gar dem
Gefühl jegliche Erkenntniswirksamkeit
abgesprochen und es zur blossen sinnlichen,
d, h. von körperlichen Empfindungen
abgeleiteten Zuständlichkeit herabgesetzt,
welcher keinerlei geistige und ethische Bedeutung

zukomme. Nun ist es allerdings auch
das Verdienst Kants, erkannt zu haben, dass
ebenso dem logischen Verstand Grenzen
gesetzt sind, was allerdings in gewissen
neopositivistischen Kreisen der Gegenwart
scheint vergessen zu werden, denn nach wie
vor herrscht eine ausserordentliche Betriebsamkeit

in den sogenannten wertfreien
Disziplinen der Human- und Sozialwissenschaft.
Es ist nur verwunderlich, wie sich gerade in
Kreisen, welche die emotionalen Funktionen
in den Bereich der Mystik verbannen, erst
recht ein fast fanatischer Glaube an jene
verdünnte Form von Wissenschaftlichkeit
breit macht.

2. Hin und wieder gab es auch Zeiten, in
welchen das Gemütsleben in verhängnisvoller

Weise gekoppelt und verwechselt worden

ist mit sektiererischer Schwärmerei,
irrationaler Instinktverherrlichung und Blut-
und Bodenromantik. Man fürchtete nach
den Folgen eines Nationalsozialismus fortan
das Feuer der Affekte, das, einmal entfacht,
nicht mehr unter Kontrolle zu bringen sei.
Derweilen verhält es sich doch so, dass
Gefühlseruptionen gerade dort überhand zu
nehmen drohen, wo Gefühle verdrängt werden

und dadurch notwendigerweise primitiv
und unberechenbar bleiben.
3. Was den Menschen gefühlsmässig
anspricht, geht ihm besonders nahe. Erfahrungen

im emotionalen Bereich haben
Konsequenzen für unser Leben, was beim Erwerb
von Wissensstoff und einer bloss äusseren
Befolgung von Vorschriften keineswegs der
Fall zu sein braucht. Wer das Gefühlsleben
integriert, ist häufiger Bewährungsproben
ausgesetzt. Nur wer mit sich selber aufrichtig

ist, kann das Gefühlsleben ernst nehmen.
Und dies erfordert freilich einigen Mut.
4. Weiteres Misstrauen erwächst den Gefühlen

durch ihre Nähe zum Ich, was sie oft als
Spielformen von Triebhaftigkeit erscheinen
lässt. Davon zeugen unter anderem Sprichworte

wie: «Liebe macht blind» - oder: «Klar
sieht, wer von ferne sieht, und nebelhaft,
wer Anteil nimmt» (Laotse). Nun ist zwar
nicht zu leugnen, dass bestimmte Gefühle
eng mit den Antrieben verquickt sind. Das
spricht aber nicht allgemein gegen sie, wohl
aber für die Notwendigkeit, auch innerhalb
des menschlichen Gefühlslebens verschiedene

Stufen und Qualitäten voneinander zu
unterscheiden.

c) Die Verschiedenheit der gemütsmässigen
Ansprechbarkeit

Das menschliche Gemütsleben ist durch eine

ganze Reihe von Vorurteilen in ein
falsches Licht geraten, und zwar deshalb, weil
man die Eigenschaften bestimmter
Gefühlsqualitäten auf die gesamte menschliche Af-
fektivität ausgedehnt hat. Demgegenüber
wäre jetzt zu zeigen - und dies hat übrigens
Max Scheler in seiner Phänomenologie der
Gefühle in hervorragender Weise herausgearbeitet

dass fundamentale Unterschiede
innerhalb des emotionalen Bereichs vorliegen

und dass in bestimmten Gefühlskate- 660



gorien Sachverhalte erfüllt werden, die man
in der Regel nur dem angeblich zuverlässigeren

Denken oder Wollen zubilligt. Was
man den Gefühlen für gewöhnlich unterstellt,
trifft gerade für die wichtigsten und erzieherisch

besonders relevanten unter ihnen nicht
zu. Dies sei hier im einzelnen erörtert:
1. Den Gefühlen wird nachgesagt, sie seien
besonders abhängig von äusseren Situationen

und Einflüssen und könnten, wo sie die
allgemeine Lebensgrundstimmung bewirken,

keinerlei Kontinuität und Ausgeglichenheit
gewährleisten. Das lässt sich allerdings

von den Gefühlen der Lust und Unlust nicht
bestreiten, soweit diese eben an bestimmte
Gegenstände ausserhalb von uns und die
durch sie ausgelösten Sinnesempfindungen
gebunden sind. Aber schon Freude schwindet

weder mit der Änderung der
Witterungsverhältnisse noch ist sie vom Wohlstand
abhängig. Und für die Heiterkeit, die Gelassenheit

oder den Humor ist es geradezu
charakteristisch, dass diese trotz unerfreulichen
Lebenssituationen bestehen bleiben können
und ihre Unabhängigkeit zu bewahren
vermögen.

2. Auch die Meinung, Gefühle seien
augenblicksgebunden und von besonders
zerbrechlicher Wesensart, trifft nur für die auf
äussere Gegenstände und Situationen
angewiesenen Gefühlsempfindungen zu. Das
Prinzip der Stoa: Verliebe dich in nichts,
denn alles ist vergänglich - geht aber
entschieden zu weit. Liebe von der rechten Art
vermag gerade über die reale äussere
Verbundenheit und gewisse momentane Vorzüge

hinaus zu bestehen. Tiefe Ergriffenheit
des Gemüts dauert über das sie auslösende
aktuelle Ereignis hinaus an, z. B. im Erlebnis
von Kunst oder ganz allgemein in jedem
staunenden Innehalten.
3. Den Gefühlen wird ferner im herablassenden

Sinne vorgeworfen, sie seien «subjektiv»,

und man meint damit, sie seien Privatsache

jedes einzelnen, ihre Wirksamkeit
bleibe auf das Individuum beschränkt. Dieses

Isoliertsein trifft aber auch nur auf die
materiell gebundenen Gefühle zu. Ich kann
durch meine Anteilnahme einen andern nicht
von Schmerzen befreien oder den gleichen
Apfel geniessen, den der andere isst. Aber
schon bei Trauer können verschiedene
Formen des Mitgefühls Entlastung bringen. In

diesem Sinne ist der Ausspruch, geteiltes
Leid ist halbes Leid, keineswegs nur ein
billiger Trost. Auch echte Freude und wahres
Glück durchbrechen die Vereinzelung des
Subjekts und wirken gemeinschaftsfördernd,
indem sie auf andere Menschen übergreifen:

Geteilte Freude ist doppelte Freude.

4. Gefühle sind weder überflüssiger Luxus
noch störendes Anhängsel, sondern ein
tragendes Element für ein menschlich erfülltes

Leben. Heiterkeit und Frohmut ergreifen
von der ganzen Person Besitz, beflügeln
ihren Willen und durchwärmen ihr Tun. Eine
positive Gemütsverfassung bewirkt somit
etwas, entwickelt eine Dynamik, erweitert und
bereichert das Leben, eröffnet neue
Horizonte.

5. Noch weit verbreitet ist die Ansicht,
Gefühle störten oder beeinträchtigten das
Leben und seine Zielsetzungen. Nun stimmt es
zwar, dass man zum Beispiel körperliche
Schmerzen ganz erheblich weniger empfindet,

wenn man die Aufmerksamkeit von
ihnen wegwendet. Jedoch mit dem Kummer,
der Trauer und der Verzweiflung verhält es
sich genau umgekehrt. Wo man sie nicht
wahrhaben will und verdrängt, melden sie
sich nur um so unerbittlicher. Kierkegaard
hat recht, wenn er sagt: «Nicht verzweifelt
sein kann gerade heissen, dass man
verzweifelt ist»2. Wo wir bedrückende Gefühle
und belastende Konflikte zu ignorieren
versuchen, nehmen Druck und Belastung eher
noch zu. Erst die ernsthafte Auseinandersetzung

mit ihnen verschafft Erleichterung.
6. Ähnlich verhält es sich mit den positiven
Gefühlen und Grundstimmungen. Nur führt
dies hier zu den umgekehrten Konsequenzen.

Es bekommt der Freude, der Heiterkeit
oder der Glückseligkeit nicht gut, wenn man
zu viel Aufhebens von ihr macht. Sie pflegen,

wiederum im Unterschied zu den mehr
peripheren, sinnlichen Gefühlen der Lust -
wie Scheler sagt - «vor den Strahlen der
Aufmerksamkeit... völlig zu zergehen»3.
Es ist ein grosser Irrtum zu glauben, ein
Mensch, der seinem Gemüt den ihm
zukommenden Platz im Leben einräumt, sei
deswegen ein gefühlsüberschwänglicher
Mensch. Wer mit Gefühlen hausiert und sie
zur Schau stellt, muss notwendig an der
Oberfläche bleiben. Wer wirklich in der Tiefe

angesprochen ist, hat es nicht nötig, dies



unablässig vor aller Welt zu demonstrieren.

d) Kriterien der Gemütsreife und der
Gemütspflege

Aus diesem kurzen Abriss einer Phänomenologie

der Gefühle lassen sich nun eine
ganze Reihe von Grundzügen und Haltungen
erkennen, die einem reifen Gemüt entspringen

und zugleich auch die Kriterien für eine
erzieherisch sinnvolle und wünschbare
Gemütspflege abgeben. Ich fasse das in fünf
Punkten zusammen:
1. Ein differenziert ansprechbares Gemüt
wird bald einmal bemerken, dass
Unterschiede im gefühlsmässigen Erleben vorhanden

sind. Es gibt Gefühle und Sensationen,
die für den Moment sehr stark ansprechen
und berauschen, aber doch auch rasch wieder

abklingen und das drohende Umsichgreifen

eines darunter verborgenen sinnentleerten

Daseins nicht zu verhindern vermögen.

Ein reifer Mensch wird sich hingegen
mehr und mehr jenen Erlebnissen und
Gehalten zuwenden, von denen er über den
Augenblick hinaus ergriffen und erfüllt wird,
weil er damit seinem Leben über den
zeitlichen Wechsel der Stimmungen und Ereignisse

hinaus Stabilität und Stetigkeit zu
geben vermag. - In der Erziehung müsste es
darum gehen, den Kindern nicht einfach zu
verbieten, was uns ihrem Gemüte nicht würdig

genug erscheint, sondern sie vielmehr
behutsam auf das hinzuführen, was auch sie
so gut wie wir auf die Dauer zu schätzen
wissen. Zum Glück zwingen können wir sie
freilich nie.
2. Die Wirkungen echter Ergriffenheit des
Gemüts bleiben nicht auf das Subjekt
beschränkt, sondern werden zu einer Stütze in
der aktiven sittlichen und sozialen
Lebensbewältigung. Es sind Zwischenfälle, die
vielleicht für den Moment als störend empfunden

werden, sich jedoch im ganzen gesehen
positiv auf Haltung und Lebensgrundstimmung

auswirken. - Gemütspflege in Erziehung

und Unterricht setzt die Fähigkeit
voraus, solche Augenblicke zu bemerken, und
den Mut, zu ihren Gunsten auch einmal ein
bereits vorgenommenes Ziel zurückzustellen

und die Arbeit zu unterbrechen, wenn im
Kinde etwas angerührt worden ist. Nach
solchen Erlebnissen kehren nämlich die Kinder
wieder um so beschwingter und leichter an
ihre Aufgabe zurück.

3. Gemütsreife bedeutet ferner Offenheit
und Aufrichtigkeit gegenüber belastenden
Gefühlen und Konflikten. Nur wer diesen die
volle Aufmerksamkeit zu gewähren vermag,
kann sie bewältigen, ins Leben integrieren
und versichert sein, dass sie nicht stets von
neuem das Leben durchkreuzen. - Wir
haben allen Grund dazu, auf die Gefühle und
Stimmungen unserer Kinder einzugehen, damit

diese selbst ihr Gemütsleben ernst nehmen

und es künftig nicht der Verdrängung,
der Verarmung oder der Verrohung ausliefern.

4. Gemütsreife ist demjenigen zu attestieren,

der auch jene Gefühlsqualitäten
angemessen beachtet, die mit der Befriedigung
von Antrieben und Bedürfnissen verbunden
sind. Sie sollten zum Ausdruck eines viel
tieferen und nachhaltigen gemütsmässigen
Erlebens werden. Was wohltut und Freude
macht, braucht nicht zum vorneherein
verdächtig zu sein. Sexualität kann und soll
sichtbare Sprache der Liebe sein, und das
äussere Eigentum erschliesst möglicherweise

einen Zugang zu innerem Reichtum. Der
gemütsreife Mensch verachtet die Sinnlichkeit

in ihrer Vielfalt nicht, sondern versteht
es, ihr den zukommenden Platz im Leben
zuzugestehen, sie zu integrieren, aber auch
zu beschränken. Auf all dies hätte eine
erzieherisch relevante Gemütspflege zu achten.

5. Wer sein Gemütsleben ernst nimmt,
betreibt weder einen Kult damit noch macht er
daraus viel Aufhebens. Die Stärke der
gefühlsmässigen Ansprechbarkeit ist noch kein
Indiz für Qualität und Tiefe der Ergriffenheit,

im Gegenteil: wahrhaft Erfüllendes
begegnet einem in beschaulicher Ruhe und
stiller Besinnlichkeit. Es geht nicht an, den
Laisser-faire-Stil in der Erziehung und die
unbegrenzte Ausgelassenheit im Unterricht
unter Hinweis auf das kindliche Gemüt zu
rechtfertigen, denn im Lärm und Widerstreit
der notwendig an der Oberfläche bleibenden

Gefühle werden die feineren Regungen
übertönt und erdrückt.

2. Der Stellenwert des Gemüts im Leben

Soweit es zutrifft, dass das Gemüt sich nicht
befehlen lässt und seine Gehalte erst dann
unverfälscht zur Anschauung gelangen,
wenn man sich ihnen öffnet, nicht aber sie 662



zu erstreben trachtet, hat sehr wohl noch
anderes daneben im Leben Platz. Das
Gemüt bedarf geradezu einer Ergänzung, weil
es sonst gar bald überall seine Ansprüche
stellt und schliesslich nirgends mehr ernst
genommen wird. Das Gemüt ersetzt weder
den kritischen Intellekt noch den aktiven
Willen, aber deren wechselseitige
Auseinandersetzung mit dem Gemüt lässt Bedeutung

und Grenzen aller drei erkennen.

a) Gemüt und Intellekt
Das Gemüt kann daher nicht gegen den
Intellekt ausgespielt werden. Wo der Intellekt
Absolutheitsansprüche stellt, wird er selbst
zu einem sehr emotionsgeladenen
Ersatzglauben. Es will mir scheinen, dass gewisse
Zweige der Wissenschaft sich einen geradezu

unwissenschaftlichen Nimbus der
Unantastbarkeit zugelegt haben. Ihre Vertreter
verschanzen sich hinter angeblich exakten
Experimenten und Resultaten, um sich den
Zweifeln und Anfechtungen ihres Gemüts zu
entziehen. Aber wer möchte schon so an-
massend sein, die Göttin «Wissenschaft»
vom Sockel zu stossen! Hinter dieser
wissenschaftlichen Akribie verbirgt sich oft ein
naiver und starrer Glaube an irgendwelche
imaginäre Ordnungen und Systeme, welche
die bestehenden Verhältnisse von Grund auf
zu ändern vermöchten. - Nur der Mensch
darf derselbe bleiben und seine Vorurteile
- auch gegenüber seinem Gefühlsleben -
behalten. Seine emotionale Unreife wird auf
keinen Fall beachtet, solange das Gemüt
ohnehin wenig gilt.
Das soll beileibe nicht auf die Verherrlichung

und Überschätzung des emotionalen
Lebens hinauslaufen. Wir brauchen nicht
dem Gemüt zu überantworten, was der
Intellekt sehr wohl zu lösen imstande ist. Wir
brauchen nicht wegen jeder Denkaufgabe
den Gemütsnotstand auszurufen. Der Intellekt

hat nämlich die vorzügliche Aufgabe zu
übernehmen, unser Gemütsleben von all
dem zu reinigen, was blosse Schwärmerei
und falsches Bekennertum ist. Das gilt
insbesondere für die reifste Form der gemüts-
mässigen Ergriffenheit, den Glauben. Glaube

ist nicht kritikloses Hinnehmen von
Aussagen, nicht ein Fürwahrhalten von Dingen,
die der Intellekt zu widerlegen vermag.
Glaube ist insofern «höher als alle
Vernunft», als der Intellekt ohnehin nur in Fra¬

ge zu stellen vermag, was noch nicht echter
Glaube ist.

b) Wille und Gemüt
In ähnlicher Weise, wenn auch mit etwas
anderer Akzentuierung, sind Wille und Gemüt
wechselseitig aufeinander angewiesen. Unter

Wille verstehe ich die Fähigkeit,
unabhängig von Antrieben und Bedürfnissen sich
für eine Aufgabe zu entschliessen und sie
auch durchzuführen. Aufgaben sind
Forderungen, die wir uns selber stellen oder mit
denen uns das Leben konfrontiert, in der
Gemeinschaft, in der Arbeit, oft in Situationen,

die uns nicht immer gelegen kommen.
Wir haben die Freiheit, uns zu ihnen zu
bekennen oder ihnen auszuweichen. Man neigt
heutzutage sehr oft zum letzteren und
beruft sich dabei auf das Gemüt. Vom Willen
ist auch nur selten die Rede, und was von
ihm noch übriggeblieben ist, der Appell an
Leistung und Verzicht, steht nicht gerade
hoch im Kurs, wiederum aus der falschen
Annahme heraus, sie seien Widersacher des
Schöpferischen. Leistung kann natürlich
sehr wohl zum reinen Selbstzweck entarten,
wenn nur aller Ehrgeiz daran gesetzt wird,
sie stets von neuem zu übertreffen. Rückt
solches Aktivitäts- und Erfolgsstreben in
den Mittelpunkt des Lebens, dann führt dies
freilich zu einer erzieherischen Fehlhaltung,
die dem Gemüt wenig Chancen lässt. Doch
wer glaubt, man dürfe dem Kinde nicht
zumuten, wofür es nicht gerade «motiviert» ist,
der macht sich die Sache ebenfalls zu leicht.
Was das Gemüt nachhaltig und in der Tiefe
anzusprechen vermag, liegt nicht offen
zutage. Neigungen und Interessen sind nicht
einfach da, sie müssen geweckt werden.
Durch jedes Wagnis steht auch reicheres
Erleben in Aussicht. Während der Intellekt
darauf zu achten hat, dass das Gemüt nicht
auf Bereiche übergreift, die ihm nicht zustehen,

trägt der Wille dazu bei, dem Gemüt
mehr und mehr dessen ureigenste Welt zu
erschlossen. Das Motto: «Wer wagt,
gewinnt» ist darum mehr als ein Werbespruch
der Lotterie. Es kann heissen: Nur wer sich
im Leben für Aufgaben einsetzt, manch
Wagnis und Verzicht in Kauf nimmt, lernt
das Leben, und was es an Gehalten zu
verschenken hat. erst kennen. Dennoch bleiben
Wille und Einsatz gegenüber dem, was sich
im Gemüte regt, etwas Vorletztes.



Oft genug macht es irrtümlicherweise den
Anschein, als wäre es genau umgekehrt, als
wäre die Berücksichtigung der gemütsmäs-
sigen Ansprüche nur so lange gut genug, als
Arbeitskraft und Leistungskapazität davon
angekurbelt werden. Freizeit wird damit zur
blossen Erholungszeit, zur Arbeitspause
degradiert. Sie hätte aber ihren eigenen Wert,
den sie sich gar nicht erst von ökonomischen

Zwängen borgen muss, auch wenn
sie sich freilich in positivem Sinne auf den
Arbeitsalltag auswirkt. Es ist zweifellos eine
wünschenswerte Nebenwirkung des Gemüts
und ein Kriterium seiner Echtheit und Tiefe,
wenn es den Willen aktiviert - aber dies ist
nicht sein eigentlicher Zweck. Dieser liegt
einzig in der Erfüllung des Lebens, welcher
der Wille zu dienen hat. Auch wenn dieser
Wille im wechselseitigen Reifungsprozess
mit dem Gemüt des Mühevollen und Schweren

entledigt wird, tut dies seiner Sittlichkeit
keinerlei Abbruch.

c) Aspekle eines vernachlässigten Gemütslebens

Wille und Intellekt tragen, jeder auf seine
Weise, indirekt zur Reifung des Gemütslebens

bei. Ihre Aufgabe bleibt freilich darauf
beschränkt, den Boden zu bereiten, damit
auf ihm etwas Neues zum Leben erweckt
wird. Ob auf diesem Boden schliesslich
auch etwas wächst, ist damit noch nicht
garantiert. Wer dem Gemüt die ihm zukommende

zentrale Bedeutung fürs Leben bei-
misst, muss in der Erziehung eine gewisse
Selbstbescheidung aufbringen, muss
anerkennen, dass das, wessen der Mensch vor
allem bedarf, weder machbar noch planbar
ist, dass wir das, was den Menschen erst
zum Menschen macht, durch unsere aktiven
Vorkehren nicht selbst hervorzubringen
vermögen. Aber dies darf noch lange kein
Grund sein, diesen Boden nicht zu nähren,
ihm vorzuschreiben, was er zu produzieren
habe oder ihn gar dem Wildwuchs des
Zufalls zu überlassen. Damit sind nun bereits
bildhaft drei fragwürdige Erziehungsstile
und Lebensgrundformen aufgezeigt, die in
verschiedener Weise das Gemütsleben
vernachlässigen. Ihre Folgen sind: Gemütsverarmung,

Gemütsverdrängung und
Gemütsverrohung.

Der Gemütsarme geht achtlos an dem
vorüber, was ihn im Leben dauerhaft und in

der Tiefe anzusprechen vermöchte. Es fehlt
ihm das Sensorium für die tragfähigen
Gehalte, die sich trotz ihrer zentralen Bedeutung

nicht spektakulär kundtun und nicht
unausweichlich aufdrängen. Solche
Menschen sprechen gefühlsmässig nur auf stärkere

Dosen an. Sie vermögen auch den
sittlichen Belangen im Leben nicht den richtigen

Stellenwert zuzumessen, und zwar nicht
unbedingt, weil ihnen die Gebote zu
anstrengend sind, sondern weil sie bei noch
so viel Willen zur Überwindung und
Selbstdisziplin innerlich leer ausgehen. Um sich
dann für solche oft unvermeidbaren
Verzichtleistungen schadlos zu halten, neigen
sie zu Neugier und Sensationshunger.
Gemütspflege im erzieherisch wünschbaren
Sinne hat es hier besonders schwer, weil die
wirklich dauerhaften, innerlich bereichernden

Werte nicht zwangsläufig mit den
Gütern und Vorkehren, an denen sie zur
Darstellung gelangen, auch übertragbar sind.

Unter Gemütsverdrängung verstehe ich eine
Tendenz, emotionale Inhalte, gleich welcher
Qualität und Tiefe, aus der Lebensgestaltung

auszusperren. Sie basiert auf einer
Skepsis gegenüber allem Emotionalen, das
generell als gefährlich, unberechenbar triebhaft

und damit höheren Zielen als feindlich
und hinderlich angesehen wird. Das
Moralische in Form strenger Gebote und als
strafende Instanz wird zum Mittelpunkt einer
asketischen Lebensführung, in welcher man
das Angenehme verbietet, dem Mühelos-
Leichten misstraut und die Freude verachtet.
Aber damit wird nicht verhindert, dass die
niedergehaltenen und verdrängten emotionalen

Kräfte unterschwellig doch wirksam
bleiben und in ihrem primitiven Rohzustand
undifferenziert und unberechenbar sind. Sie
werden sich verstohlen im Geheimen, aber
dann um so massloser zu ihrem Recht
verhelfen.

Während Gemütsverdränger nach aussen
hin angepasst erscheinen, auch wenn sie ihre

Emotionalität nicht wirklich in der
Gesamtpersönlichkeit integriert haben, neigen
Gemütsverrohte dazu, ihrer gesamten Affek-
tivität zuviel Aufmerksamkeit zu schenken
und in ihren Stimmungen und Empfindungen
zu schwelgen. Weil sie sich bewusst in
Emotionen hineinsteigern, ja sie anzustreben
versuchen, treten dann die tieferen Schich- 664



ten des Gemüts, die sich solchem Ansinnen
entziehen, in den Hintergrund. Eine
vielleicht anfangs noch mit echten Gehalten
durchzogene Ergriffenheit schlägt einfach in
Trance und Erregung, in Ekstase und Hysterie

um. Solche Menschen neigen zur
Demonstration ihrer Gefühle und zur
uneingeschränkten Befriedigung ihrer Bedürfnisse.

3. Die Pflege des kindlichen Gemüts

In den vorangegangenen Erläuterungen
haben wir uns der anthropologischen
Betrachtungsweise bedient, um das Wesen des
Gemüts und dessen Stellenwert im Leben besser

verstehen zu können. Die dabei
zutagegeförderten Ergebnisse und Grundsätze treffen

auf den Menschen im allgemeinen,
gleich welchen Alters und Geschlechts, zu.
Wenn hingegen von Kriterien der Gemütsreife

die Rede ist, denkt man dabei
unweigerlich an verschiedene Reifestufen, die der
Mensch im Laufe seiner Entwicklung zu
durchschreiten hätte. Dies trifft auch insofern

zu, als der Mensch sein ganzes Leben
lang auf dem Wege ist und weder Verstand,
Wille noch Gemüt je vollkommen sind. Aber
es wäre falsch, daraus abzuleiten, das Kind
sei zum vorneherein weniger gemütsreif als
der Erwachsene. Wenn man schon von
einer Idealvorstellung von Gemütsverfassung
ausgehen will, der man sich dann sukzessive

annähern sollte, so müsste man sie auf
die grundsätzlichen anthropologischen
Kriterien beschränken und darf sie nicht auf
inhaltliche Verbindlichkeiten und
entwicklungsbedingte Ausgestaltungen ausdehnen.
Wir Erwachsene stehen oft in der
Versuchung, dem Kinde aufzwingen zu wollen,
was es ansprechen soll, woran es Freude
haben darf, welche Bücher es zu lesen habe
usw. Wichtiger wäre, zu verspüren und zu
erkennen, ob das Kind von dem, was es
jetzt gerade anspricht, auch wirklich etwas
hat, ob es in ihm nachwirkt und sein Leben
dadurch beschwingter und leichter wird.
Dann haben wir kein Recht, ihm in
schulmeisterlicher Manier anderes vorzuschreiben

und ihm die Freude an seinen Dingen
zu vergällen.
Das heisst wiederum noch lange nicht, dass
das Kind von selbst weiss, was ihm gut
bekommt, und wir erfahren es auch nicht,
wenn wir das Kind befragen oder darüber

abstimmen lassen. Es hängt von der
Gemütsreife des Erziehers ab, ob er erkennen
kann, was auch dem kindlichen Gemüt
vergönnt sein soll. Wie oft sind aber Erwachsene,

hauptsächlich solche, die alles haben,
was sie begehren, im Grunde innerlich arm,
weil ihnen fehlt und weil sie selbst nicht
kennen, wessen sie bedürfen. Es gehört
daher zum Schwierigsten in der Kindererziehung

und im Umgang mit Menschen allgemein,

das wirklich erfüllte Gemüt des
andern in der Verschiedenartigkeit und Vielfalt

der Lebensinhalte und trotz altersspezifischer

Entwicklungsstufe wiederzuerkennen.

Bevor wir auf einige pädagogische
Konsequenzen der Gemütspflege eingehen
können, müssen wir vorerst noch auf eine
entwicklungsbedingte Eigenart des kindlichen

Gemüts hinweisen.

a) Zur Eigenart des kindlichen Gemüts
Das kindliche Gemüt unterscheidet sich von
demjenigen des Erwachsenen in einem
wichtigen Punkte: Es ist noch viel stärker
angewiesen auf äussere, sinnlich wahrnehmbare

Gegebenheiten. Der Wandel in der
Gemütsentwicklung im Laufe des Älterwerdens
besteht somit in einer zunehmenden Verin-
nerlichung, die das Gemüt nach und nach
unabhängiger werden lässt vom Wechsel
der flüchtigen Sensationen und äusseren
Ereignisse. Das heisst allerdings nicht, dass
man sich dann von der Welt mehr und mehr
abschliesst, aber man vermag durch inneres

Reich-Sein allmählich äussere Schicksale

besser zu verkraften oder den
Unregelmässigkeiten im Leben mit mehr Gelassenheit

entgegenzusehen. Das Kind ist dessen
noch nicht fähig, obwohl sein Gemüt
deswegen nicht weniger differenziert zu sein
braucht. Aber das, was es innerlich erfüllt,
ist noch stärker gebunden an äussere Träger,

vor allem an geliebte und vertraute
Mitmenschen, aber auch an Bezugspunkte und
Gegenstände des engeren Lebenskreises.
Man kann die Kinder insofern gemütsmäs-
sig überfordern, als man von ihnen verlangt,
sie müssten sich von ihren ausgewählten
äusseren Zeichen und Symbolen trennen
oder gar jene Welten und Dinge dafür in
Anspruch nehmen, an denen sich uns Erwachsenen

vertieftes Erleben offenbart. Auch
wenn die äusseren Gegebenheiten in
Mitwelt und Umwelt verschieden sind, kann



dasjenige, wovon sie künden, an Gehalt und
Tiefe dennoch gleichwertig sein.
Freilich wird auch der reifste Erwachsene
kaum jemals ganz frei davon, in sinnlich
wahrnehmbaren Gestalten zu erschauen,
was ihn nachhaltig bewegt. Man mutet daher

selbst den meisten Menschen zuviel zu,
wenn man ihnen jegliche Sinnenfreude
verbietet und alle Fröhlichkeit an weltlichen
Festen als moralisch verwerflich ansieht.
Gar oft nimmt man aber Erwachsene wie
Kinder nicht ernst genug, indem man ihnen
anspruchslose Kost anbietet, nur weil sie es
gerade wünschen und es der bequemste
Weg ist. Es ist natürlich leichter, zwischen
deroberflächlichen Sensation und der strengen

Askese zu wählen, statt immer wieder
neu den Mittelweg zu suchen, der am ehesten

wirkliche Tiefe verspricht.
Wir treffen die einseitigen Tendenzen in
allen Lebensbereichen an, nicht zuletzt auch
im Glauben. Es gibt Sekten, die ihren
Anhängern den Weihnachtsbaum verbieten,
und die Ostereier - und die Fasnacht
selbstverständlich, weil sie dies alles als
heidnisch ablehnen, denn heidnisch ist gleich
sinnlich und sinnlich gleich schlecht. Aber
ich vermag auch nicht recht froh zu werden
über die Meinung gewisser Pfarrherren, mit
Witzen auf der Kanzel und mit Lichtbildern
im Gottesdienst dem Glauben und dem Gemüt

schon Genüge getan zu haben. Natürlich

wird der Glaube nie ganz unabhängig
von äusseren Formen und Zeichen. Aber als
«die reifste Form der Ergriffenheit des
Gemüts», wie es Paul Moor einmal formulierte4,

sollte er sich auf eine grösstmögliche
Befreiung von Bildern und Ritualen
hinbewegen. Deshalb gehört nach meinem Dafürhalten

die anspruchslose Unterhaltung nicht
in den Gottesdienst, die hat anderweitig im
Leben noch genug Platz.

b) Grundsätzliches zur Pflege
des kindlichen Gemüts

Abschliessend möchte ich aus den Erkenntnissen

über das Wesen des Gemüts einige
wichtige erzieherische Einsichten ableiten.
1. Was uns im Innersten erfüllt und nicht nur
vorübergehend berauscht, ist nicht durch
irgendwelche äusseren Vorkehren herstellbar.
Wir können weder die Liebe erzwingen noch
uns die Freude vornehmen. Wer sich in den
Kopf setzt, das Glück zu suchen, der findet

nur das oberflächliche Vergnügen. Deshalb
können wir uns lediglich offen halten für
das, was uns an Erlebnissen und Begegnungen

in glücklichen Augenblicken widerfahren

kann. Für einmal haben nicht wir dafür
zu sorgen, dass etwas geschieht, sondern es
geschieht etwas mit uns. Wer sich zum voraus

eine bestimmte Zeit für «Gemütspflege»
reserviert, geht meist leer aus. Man sollte
allmählich von der heute so verbreiteten Unart

loskommen, aus jedem Lebensanliegen
ein Unterrichtsfach zu machen. Wohl aber
hätte der Erzieher jederzeit darauf zu achten,

wenn sich im Kinde etwas regt, das es
wert ist, aufgenommen und erhalten zu werden.

Er muss auf das eingehen, womit das
Kind zu ihm kommt, sei es in seinen Augen
auch noch so dürftig und fragwürdig. Man
braucht dabei nicht stehen zu bleiben, aber
hier wäre anzuknüpfen. «Gemütspflege
beginnt damit», sagt Paul Moor, «dass ich mir
vom Kind schenken lasse, was es bewegt»5.
2. Weil nun das Gemütsleben, wo es
aufgenommen und gehegt wird, wesentlich zur
Reifung der Gesamtpersönlichkeit beiträgt,
hat es unsere Sorge zu sein, dass auch die
Kinder zu ihren Gefühlen stehen dürfen, sie
nicht gering achten oder gar sich ihrer
schämen und sie verdrängen. In Erziehung
und Unterricht gilt es, Gelegenheiten
einzuräumen und günstige Augenblicke zu erkennen,

in denen sich das Kind gefühlsmässig
ansprechen iässt. Der Möglichkeiten für
Freude und Staunen gibt es viele: Geschichten

erzählen, Zeichnen und Basteln,
Musizieren, Bilder ansehen, Exkursionen
unternehmen, Dinge sammeln. Und zu all dem
soll freilich das Kind auch etwas beitragen
dürfen. Ein übertriebener Aufwand an
Anschauungsmaterial und technischen
Hilfsmitteln im Unterricht macht die Schüler
nicht zufriedener, höchstens anspruchsvoller.

Es ist trügerisch, darauf abzustellen,
wie stark die Kinder für den Moment
entflammt sind; wichtiger ist zu prüfen, ob in
ihnen auch später noch etwas nachwirkt.
Oft äussern sich die Kinder selbst darüber,
wovon sie über den Augenblick hinaus
innerlich bewegt sind. Dabei können wir
Erwachsene mit Erstaunen feststellen, dass
es gar manchmal völlig andere Dinge sind
als jene, womit wir den Kindern eigentlich
eine Freude bereiten wollten.
3. Alles, was im Kinde gefühlsmässig nach- 666



wirkt, trägt bei zur Stabilität des Gemütslebens,

das nach und nach immer weniger
darauf angewiesen ist, sich von allem und
jedem in Beschlag nehmen zu lassen.
Gemütspflege ist daher nicht eine störende,
mehr oder weniger zu duldende Abwechslung

im Alltag, sondern eine wesentliche
Ergänzung, aus der das Leben im ganzen
gereifter und unabhängiger hervorgeht. Es
lohnt sich also, die Arbeit zu unterbrechen,
die gesteckten Ziele und Aufgaben im
Unterricht für eine gewisse Zeit beiseite zu
legen, wenn die Kinder vor etwas staunend
innehalten. Diesen Mut sollten wir aufbringen,

auch wenn die Verpflichtungen noch
so drängen. Besinnungspausen können wir
uns um so eher leisten, je mehr wir daneben
die Arbeit wirklich ernst nehmen und uns
dafür wirklich einsetzen. Nicht die redlich
aktiven, wohl aber die betriebsamen
Menschen haben in der Regel keine Zeit fürs
Gemüt.
4. Vertiefte gemütsmässige Ansprechbarkeit
ist nicht einfach ein angeborenes Bedürfnis,
sondern kommt der zentralen menschlichen
Sehnsucht nach Lebenssinn und Lebenserfüllung

entgegen, indem sie das Erleben
bereichert und den Willen anspornt. Der
erfüllte Augenblick lohnt sich daher selbst für
den nüchternen Rechner, weil durch
nachhaltige Erlebnisse die Mühe geringer und
die Bereitschaft zur Aufgabenbewältigung
grösser wird. Gemütspflege ist daher ein
Fundament der Gesinnungsbildung. Sie ist
überdies im wahrsten Sinne gemeinschafts-
fördernd, denn wer wirklich ergriffen ist von
etwas, lässt den andern daran teilnehmen.
Und ebenso gilt auch umgekehrt: Nur jene
Werte, die prinzipiell jedermann zugänglich
und von keinerlei Privilegien abhängig sind,
vermögen erst dem Leben Tragfähigkeit und
Fülle zu geben. Diese Erkenntnis sollte über
die Erziehung hinaus allem sozialen Denken

Pate stehen, und nicht der Neid der
Besitzlosen oder gar die Verwechslung von
Wohlhabenheit und Glück.
5. Äusserer Reichtum und Luxus führen oft
vom Wesentlichen weg. Die Frage wäre darum

berechtigt: Warum nicht das Eigentum
abschaffen im Interesse eines vertieften
Gemütslebens? Die Beantwortung dieser Frage
führt uns zu einem letzten, gerade für das
Kind wichtigen Grundsatz derGemütspflege.
Kein Mensch ist jemals so reif und vollkom¬

men, dass er in absoluter Besitz- und
Bedürfnislosigkeit wahre Erfüllung zu finden
vermöchte. Wohl sollte jeder Mensch im
Laufe seines Lebens zunehmend unabhängiger

werden von materiellen Gütern und
momentanen Bedürfnissen. Aber mit totaler
Enthaltsamkeit und der Abschaffung des
Eigentums würde man gerade das Gegenteil
bewirken: Was man dem Menschen allgemein

vorenthält, wird er ebenso masslos
überbewerten wie das, was ihm im Über-
fluss verabreicht wird. Und das gemütsmässige

Erleben des Kindes ist noch stärker
gebunden an die sichtbaren Formen des
äusseren Lebens und seine Gehalte angewiesen

auf Träger, Gefässe und Gleichnisse, um
erfahrbar zu werden. Wir Erwachsenen haben
uns darum in der Beurteilung dessen, was
allenfalls für das Kind wertvoll, schön oder
von minderer Qualität ist, Zurückhaltung
aufzuerlegen. Denn dasselbe Äussere, das
uns nicht oder nur wenig anspricht, kann
dem Kinde sehr viel bedeuten, weil es mehr
beinhaltet. Es wäre anmassend, über die
äusseren Gefässe abschätzig zu urteilen,
solange wir deren Inhalt nicht kennen. Auf
den Inhalt allein kommt es an - die Formen
und Träger können sich ändern; zum Selbstzweck

dürfen sie freilich nicht werden.
Verzichten wir ganz auf sie, so geht auch der
kostbare Inhalt verloren. Deshalb ist es
verfehlt, Eigentum schlechthin abzuschaffen
weil wir den Menschen damit mehr nehmen
als ihren äusseren Besitz. Das erzieherische
Anliegen muss es sein, «durch die Dinge
hindurch Gesichter lesen zu lehren», sagt
Antoine de Saint-Exupery6 und «wer den
Lehm verachtet, knetet den Wind»7.

Anmerkungen
1 siehe Grimm J. und W.: Deutsches Wörterbuch,

dem auch die wesentlichen Angaben zur
sprachgeschichtlichen Bedeutung des Gemüts entnommen

sind.
2 Kierkegaard S.: Die Krankheit zum Tode, in

Werkausgabe 1, in Lizenz bei Ex Libris, Zürich
1973, S. 409.

3 Scheler M.: Der Formalismus in der Ethik und
die materiale Wertethik (1916), 5. Aufl., Bern
1966, S. 338.

4 Moor P.: Gemütspflege im Unterricht, in:
Gehorchen und Dienen, Stäfa 1961.

5 Moor P.: a.a.O.
6 de Saint-Exupery A.: «Citadelle» (Die Stadt in

der Wüste), Düsseldorf 1951, S. 676.
7 a.a.O., S. 593.


	Das kindliche Gemüt : ein Stiefkind der pädagogischen Theorie

