
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 65 (1978)

Heft: 17

Artikel: Auf welches Ziel hin erziehen wir?

Autor: Kerstiens, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-532898

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-532898
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Auf welches Ziel hin erziehen wir? *

Ludwig Kerstiens

Im Jahre 1966 führten Theodor W. Adorno
und H. Becker im Hessischen Rundfunk ein
Gespräch mit dem Titel: Erziehung - wozu?
Es ging nicht um die Frage, «wozu
überhaupt noch Erziehung da oder nötig sei,
sondern: wohin soll Erziehung führen? Es
sollte also die Frage des Erziehungszieles
in einem sehr prinzipiellen Sinn gefasst
werden» (Adorno 1970, 110). In den 12 Jahren,
die seitdem vergangen sind, wurden uns eine

Reihe neuer Erziehungsziele angeboten:
Emanzipation vor allem, aber auch
Konfliktfähigkeit, kommunikative Kompetenz,
Kreativität und viele andere. Es wurden Richtlinien

erlassen mit ganzen Reihen neuer
Lernziele, und sie wurden wieder zurückgezogen
und verändert. Neue Gesetze riefen alte Ziele

wieder in Erinnerung und setzten neue
Ziele hinzu. Aber dennoch oder gerade
deswegen wurde die Frage Adornos immer
dringender, sie erfasste immer breitere Kreise
der Bevölkerung und drängt nach einer
Antwort: Wohin soll Erziehung führen?

Überall wird die Verunsicherung spürbar
und den Menschen bewusst. «Die gegenwärtige

Situation unserer Gesellschaft... ist
gekennzeichnet durch das Fehlen verbindlicher

Normen. Normative Unsicherheit und
Unstabilität aller Wertvorstellungen sind
Ausdruck unserer sozio-kulturellen
Gesamtsituation. Dies aber hat die Verunsicherung
der Erzieher bezüglich der Erziehungsziele
wie der Erziehungsmethoden zur Folge»
(Willeke 1976, 18). Die Verunsicherung ist
soweit fortgeschritten, dass nicht einmal
mehr die Eltern in ihren Familien wissen,
was sie tun sollen. In den Veranstaltungen
der Elternbildung wird heute nicht zuerst
gefragt, wie man richtig erziehen solle,
sondern was denn überhaupt noch gültig sei
von den Zielen, Normen und Tugenden, die
man einmal angestrebt habe (Kerstiens 1976

a, 29 ff.). In den Schulen, die noch weniger

* Abdruck des 1. Kapitels («Fragestellung») aus
dem lesenswerten Buch «Erziehungsziele neu
befragt». Erschienen im Verlag Julius Klinkhardt,
Bad Heilbrunn 1978. 213 S., kart. Fr. 19.-.

aus einer unbefragten Erziehungstradition
leben können als die Familien, wird das
Problem noch dringlicher, die Klagen werden
lauter: «Die Erziehungssituation in der Schule

ist weithin geprägt durch das Fehlen
verbindlicher Normen bzw. durch Verunsicherung

der Erziehenden bezüglich der
Erziehungsziele» (Brunnhuber/Zöpfl 1975, 11).
Zwar hat man die Schulen in diesen Jahren
durch eine Fülle von organisatorischen und
curricularen Reformen über ihre Krisen
hinweg auf die Höhe der Zeit bringen wollen;
aber «die Sinnfrage ist gerade an den Schulen,

die Reformen durchführen und bildungspolitisch

sensible Kollegien haben, ein
absoluter Schwerpunkt geworden» (Potthast
1976, 51). Solche Feststellungen und Klagen
lassen sich beliebig häufen. Gerade weil die
Reformen nicht nur das Hergebrachte
weiterentwickeln, wie es zu allen Zeiten geschehen

ist, sondern weil sie von Grund aus neue
Strukturen, Inhalte und Ziele schaffen wollen,

findet man sich in der fundamentalen
Krise wieder. Auch diejenigen, die durch
neue Curricula helfen wollen, müssen von
der Erkenntnis ausgehen, dass «die
Verunsicherung gegenüber bisher allgemein
geltenden Normen» radikal ist (Deutscher
Bildungsrat 1974, A4).

In dieser Situation wird der Ruf nach dem
Experten, dem Wissenschaftler laut, der Hilfe

geben soll. Symptomatisch heisst es in

einem Prospekt, in dem zu
Elternbildungsveranstaltungen eingeladen wird: «Haben
wir ein Erziehungsziel, das wir vorstellen
können, das wir vertreten können? Seit
einigen Jahren stellen wir auf diesem so
wichtigen Gebiet Unsicherheit fest und spüren

wir, wie selbst Experten keine wegweisende

Richtung mehr geben können. Alle
Erfahrungswerte werden von Eltern über
Bord geworfen, auch wenn sie noch so positiv

waren. Man klammert sich an Experten
und Wissenschaftler und ist nicht mehr
bereit, selbständig eigene Wege zu gehen»
(KAB Rottenburg 1976). Man muss sich
natürlich fragen, ob dieser Ruf nach dem
Experten gerechtfertigt ist. Spricht sich darin
nicht nur die Mentalität unserer Zeit aus, die



keine Handlung mehr selbst verantworten
will, sondern in der Politik, der Wirtschaft
und eben auch in der Erziehung nach dem
Wissenschaftler ruft, ohne sich bewusst zu
sein, dass der Wissenschaftler damit restlos
überfordert ist?
Manche Wissenschaftler könnten vielleicht
sogar mit dem gegenwärtigen Zustand
zufrieden sein. Sie haben ja darauf hingewiesen,

dass die Normen und Ziele von aussen,
von den herrschenden Mächten gesetzt worden

sind, dass sie den Menschen in seiner
freien und selbstverantworteten Entwicklung
beschnitten, dass sie den natürlichen Trieben

gegenüber repressiv waren und bis zu
neurotischen Veränderungen führten. Sie
haben die Leitbilder in Frage gestellt, nach
denen Menschen geformt werden sollten. Dabei

haben sie viel Zustimmung gefunden. Ist
der neue Ruf nach Norm und Ziel nicht nur
das Zeichen dafür, dass die heutige Generation

mit ihrer Freiheit noch nichts
anzufangen weiss und Kinder noch nicht frei von
repressiven Normen erziehen kann?

In manchen Perioden der Verherrlichung
antiautoritärer Erziehung wären solche
Gegenargumente und -fragen akzeptiert worden.
Inzwischen hat sich aber wohl allen gezeigt,
dass eine normfreie Erziehung nicht möglich
ist. Normfreie Erziehung hat sich als
Selbsttäuschung erwiesen; denn auch diese Art
von Freiheit als Ungebundenheit ist eine
ganz eindeutige Zielsetzung. Die Versuche
mit normfreier Erziehung haben selbst das
Unbehagen hervorgerufen oder verstärkt,
aus dem heute der neue Ruf nach «Wegweisung»

hervorbricht.
Die Erziehungstheoretiker sehen sich aber
dem Weltpluralismus gegenüber; sie ziehen
sich in die Erforschung der Mittel zurück
und begründen wissenschaftstheoretisch,
dass sie nicht sagen können, welche Ziele
gelten sollen. Die Analyse des Russen Koro-
Ijow ist nicht unbegründet:
«Viele Ideologen des Monopolkapitalismus
geben selbst zu, dass sie nicht mehr in der
Lage sind, Ziele aufzustellen, die die
Volksmassen begeistern könnten und die für die
junge Generation attraktiv sind. Wonach soll
man streben? Welche Lebensziele soll man
verfolgen? Wem soll man nacheifern? Auf
diese Fragen, die die Jugend stark bewegen,
können bürgerliche Philosophen, Soziolo¬

gen und Pädagogen häufig keine klare
Antwort geben» (Koroljow/Gmurmann 1973,
119).

Für die Erziehungstheoretiker im allgemeinen

aber darf diese These zutreffen, wenn
sie sich nicht aus der Verantwortung stehlen

wollen, die ihnen in der gesellschaftlichen
Praxis zukommt. Die Eltern und Lehrer

haben einen Anspruch darauf, von denen
beraten zu werden, die unsere Gesellschaft
freistellt, um über die Probleme der Erziehung

gründlicher nachzudenken, als andere
es können. Dabei suchen die Eltern nicht
nur nach Thesen, Hypothesen oder Ideologien,

sondern nach Begründungen, auf die
sie eine geklärte, eine auf-geklärte Überzeugung

bauen können. Erst recht müssen für
die Schule Erziehungsziele und Leitideen
für den Unterricht gefunden werden, die sich
nicht schon bald wieder als verkürzende
Ideologien entpuppen. Jedes Curriculum
setzt explicit oder implicit solche allgemeinen

Zielvorstellungen voraus. Selbst wenn
man auf die Formulierung verzichtet, wird
die Auswahl der Feinziele für den Unterricht
doch von letzten, dann eben unaufgeklärten
Prinzipien aus geleitet. Darüber Rechenschaft

zu fordern, ist ein legitimer Anspruch
der Gesellschaft. Man muss daher erwarten,
dass sich die Erziehungswissenschaft die
Aufgabe stellt, «sich selbst auf das
Gespräch bei der Konsensusbildung über die
obersten Ziele einzulassen, sich zu
engagieren und sich notfalls der weiteren
Mitarbeit zu verweigern» (Moser 1971, 64),
wenn die Entwicklung nicht mehr mitverantwortet

werden kann.

Schon eine solche Formulierung zeigt, dass
natürlich nicht daran gedacht ist, für die
Wissenschaft die Kompetenz zu beanspruchen,

über Normen und Ziele für Erziehung
und Schule verbindlich zu entscheiden.
Versuche einer dogmatisch-wissenschaftlichen
Leitung der Praxis in Zielfragen wären von
vornherein zum Scheitern verurteilt. Aber
der Theoretiker kann und muss Gesprächspartner

sein, er kann mindestens Alternativen

entwickeln (Knab 1971, 162), kann gegebene

Zielsetzungen kritisch prüfen und kann
begründete Vorschläge machen. Man kann
zwar der Auffassung sein, dass man Normen
nicht «wissenschaftlich» begründen kann
(ebda, 163); das kommt darauf an, wie man 578



«Wissenschaft» definiert. Die Erziehungstheoretiker

werden oft durch die Erwartung
der Praktiker und der Poliitker überfordert
(vgl. Brezinka 1976, 18). Darüber wird noch
zu sprechen sein. Aber dann müssen eben
andere Methoden der Theorie entwickelt
werden, um die Suche nach und die Begründung

der Normen und Ziele zu ermöglichen.
Jedenfalls dürfen sich die Theoretiker nicht
grundsätzlich dem Gespräch über die
Zielentscheidung entziehen, und zwar weder als
Menschen und Bürger, noch als Repräsentanten

der Theorie. Sie haben ihre eigenen
Gesichtspunkte in das Gespräch einzubringen,

die nicht fehlen dürfen, wenn das
Gespräch nicht verkürzt und seine Ergebnisse
verunsichert werden sollen.
Wenn man aber heute nach den Beiträgen
der Theorie zur Zieldiskussion sucht, wird
man enttäuscht. Weniger konnte noch
schreiben: «Die pädagogische Theorie hatte
ihren Höhepunkt erreicht, als sie das
Erziehungsziel selbst zum Gegenstand der
pädagogischen Fragestellung machen konnte»

(Weniger 1964, 351). Heute findet man
nur noch vereinzelt einen Pädagogen, der
ein Buch über «Erziehungsziele» (Tröger
1977) zu schreiben wagt. Daher ist zunächst
die Frage zu stellen, warum die Theorie
abgedankt hat. Warum fehlt die Antwort auf die
Frage, die Adorno noch diskutieren konnte:
Wohin soll Erziehung führen?
Die Gründe dafür sind vielfältig. Sehr
unterschiedliche Entwicklungen in der
Erziehungstheorie haben dazu geführt, dass
kaum noch jemand versucht zu sagen, welche

Erziehungsziele gelten sollen und warum

sie Anerkennung verdienen.

Nach der «realistischen Wendung in der
pädagogischen Forschung» (Roth 1962) hat
sich die Orientierung der Erziehungswissenschaft

an den Normen empirischer Wissenschaft

immer mehr durchgesetzt, mindestens

in den metatheoretischen Programmschriften.

«Die Wissenschaft macht
überprüfbare Aussagen über das, was ist, sie
kann jedoch keine Aussagen machen über
das, was sein soll» (v. Cube 1974, 178). Wo
dieser Grundsatz anerkannt wird, fällt die
Frage nach der Gültigkeit von Zielen aus
dem Bereich der Reflexion heraus.

Brezinka, der sich der Dringlichkeit der
Zielfrage voll bewusst ist (1975, 154), fordert in

dieser Situation einen eigenen theoretischen
Ansatz für die Zielproblematik, eine «normative

Ethik» oder eine «Moralphilosophie der
Erziehung» (ebda 151 ff.). Deren Methoden
werden aber nicht genügend geklärt. Es
scheinen sich jedenfalls kaum Erziehungstheoretiker

zu finden, die eine von der
Erziehungswissenschaft geschiedene
Moralphilosophie der Erziehung zu entwickeln
wagen.

Das hängt sicher auch damit zusammen,
dass eine sich immer mehr ausweitende
Ideologiekritik jede Zielformulierung hinterfragt

und dadurch zu relativieren sucht.
Natürlich lässt sich nachweisen, dass eine
Zielsetzung historisch bedingt ist, durch
weltanschauliche Voraussetzungen angeregt wurde

oder durch eine Schicht- oder
klassenspezifische Sozialisation des Autors beein-
flusst ist. Es sind immer irgendwie geartete
«Interessen» im Spiel. Wenn man solche
ideologiekritischen Entlarvungen schon als
Nachweis für die Ungültigkeit und Sinnlosigkeit

eines Zieles ansieht, erübrigt sich jeder
Versuch, Ziele zu setzen und zu begründen.
Auch die metatheoretischen Thesen des
Kritischen Rationalismus haben dazu beigetragen,

dass man kaum neue Zielformulierungen
wagt. Die bekannten Zielbegriffe werden

als «Leerformeln» kritisiert (Brezinka
1975, 155; Rössner 1972 b, 600; Heid 1972,
557); man fordert, allgemeine Ziele durch
Nah- und Feinziele zu ersetzen, so dass
eindeutig überprüft werden kann, ob und wieweit

ein Ziel erreicht ist. Wie aber soll das
im Hinblick auf Haitungen, Einstellungen
und Gesinnungen erreicht werden? (Brezinka

1975, 85). Das abrufbare äussere Verhalten

mag für empirische Forschungsmethoden
unabdingbar sein; wenn man es als

Kriterium für jede Zielformulierung fordert, fallen

wesentliche Ziele von vornherein aus.

Zwar halten es die Vertreter des Kritischen
Rationalismus für möglich, Ziele logisch zu
kritisieren und ihren deskriptiven Gehalt zu
präzisieren; aber die eigentliche Entscheidung,

ob ein Ziel gelten soll, scheint
intersubjektiv überhaupt nicht mehr diskutierbar
zu sein (Heid 1970, 383). Schliesslich glaubt
man nachweisen zu können, dass es bei der
Zielformulierung immer wieder zu «naturalistischen

Fehlschlüssen» (Heid 1972, 569)
komme, wenn man aus der «Natur» oder



dem «Wesen» des Menschen bestimmte
Zielsetzungen ableiten möchte. Normative
Aussagen können aber nicht aus Ist-Aussagen

abgeleitet werden (Prim/Tilmann 1977,
120). Welche Begründungen für die letzte
Zielentscheidung aber zugelassen werden
sollen, wird nicht gesagt.
Der Verlust der Zieltheorie hängt jedoch
auch mit der Entwicklung in ganz anderen
Forschungsrichtungen zusammen. So hat
sich etwa die Aufmerksamkeit der
Wissenschaftler immer mehr von den Erziehungsakten

weg auf die umfassende «Sozialisation»

verlagert. «Wie «Erziehung» sich
hauptsächlich mit dem Wert der Ziele und
Techniken befasst, so befasst sich «Sozialisation»

mit ihrem «Wie», mit ihrer Effektivität.

Es geht hier nicht darum, die Richtigkeit

erzieherischer Ziele und Methoden zu
diskutieren, sondern ihre Verschiedenheit
zu beschreiben und die Prozesse zu
analysieren, durch die erzieherische Einflüsse
ihre Wirkung erlangen» (Ganziger 1974, 12).
Andere Sozialisationsforscher definieren:
«Sozialisation bezeichnet den Prozess, in
welchem das Kind die Normen und Werte
derjenigen Gruppen lernt, denen es angehört»

(Rückriem 1970, 265). Unter dieser
Voraussetzung erübrigt sich die Frage nach der
Gültigkeit von Zielen; es kann höchstens
empirisch untersucht werden, welche Ziele
und Normen faktisch in der jeweiligen
Gesellschaft gelten.
Auch die weitverzweigte Lernziel- und Curri-
culumdiskussion hat nicht dazu geführt, die
obersten, leitenden Erziehungsziele zu
klären. Zunächst setzte sich im Anschluss an
Mager (1969) die These durch, man müsse
alle Lernziele operationalisieren und
dadurch den jeweils erreichten Erfolg messbar
machen. So wurden alle Ziele, die nicht
durch abrufbare Leistungen kontrollierbar
sind, ausgeschlossen; man konzentrierte
sich auf die Bestimmung von Feinzielen, ohne

über die leitenden Erziehungsziele
Rechenschaft zu geben. Die formalen
Klassifikationsraster, in denen neben Fein- auch
Grob- und Richtziele genannt wurden (Möller

1969), führten auch nicht zum Versuch,
die Richtziele neu zu formulieren und zu
begründen.

Flechsig bemühte sich mit seiner Arbeitsgruppe

zwar intensiv um Begründungsver¬

fahren für die Lernzielfestsetzung (Flechsig
1971; 1973); aber es blieb bei einer
«Verfahrenslegitimation» (Meyer 1975, 432), in der
zwar die Auswahl der entscheidenden
Experten und die Entscheidungsprozesse
kontrolliert wurden, nicht aber die Argumente,
die zur Begründung bestimmter Ziele
anerkannt wurden. Flechsig verzichtete bei seinen

Forschungen sogar bewusst auf
Entscheidungen über die allgemeinen Richtziele;

sein Mitarbeiter Schmack hat später in
eigenen Untersuchungen (1975) die
Leitideen mit in die Entscheidungsprozesse
einbezogen, aber die Auswahl der Leitideen
nicht näher begründet.
Nur der ursprüngliche Ansatz von Robin-
sohn (1973), der auch heute noch als das
umfassendste Konzept der Curriculument-
wicklung gilt (Achtenhagen 1975, 181),
schien weiterzuführen. Durch die Beschreibung

von Lebenssituationen sollten die
Qualifikationen des Menschen sichtbar gemacht
werden, die er braucht, um die Situationen
zu bewältigen. Doch auch dieser
Forschungsweg führte bestenfalls zu begrenzten

Erfolgen; es ist nur bedingt möglich,
künftige Situationen vorwegnehmend präzise

zu beschreiben, und vor allem ist ungeklärt,

was es heissen soll, eine Situation zu
«bewältigen». Die Antwort setzt immer
normative Vorentscheidungen voraus. Hemmer
und Zimmer, die in gewisser Hinsicht die
Konzeption Robinsohns weiterführen, setzen
«Autonomie» und «Kompetenz» als letzte
Norm für die Bewährung in Lebenssituationen

(1975, 200); von Hentig geht es darum,
dass die Menschen lernen, ihre Lebenssituationen

«in Freiheit» zu bestehen (1971, 14).
Doch diese letzten Normen werden selbst
nicht mehr diskutiert.
Auch das neuere Konzept, «offene Curricula»

zu entwerfen, hat nicht zu einer
Zieldiskussion und -klärung geführt (Deutscher
Bildungsrat 1974; Seybold 1975; Frey 1975). Die
konkrete Zielsetzung will man den Beteiligten,

Lehrern und Schülern, überlassen; die
Richtziele übernimmt man undiskutiert aus
Gesetzen und Rahmenrichtlinien (Deutscher
Bildungsrat 1974, A 38; Seybold 1975, 111).

So ist die einzige Forschungsrichtung, in der
ausführliche wegweisende Aussagen über
Erziehungsziele gemacht werden, die
Emanzipationspädagogik, die ihre wichtigsten Im- 580



pulse durch die Frankfurter Schule der
Kritischen Sozialwissenschaft bekam. Einige
Zeit konnte man in der Literatur auch den
Eindruck gewinnen, als sei durch die
Formulierung der Leitidee «Emanzipation» das
entscheidende Wort über das Erziehungsziel
in unserer Zeit gesagt. Der Begriff erwies
sich aber als diffus (Rössner 1972 b; Narr
1973, 196; Kerstiens 1975, 7 f.); er wurde
marxistisch-dogmatisch aufgeladen (Oel-
schlägel 1975,101 ff.) und ideologisch
umgebogen. Durch die mit Herrschaftsmacht
erzwungene Durchsetzung der Leitidee
«Emanzipation» in den Schulen mancher
Länder, die den Protest und den Aufstand
der Betroffenen, vor allem der Eltern,
hervorrief, wurde die Zielsetzung diskreditiert.
Die Verabsolutierung der Emanzipationsidee

führte dazu, dass man sich nur auf Ab-
lösungs- und Veränderungsprozesse
konzentrierte; die Gesellschaftslehre für hessische

Kinder sollte ansetzen an «Erfahrungen
darüber, dass einmal erlernte und für richtig

gehaltene Verhaltensweisen immer wieder

fragwürdig werden können»
(Rahmenrichtlinien 1972, 13), nicht aber, dass sie
auch trotz gegenteiliger Trends durchgehalten

werden müssen, wenn Vernunft und
Gewissen es gebieten; sie sollte ansetzen «an
der Erfahrung von Angst, Aggression und
Frustration», nicht aber an der Erfahrung
von Solidarität, Geborgenheit und Liebe. Bei
dieser Entwicklung musste der Versuch
scheitern. Die Diskussion über die «Emanzipation»

als Leitidee ist daher seit 1975
verstummt, wenn auch manche Ideen, die sich
zeitweise unter diesem Begriff Geltung zu
verschaffen suchten, in Richtlinien und
Schulbuchproduktionen weiterwirken.
Das Ergebnis dieser kurzen Übersicht lässt
sich in einem Satz zusammenfassen: Es gibt
in der heutigen Erziehungstheorie keine
Forschungsrichtung mehr, an die man einfach
anknüpfen könnte, um das Gespräch über
die leitenden Erziehungsziele weiterzuführen.

Man muss sich erst wieder neu besinnen,

wie überhaupt im gesellschaftlichen
und politischen Leben Erziehungsziele for¬

muliert und vor allem wirksam werden. Es
ist zu prüfen, welche Methoden der
Erziehungstheorie sich auch für das künftige
Gespräch als fruchtbar erweisen könnten,
selbst wenn man die Forschungswege nicht
einfach weitergehen kann. Aufgrund dieser
Vorüberlegungen kann erst die Entscheidung

gefällt werden, mit welchen Methoden
der Analyse und Begründung das Gespräch
über die Erziehungsziele wieder aufgenommen

werden soll...
An den programmatischen Äusserungen in
unserer Zeit ausserhalb der Erziehungswissenschaft

und an den Entwicklungen im
gesellschaftlichen Bewusstsein kann man nicht
einfach vorbeisehen, wenn man Ziele für diese

Zeit zu formulieren beabsichtigt. Vor
allem die notvollen Erfahrungen der Gegenwart

haben dazu geführt, die Notwendigkeit
mancher Ziele zu erkennen. Von diesen
Voraussetzungen aus ist neu zu fragen, welche
Ziele, die früher bereits diskutiert und
angestrebt wurden, möglicherweise wieder an
Aktualität gewinnen, weil sie eine Hilfe
gerade in unserer Situation sein können.

Auf dieser Basis muss schliesslich der
Versuch gemacht werden, leitende Erziehungsziele

für unsere und für die künftige Generation

zu beschreiben. Es hilft nicht mehr
weiter, nur metatheoretisch zu sagen,
welchen wissenschaftlichen Normen eine
Zielformulierung entsprechen muss und welche
Methoden der Zielbegründung wissenschaftlich

nicht anerkannt werden können. Die
Situation verlangt, dass man wieder ganz
konkret sagt, welche Ziele man für notwendig

hält und warum man sich für diese Ziele
entschieden hat. Zumindest wird dadurch
ein Ausgangspunkt für den weiteren Diskurs
gewonnen, in dem die Gesellschaft und
jeder einzelne zu anerkannten und gültigen
Zielen finden muss. Ob man diese Aussagen
dann noch für «wissenschaftlich» hält, ob
man sie einer «Moralphilosophie der
Erziehung» zuordnet oder wie immer man das
entstehende Aussagensystem bezeichnet,
ist nicht so entscheidend.


	Auf welches Ziel hin erziehen wir?

