
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 65 (1978)

Heft: 12

Artikel: Es geht nicht ohne christliche Pädagogik

Autor: Pöggeler, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-530551

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-530551
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Es geht nicht ohne christliche Pädagogik*
Franz Pöggeler

Die Verbreitung und Verwirklichung christlicher

Auffassungen von Erziehung und
Bildung im Schulwesen hängt nicht allein von
der Funktionsfähigkeit der Religionspädagogik

und Katechetik ab, sondern noch mehr
davon, dass zukünftige Lehrer in ihrer
Berufsausbildung von der Vitalität und Zu-
kunftsträchtigkeit einer weitoffenen christlichen

Pädagogik überzeugt werden. Die Frage,

wie es heute um Religionspädagogik und
Katechetik bestellt ist, soll hier nicht erörtert

werden. Immerhin ist die theologische
Substanz der beiden Wissenschaftsdisziplinen

(«Was gilt überhaupt noch?») für viele
Lehrer, Katecheten und Eltern zum Problem
geworden, und das eine oder andere
Religionsbuch für Schüler wird heftig kritisiert.
Was nun die Lehrerbildung betrifft (sowohl
an Pädagogischen Hochschulen wie an
Universitäten), so ist es um Konzepte einer
betont christlichen Menschenbildung seit der
Mitte der siebziger Jahre sehr still geworden.

Die Umstellung des öffentlichen
Schulwesens von der Bekenntnis- auf
Gemeinschaftsschule als Regelschule hätte keineswegs

eine Art «Entchristlichung» der Schule
zu bewirken brauchen, denn auch in der
Gemeinschaftsschule versuchen manche Lehrer

und Schüler, christliches Zeugnis zu
geben. Zwischen 1945 und 1965 waren immerhin

manche verheissungsvolle Ansätze zu
christicher Sinngebung der Erziehung
riskiert worden, u. a. markiert durch Namen
wie Franz X. Eggersdorfer und Josef Kampmann,

Alfred Petzelt und Gustav Siewerth,
Friedrich Schneider und Paul Fleig. Dass
diese Bemühungen schlagartig aufhörten,
hatte vor allem in der Wendung der
deutschen Pädagogik zum Empirismus und
Soziologismus seinen Grund: Man unterstellte,
auch Erziehungswissenschaft müsse
weltanschaulich «voraussetzungslos» sein. Jede
religiös fundierte Pädagogik wurde allenfalls

in die zwar nicht un-, aber nur
halbwissenschaftliche Ideologie-Rolle verwiesen.
Heute ist klar, dass diejenigen, die das
taten, selbst einer Weltanschauung anhingen,
dem Szientismus, der Wissenschaftsgläubigkeit.

* aus: Rheinischer Merkur, Nr. 14, 7. 4. 78

Zur gleichen Zeit, als auf eine weitere
Entfaltung christlicher Pädagogik verzichtet
wurde, eroberte eine neue Art von
«Bekenntnispädagogik» einen Teil des vakant gewordenen

Terrains: die neomarxistische
Pädagogik. Diese hielt sich nicht lange mit der
Frage auf, ob weltanschauliche Voraussetzungen

ihre Wissenschaftlichkeit beeinträchtigen

könnte; sie erklärte einfach den
Marxismus zur Wissenschaft.

Als Aporien erwiesen

Nach einer jetzt schon mehr als zehnjährigen

Abwesenheit christlicher Auffassungen
in der Bewussteinsbildung zukünftiger Lehrer

ist seit einiger Zeit immer energischer
eine neue Solidarisierung derer gefordert
worden, die in Theorie und Praxis der Erziehung

christliches Leben existent werden lassen

wollen. In fast zwei Jahrzehnten hat sich
erwiesen, dass der pädagogische Empirismus

kaum mehr als «Momentaufnahmen»
des Bildungswesens hervorgebracht und damit

oft den Fehler begangen hat, aus
Statistiken und Befragungen Prinzipien der
Erziehung abzuleiten, obgleich die empirischen

Erkenntnisse sich mit dem
gesellschaftlichen Wandel schnell ändern. Die
«normative Kraft des Faktischen» ist zumal
den Bildungsplanern zum Verhängnis
geworden. Viele Prognosen, die scheinbar auf
Tatsachen basierten, haben sich als Aporien
erwiesen.
Für eine religiöse, ontologische und
metaphysische Fundierung der Menschenbildung
ist die Pädagogik heute auch dadurch wieder

sensibilisiert worden, dass eine rein be-
havioristisch orientierte Pädagogik, die
«Bildung» durch «Lernen» ersetzen und einseitig

die kognitiven Kräfte des jungen
Menschen entwickeln wollte, nicht nur ein
tiefgreifendes Unbehagen in der Lehrerschaft,
sondern auch manche epidemisch verbreitete,

früher ungeläufige «Schulkrankheiten»
provoziert hat: Jetzt ist wieder einsehbar,
dass alle Kräfte und Fähigkeiten des
Menschen gefördert werden müssen, nicht nur
die rationalen, sondern auch die affektiven,
auch die religiösen. Wir erleben derzeit eine 416



Rückberufung des Wortes «Erziehung» in
den Rang des Oberbegriffs der Pädagogik,
und das heisst zugleich, dass wieder mehr
als bisher an die Formung von Charakter,
Gesinnung und Persönlichkeit gedacht werden

muss.
Pädagogen, die sich auch in ihrer Wissenschaft

als Christen verstehen, spüren den
Kairos und beginnen, ihn zu nutzen. Eine
Solidarisierung christlicher Pädagogen darf
nicht Isolation gegenüber anderen Richtungen

und Gruppen der Pädagogik bedeuten.
Aber es wird schwierig sein, die Berechtigung

und die Konkretion christlicher Erziehung

denjenigen Fachvertretern deutlich zu
machen, die das Christentum im pädagogischen

Raum für «erledigt» halten.
Es gehört heute zum Selbstverständnis der
Pädagogik, dass sich diese als
«Handlungswissenschaft» wahrnimmt, nicht philosophische

oder theologische Lehrmeinung auf
die Erziehung naiv überträgt, sondern Anleitung

dafür gibt, wie in der Alltagspraxis
christliche Verhaltensweisen hervorgeprägt
werden können. Dies ist primär eine
anthropologische Aufgabe: Für den modernen
Menschen sind Erziehung und Bildung
essentielle Formen der Daseinsverwirklichung.
Die Entfaltung menschlicher Geschöpflich-
keit ist ohne Erziehung und Bildung undenkbar.

(Früher ist Gebildetsein nicht selten als
Hindernis der Frömmigkeit missverstanden
worden.) Die Uneindeutigkeit heutiger
Existenz lässt Lernen, d. h. die Fähigkeit und
Bereitschaft, bei der Veränderung der
Gesellschaft nach Überblick, Sinn und
Ordnung zu suchen, unverzichtbar Kategorie
des Menschseins werden. Es war ein Fehler
früherer Bemühungen christlicher Pädagogik,

sehr zeitbedingte Verhaltensweisen für
«ewig» zu erklären, obgleich sie dem Wandel

unterworfen waren. Heute hat christliche
Pädagogik den Ehrgeiz, gerade diesen Wan-

S> del christlich zu interpretieren und die
w Grundwahrheiten des Christseins in die je
£ neue Situation hinein zu «übersetzen».
3

JZ
O
V)

n Politische Dimension
©

| Übrigens hat auch die Theologie den gesell-
" schaftlichen Wandel, der auch Veränderun¬

gen von Verhaltensweisen nach sich zieht,
stets zu spüren bekommen: Die Aussagen

417 einer Theologie des Rechts oder der Fami¬

lie, der Sittlichkeit oder der Erziehung sind
heute nicht mehr die gleichen wie vor zwei
oder mehr Jahrzehnten.
Zweifellos hat die christliche Erziehung in
der Praxis stark an Einfluss und Ansehen bei
der Jugend eingebüsst. Aber immer mehr
kritisch nachdenkende Jugendliche erwarten,

dass ihnen schon in der Zone der
Erziehung eine spezifisch christliche Antwort
darauf gegeben wird, wie Ungerechtigkeit
und Unfrieden in der Welt überwunden, den
Entrechteten und Unterdrückten geholfen
werden kann. Insofern bekommt christliche
Erziehung eine politische Dimension, der sie
nicht ausweichen darf.

Man kann und soll nicht aus der Bibel eine
Pädagogik abzuleiten versuchen; wohl aber
ist es dem Christen möglich, eine für seinen
Glauben charakteristische Einstellung zu
den Sachbereichen des Lebens zu finden -
und damit auch zu den einzelnen
Unterrichtsgebieten der Schule.
Kritiker haben sich über die Unmöglichkeit
der «katholischen Mathematik» und
«evangelischen Biologie», über die «anthroposo-
phische Bauchwelle» und die «marxistische
Wärmelehre» lustig gemacht. Gleichwohl
werden sie kaum Argumente dafür finden
können, dass Erziehung - wie sie meinen -
neutral sein muss. Bei allem Respekt vor
Information über Fakten verlangt der junge
Mensch heute, dass der Lehrer sich zu seiner

eigenen Ansicht und seinem Standpunkt
klar bekennt, freilich in Toleranz gegenüber
andersartigen Auffassungen. Die Urfrage der
Erziehung ist und bleibt: Was sollen wir tun?
Pädagogik wird - ob sie es will oder nicht -
als «Theorie des rechten Sollens» (A.
Petzelt) angefordert. Und wer die Schulpraxis
kennt, weiss, dass selbst in den als »objektiv»

idealisierten Naturwissenschaften
weltanschaulich-religiöse Grundpositionen sehr
verschiedene Beurteilungen und Sinngebungen

hervorbringen. Man denke nur an den
Prinzipienstreit im politischen Unterricht
oder in der Sexualkunde.
War das Schweigen christlicher Pädagogik
seit der Mitte der sechziger Jahre ein
Beweis für wissenschaftliche Ratlosigkeit, für
religiöse Verdrossenheit oder für Mangel an
pädagogischer Zivilcourage? Hatten Christen

Angst davor, im erziehungswissenschaftlichen

Gespräch nicht mehr beachtet



zu werden, solange sie sich christlich
artikulierten? Wenn ja: Wie ist dann zu erklären,
dass neomarxistische Argumente in der
Pädagogik so viel Interesse, ja Zustimmung
ernteten? Über diese Frage wird derzeit intensiv

gesprochen, und allein schon die
Tatsache, dass sich Gruppen von Theoretikern
und Praktikern der Erziehung treffen, die an
einem solchen Dialog Interesse haben, wirkt
ermutigend auf alle Beteiligten.
Es mag sein, dass die Assistenz der Theologie

bei diesem Gespräch noch zu schwach
ist. Nun, die Theologie hat ihre internen
Probleme, die ihr mitunter wichtiger sind als
die Beteiligung an interdisziplinärer Arbeit.
Von einem neuen Kontakt zwischen Pädagogik

und Theologie profitiert nicht nur die
Pädagogik, sondern auch die Theologie, und
zwar dann, wenn sie die neuen Erkenntnisse
rezipiert, die der Anthropologie von der
Pädagogik eingebracht worden sind. Wir leben
in einer «Bildungsgesellschaft», in der wichtige

Lebensentscheidungen durch
Bildungsentscheidungen zustande kommen, und der
«homo discens» ist der Mensch, der der
Pastoral völlig neue Bedingungen und Aufgaben

stellt, der nicht einfach als Objekt von
Seelsorge «behandelt» werden soll, sondern
in einer zeitoffenen Verkündigung und
Gemeinde mitverantwortlich agiert. Die durch
neue Formen der Erziehung und Bildung

verursachten anthropologischen Veränderungen

sind umfassender, als es in der
Pastoral und Theologie bisher zur Kenntnis
genommen worden ist.
Früher betrachtete die Theologie die
Pädagogik zumeist als eine Praxislehre, die die
rechte «Technik» der Menschenbehandlung
zu bieten hatte, aber rein formal verstanden
wurde und die die «Menschenbilder» ziemlich

unbefragt von Theologie und Philosophie

bezog. Wie jede Pädagogik, versteht
sich auch eine christliche als eine anthropologische

Grundwissenschaft, die über eigene

Chancen verfügt, Menschlichkeit zu
interpretieren und zu aktivieren. Die Wirksamkeit

neuer Konzepte christlicher Erziehung
wird in Zukunft nicht nur davon abhängen,
dass solche Konzepte erarbeitet und
wissenschaftlich legitimiert werden, sondern
auch davon, inwiefern sie geschickt propagiert

(und nicht voreilig zu Tode kritisiert)
werden.
Die neomarxistische Pädagogik hat auf dem
Gebiet der Popularisierung ihrer Auffassungen

Grosses geleistet und viele Lehrstühle
für Pädagogik an deutschen Hochschulen
erobert. Nicht wenige junge Pädagogen
empfinden das bereits als Einseitigkeit und
verlangen nach Alternativen, auch nach
christlichen. Es wird höchste Zeit, dass diese

kommen.

Staat - Schule - Lehrer *

Walter Gut

Vom «Gesellschaftsbezug der Schule» und
von dessen Folgen für den Lehrer ist an dieser

Konferenz der Seminardirektoren die
Rede. Dass hiebei das Verhältnis des Staa-

* Der hier wiedergegebene Text stellt eine
Bearbeitung des teilweise in freier Rede anlässlich
der Konferenz der Schweizerischen Seminardirektoren

vom 3./4. Juni 1976 in Locarno gehaltenen
Referates dar. Der erste Teil ist in einer dichteren
Fassung unter dem Titel «Vom Freiheitsraum des
Lehrers» in der Neuen Zürcher Zeitung vom
Samstag/Sonntag, 14./15. August 1976, S. 32, publiziert
worden. Der vorliegende Text enthält alle wichtigen

Gedankengänge, die der Autor an der
erwähnten Konferenz vorgetragen hat.

tes zur Schule, insbesondere zur obligatorischen

Volksschule, sowie, daraus
fliessend, das Verhältnis des Lehrers zum Staat
einen wichtigen Teilaspekt dieses
Gesellschaftsbezuges darstellen, haben die
Organisatoren dieses Symposions von Anfang an
zu Recht erkannt. Diese Thematik um-
schliesst auch die Frage, ob sich der Lehrer

in der Erfüllung seines Auftrages einer
uneingeschränkten Freiheit erfreuen, also
sich sozusagen in einem «staatsfreien»
Raum bewegen könne, oder ob die geltende
Rechtsordnung dieses Staates, in dem wir
leben, seine Freiheit begrenze.
Die Organisatoren haben diese Thematik 418


	Es geht nicht ohne christliche Pädagogik

