
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 65 (1978)

Heft: 8

Artikel: Erziehen und Glauben : zur Grundlegung einer christlichen
Erziehungslehre

Autor: Kopp, Ferdinand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-528771

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-528771
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


gleich tritt gemäss Beschluss des Regierungsrates
auf den 1. Oktober 1978 auch eine Reform

des wirtschaftswissenschaftlichen, des
staatswissenschaftlichen und wirtschaftspädagogischen
Lehrganges in Kraft. An Juristen, die bereits in
ihrer Ausbildung mit den Problemen der
Wirtschaft und Verwaltung vertraut gemacht worden
sind, besteht grosser Mangel. Der neue
Ausbildungszweig entspricht deshalb einem ausgesprochenen

Bedürfnis. Der neue, vollwertige juristische

Lehrgang, dessen Neukonzeption in engem
Kontakt mit der Universität Zürich erarbeitet worden

ist, enthält, der Zielsetzung der HSG entsprechend,

eine starke wirtschaftliche und verwal-
tungsorientierte Komponente; gleichwertig, aber
nicht gleichartig mit den Lehrgängen der
Universitäten, bietet er eine Alternative zum Lehrplan
der juristischen Fakultäten der Schweiz. Der
St. Galler Lehrgang nähert sich dem Lehrgang
der Universitäten weit stärker, als dies beim
bisherigen wirtschaftsjuristischen Lehrgang der Fall
war. Mit dem St. Galler Lizentiat kann das
Doktorandenstudium auch an einer anderen Hoch-
schule aufgenommen werden; zudem wird damit
der Zugang zu den Anwaltsprüfungen ermöglicht.
Diese Reform bedeutet für Stadt und Kanton
St. Gallen eine Standortaufwertung. Junge Sankt
Gailer können nun ihre juristische Ausbildung
kostengünstiger erlangen; zudem werden ihnen
Studienplätze gesichert - eine angesichts des in
den letzten Jahren immer knapper gewordenen
Angebots an Studienplätzen wichtige Tatsache.

TG: Neue thurgauische Lehrkräfte
77 Absolventen verlassen dieses Jahr das thur¬

gauische Lehrerseminar in Kreuzlingen. Mit drei
Fünfteln überwiegt das weibliche Geschlecht. Bis
jetzt haben 35 Lehrkräfte ihre Stelle noch nicht
gefunden; anderseits sind im Thurgau noch 15

Plätze frei.

TG: Thurgauer Unterrichtsgesetz durchberaten
Der Grosse Rat des Kantons Thurgau hat am 22.

März die seit anderthalb Jahren geführte Beratung

des neuen Unterrichtsgesetzes mit der zweiten

Lesung sowie mit der Beratung von Rück-
kommensanträgen praktisch abgeschlossen. Es

folgt nur noch die Redaktionslesung. Der Rat
buchstabierte bei der unentgeltlichen Abgabe der
Lehrmittel zurück; sie erfolgt auf der Volksschulstufe

nur in den staatlichen, nicht jedoch an den
privaten Schulen, wie das in der ersten Lesung
beschlossen worden war. An der künftigen
Unzulässigkeit der bisherigen Ortszulagen wurde
festgehalten.

Diskussionslos genehmigt wurde ebenfalls in der
zweiten Lesung das Gesetz über die öffentlichen
Bekanntmachungen, das u. a. die Herausgabe
einer neuen systematischen Rechtssammlung
vorsieht.

VD: Keine 5-Tage-Woche für Waadtländer Schüler
Die Waadtländer Kantonsregierung will den
Schülern keinen freien Samstag gewähren.
Erziehungsdirektor Raymond Junod hat den ablehnenden

Entscheid des Staatsrates zur fünftägigen
Schulwoche begründet und gleichzeitig einen
Gesetzesentwurf vorgelegt, welcher 13 Wochen
Schulferien pro Jahr gesetzlich verankert.

Erziehen und Glauben*
Zur Grundlegung einer christlichen Erziehungslehre

Ferdinand Kopp

Erziehen und Glauben stehen zueinander in
einem nicht unproblematischen Verhältnis.
Wohl haben beide einen gleichen
Beziehungspunkt, weil es bei ihnen stets um den
Menschen geht. Beide setzen voraus, dass

"mit freundlicher Erlaubnis entnommen der
Zeitschrift «Christ und Bildung», Nr. 1, Januar 1978,
S. 9 ff.
Es handelt sich dabei um das 1. Kapitel eines
demnächst erscheinenden Buches unter dem Titel

«Christliche Erziehung in der pluralen
Gesellschaft».

der Mensch persönlicher Hilfe bedürftig und
für sie offen sei. Beide sprechen den
Menschen in seinem Ich an und binden ihn
gleichzeitig an das Wir, und bei beiden geht
es jeweils um Werte, Normen und Haltungen,

um Einsichten, Erleben, Wollen und
Handeln, um personalen Dienst an
gegenwärtigem und zukünftigem Leben, und bei
beiden geht es um den ganzen Menschen.
Und trotzdem können Erziehung und Glauben

weit auseinanderklaffen.
Ein oberflächlicher, unmittelbarer Eindruck
legt nahe, Erziehen mehr dem «weltlichen», 250



Glauben einem eigenständigen religiösen
Bereich zuzurechnen. Beim Erziehen geht es
um jenes soziale Handeln, das beim Erlernen

der kulturellen Lebensweise helfen will.
Die Grundlagen sind durch Anthropologie,
Psychologie und die Sozialwissenschaften
gegeben, der junge Mensch wird in seiner
natürlichen Unfertigkeit angesprochen, als
ein biologisches Mängelwesen, durch
bestimmte Grundbedürfnisse motiviert, in
einem vorgegebenen, wenngleich wechselnden

Spannungsfeld von Umwelt und Anlage,
von individueller Lebensgeschichte und den
Rollenerwartungen der Umwelt und somit in
stetem Ringen um seine Identität. Die Inner-
weltlichkeit erscheint nicht aufgebrochen,
und wenn von Religion die Rede ist, werden
ihre Erscheinungen der Kultur zugerechnet.
Mit dem Begriff Glauben wird eine andere,
eine neue Dimension des Menschseins
angesprochen. Der Mensch erscheint als
Geschöpf Gottes, verwiesen auf den Schöpfer,
gebunden an eine gottgesetzte Ordnung,
brüchig durch seine Neigung, Gott immer
wieder abzusagen, dabei des Heils bedürftig
und doch nicht aus sich selbst heraus der
Erlösung fähig, durch die Heiistat Christi
befreit und durch sie zu entgültigem Heil berufen.

Glauben bedarf wohl der Mitwirkung
des Menschen, ist aber in seinem Wesen
unverdientes Geschenk aus der Hand Gottes,
Gnade.

Wie sollten angesichts dieser Spannung
Erziehung und Glauben auf einen Nenner
gebracht werden? Da sie aber den jeweils
gleichen Menschen angehen, müssen sie
harmonieren, wenn der Mensch nicht in sich
selbst zerfallen soll.

Das hier angesprochene Problem betrifft auf
wissenschaftlicher Ebene das Verhältnis von
Erziehungswissenschaft und Theologie. Das
in der Neuzeit gewonnene Verständnis von
Wissenschaftlichkeit hat seit dem 19.
Jahrhundert zu einer intensiven Auseinandersetzung

und schliesslich zu einer klaren Scheidung

geführt. In unserem Zusammenhang
soll von der umfangreichen Diskussion
abgesehen werden. Wir verbleiben auf der
Ebene der Pädagogik als «Erziehungslehre»,
die mittelbar und unmittelbar dem erziehlichen

Handeln dienen will.

1. Alternative Vorschläge über das Verhältnis

von Erziehung und Glauben

1.1 Erziehung ohne Religion
Das moderne Verständnis von Gesellschaft
und Erziehung neigt dazu, alle positiven
Beziehungen zur Religion und erst recht zu
einem bestimmten Verständnis von Glauben
aus der Erziehung herauszunehmen oder sie
gleich von vornherein fernzuhalten. Die Skala

der Begründungen reicht von der blossen
Gleichgültigkeit bis zu wissenschaftlichen
und ideologisch-politischen Argumenten.
Der angewandte philosophische Materialismus

des Ostens deckt sich in seinem erklärten

Atheismus mit dem praktischen Materialismus

des Westens.
Da aber Erziehung mit dem ganzen
Menschen zu tun hat, kann sie nicht von vorneherein

einen wesentlichen Aspekt der
menschlichen Existenz aussparen. Auch ohne

Präzisierung auf ein christliches
Bekenntnis gilt, was ein weltanschaulich
ungebundenes Gremium von Pädagogen so
ausgedrückt hat: «Die einzigartige Bedeutung

der vertrauenden Bindung an ein nicht
Verfügbares fordert die religiöse Erziehung
jedes Kindes und Heranwachsenden.» «Erst
in dem Masse, in dem der Mensch der Fülle
der Welt und ihrer Möglichkeiten begegnet,
der Grenzen seines Daseins inne wird und
an diesen Erfahrungen reift, kann vertrauende

Bindung sein Leben prägen.»1 Wenn
obendrein (nach Paul Tillich) «Religion das
ist, was uns unbedingt angeht» und «Glaube
das Ergriffensein von etwas, was uns unbedingt

angeht»2, dann gibt es ohnehin keine
Kultur und Gesellschaft ohne Religion.

1.2 Erziehung aus der Theorie abgeleitet
Im extremen Gegensatz zu einer religionslosen

Erziehung steht jene integralistische
Auffassung, die in einem hierarchischen
System alle Inhalte, Massnahmen und Ziele
aus theologischen Obersätzen ableiten will.
So wichtig für die Erziehung jene Aspekte
auch sind, die sich aus Glaubensinhalten
und aus der Glaubenshaltung ergeben, so
bleibt doch das Verhältnis zwischen einer
anthropologisch-pädagogischen und einer
theologischen Dimension nicht durch Oberoder

Unterordnung, sondern durch Zuordnung

im Dialog bestimmt.
Eine christlich intendierte Erziehung kann



heute die Eigengesetzlichkeit pädagogischen

Handelns nicht mehr übersehen. Das
wird auch seit dem 2. Vatikanischen Konzil
von der Kirche anerkannt, wenn es in
GAUDIUM ET SPES heisst: «Wenn wir unter
Autonomie der irdischen Wirklichkeit verstehen,

dass die geschaffenen Dinge und auch
die Gesellschaften ihre eigenen Gesetze und
Werte haben, die der Mensch schrittweise
erkennen und gestalten muss, dann ist es
durchaus berechtigt, diese Autonomie zu
fördern.» «Das ist nicht nur eine Forderung
der Menschen unserer Zeit, sondern
entspricht auch dem Willen des Schöpfers.
Durch ihr Geschaffensein selber nämlich
haben alle Einzelwirklichkeiten ihren festen
Eigenstand, ihre eigene Wahrheit, ihre eigene

Gutheit sowie ihre Eigengesetzlichkeit
und ihre eigene Ordnung, die der Mensch
unter Anerkennung der den einzelnen
Wissenschaften und Techniken eigenen Methode

achten muss» (Nr. 36).

1.3 Erziehung im Zeichen einer
«natürlichen» Religiosität

Jede Erziehung, die sich unter das vieldeutige

Zeichen einer «humanen» Bildung stellt,
will auf die Religiosität nicht verzichten,
lehnt aber dabei jede kirchliche oder auch
christliche Bindung ab. Religion gehört
eben zum Menschen, ist Teil der Kultur,
entspricht den Grundbedürfnissen des
Menschen, verleiht dem Leben einen gewissen
Glanz und eine gewisse Tiefe, spricht das
Gefühlsleben an und bildet so ein notwendiges

Gegenstück zu einer einseitig betonten

Rationalität. Ursprung und Begründung
einer solchen Religiosität ohne christliche
Bindung sind mannigfaltig. Wer Religion vor
allem im Gefühl begründet, wer anderenteils
sie primär in ihrer notwendigen Weltzuwendung

sieht, oder wer sie aus Grundbedürfnissen

des Menschen allein erklärt, wird
immer irgendwie zu einer weltlichen Religiosität,

zu reiner «Weltfrömmigkeit» stossen.

Die hier gezeichnete Vereinfachung alternativer

Vorschläge über das Verhältnis von
Erziehung und Glauben will nicht verkennen,
wie sehr bis in die neueste Zeit christliche
Pädagogen sich bemüht haben, beide Bereiche

miteinander zu verknüpfen3. In der
neueren Zeit haben die Anregungen von
Otto Willmann kräftig nachgewirkt, vor allem

bei Franz Xaver Eggersdorfer und Hubert
Henz. Zusätzliche Ansätze von Linus Popp,
Theoderich Kampmann, in praktischer
Hinsicht besonders von Friedrich Schneider.
Auf hohem geistigem und theoretischem
Niveau ergänzten das Gespräch zwischen
Theologie und Pädagogik u. a. Romano
Guardini, Siegfried Behn, Gustav Siewerth,
Alfred Petzelt, Karl Erlinghagen, Marian
Heitger, auf der Ebene der Religionspädagogik

insbesondere Hans Schilling u. a. Insgesamt

geht die Entwicklung auf einen
wachsenden Dialog hin, der schliesslich in einer
Korrelation die bestmögliche Lösung sieht.
Zumeist erfolgte die Darstellung in
Korrespondenz mit der jeweils gegebenen Situation

der Allgemeinen Pädagogik überhaupt
wie auch der Theologie und Philosophie,
zudem oft in Zusammenhang mit der schulpolitischen

Lage, wo es um die Begründung
der Bekenntnisschule ging. Auch die
nachfolgende Überlegung gründet bewusst auf
allgemein pädagogischen, anthropologischen

und theologischen Überlegungen, wie
sie heute im Gespräch sind, und ist sich
deswegen der Bedingtheit und Begrenztheit
voll bewusst. Aber wir können ohnehin nicht
hoffen, Pädagogik und Erziehung ein für
allemal eindeutig konzipieren zu können.
Jede Lösung ist zeitgebunden und bleibt
unvollkommen.

2. Aspekte des erziehlichen Geschehens

Wir glauben, einer Klärung des Verhältnisses

von Erziehung und Glauben am besten
näher zu kommen, wenn wir zunächst die
ganze Wirklichkeit des erziehlichen Geschehens

näher durchleuchten. Hier handelt es
sich um eine in sich verschlungene und
vielfältige Mehrdimensionalität, und es ist nur
ein theoretischer Behelf, wenn wir diesen
Handlungskomplex auf einige wenige Aspekte

und Dimensionen entflechten.
Weil es sich in unseren Überlegungen
vorrangig darum handelt, das Verhältnis von
Erziehung und Glauben zu bestimmen,
bezieht sich diese Entflechtung der Dimensionen

auf eine engere Fragestellung. Sie lässt
sich - wenigstens annähernd - dadurch
erklären, dass das Ganze des erziehlichen
Geschehens in seinem Bezug zur Transzendenz

gesehen wird. Es ist also zu fragen,
was hier zunächst dem unmittelbaren Erfah- 252



rungsbereich angehört, wissenschaftlich
erforscht werden kann, empirischem Zugriff
unterliegt und in diesem Sinn seine «eigene
Ordnung», seine «eigene Wahrheit», seine
«eigene Gesetzlichkeit» besitzt. Diese
empirische Dimension wird dann durch die Frage
weitergeführt, was in der Erziehung die
bloss erfahrbare Wirklichkeit ubersteigt und
nicht verplant, sondern nur «entgegengenommen»

werden kann, womit die Dimension

der Transzendenz angesprochen werden

wird. Dabei hoffen wir, dem augenblicklichen

Stand der Erziehung und der
Erziehungstheorie am ehesten gerecht zu werden,

wenn wir die tatsachliche Einheit
erziehlichen Geschehens unter mehreren
Aspekten darstellen, die alle ineinandergreifen

und die Entfaltung einer christlich
verstandenen Erziehung von der Empirie bis zur
Transzendenz im christlichen Sinne
darzustellen versucht. Dabei ergeben sich vier
Aspekte:

die empirische Sicht,
die humane Sicht,
die existentielle Sicht,
die Sicht des Glaubens.

Zunächst gehört Erziehung dem Bereich
unmittelbarer Erfahrung an und wird durch
Reflexion solcher Erfahrungen auch auf
wissenschaftlichem Niveau analysiert und
systematisiert.

Als Aspekte dieses empirischen Bereiches
können genannt werden:
- Der sozialwissenschaftliche Aspekt

Möglichkeiten und Notwendigkeit der Erziehung.

Die sozio-kulturellen Bedingungen
Person und Gesellschaft.

- Der entwicklungspsychologische Aspekt:
Phasen der kindlichen und jugendlichen
Entwicklung als Voraussetzung erziehlichen

Handelns.

- Der sozialpsychologische Aspekt:
Sozialgruppen und soziale Beziehungen als
Möghchkeits- und Bedingungsfeld der
Erziehung

- Der lernpsychologische Aspekt: Die
Gewinnung von Motivationen zur Erreichung
erziehlicher Ziele: Verlaufsplanung erziehlichen

Handelns und erziehlichen
Lernens.

- Der «methodische» Aspekt: Erziehungs-
massnahmen.

- Der tiefenpsychologische Aspekt. Fruher-

fahrungen des Kindes, Urvertrauen,
Urbilder.

- Der anthropologische Aspekt:
Grunderfahrungen, Grundbedürfnisse des
Menschen im allgemeinen und des Kindes im
besonderen.

- Der inhaltlich und auf Sonderziele orientierte

Aspekt: soziale, sittliche, ästhetische,

musische, politische, sprachliche,
kritische, Heimat-, Gesundheits-, Arbeits-,
Kunst-, Sexual-, Verkehrserziehung usw.

- Angesichts dieser Situation steigt die
Neigung, Erziehung ebenso an besondere
Institutionen und Experten abzugeben, wie
sonst in einer arbeitsteiligen Gesellschaft
die Arbeit spezialisiert und aufgeteilt
wird.

Vereinfacht liesse sich sagen Erziehungsfragen

werden starker als je psychologisch
und sozialwissenschaftlich durchleuchtet.
Auch dort, wo sich Fehlerscheinungen
zeigen, steht die Diagnose vor der Therapie.
Insgesamt erweist sich eingestandenermas-
sen, dass blosse Empirie in entscheidenden
Fragen keine Losungen bieten kann. Wenn
der Sinn des Lebens verloren gegangen ist,
hat auch die Erziehung keinen Sinn mehr
Ist es in dieser Situation nicht notwendig
und selbstverständlich, wenn mehr und
mehr nach einer tieferen Dimension des
erziehlichen Handelns, nach Wert, Sinn und
Ziel der Erziehung gefragt wird?

2.2 Die humane Sicht
Nun verbleibt Erziehung nie in einem
Bereich distanzierter Unverbindlichkeit, frei
von bestimmten Vorentscheidungen und
Wertungen, auch wenn sich diese zunächst
nicht voll ins Bewusstsein heben. Tatsächlich

zeigt doch die wirkliche (oder im
allgemeinen erwünschte) Erziehungspraxis einige

Zuge, die ohne ein gewisses Zielbild
nicht denkbar sind. Als solche Eigenarten
einer zeitgerechten Erziehung konnten etwa
genannt werden:

- Repressive Erziehungsmassnahmen treten

weit zurück hinter möglichen positiven

Formen Anerkennung und Lob stehen

vor Verwarnung und Strafe. Die
körperliche Züchtigung ist in der öffentlichen

Meinung geächtet, wenngleich nicht
in den hilflosen Situationen der Eltern.

- Soziale Formen der Erziehung geniessen,



wenigstens so weit der Ratschlag der
Erziehungswissenschaftler beachtet wird,
eine besondere Hochschätzung.

- Das Eigenrecht und die Individualität des
Kindes und Jugendlichen erfahren altgemein

eine grössere Schätzung als früher.

- Autoritäre Erziehungsformen treten
gegenüber partnerschaftlichen zurück. Das
Kind wird in der Familie, in der Öffentlichkeit

und in der Schule mehr als Partner
und weniger als unreifer Mensch betrachtet.

- Selbständigkeit, Initiative und kritisches
Denken stehen höher in der Schätzung
als Gehorsam oder gar als Bescheidenheit

und Demut.
Reinhard und Anne-Marie Tausch
kennzeichnen solche Erziehung durch vier
wesentliche förderliche Dimensionen: Achtung
- Wärme - Rücksichtnahme: vollständiges
einfühlendes Verstehen; Echtheit -
Übereinstimmung - Aufrichtigkeit; nicht-dirigieren-
de Tätigkeiten, und sie gestehen selbst4,
dass hier bestimmte Grundwerte vorausgesetzt

sind:
Selbstbestimmung: Das eigene Leben selbst
in grösserem Ausmass zu bestimmen und
entsprechend handeln zu können, frei sein
von Zwang, von Angst und Unterdrückung
durch andere, von erheblichen inneren und
äusseren Beeinträchtigungen.
Achtung der Person, Achtung vor der
körperlichen und seelischen Unversehrtheit, vor
grundsätzlicher Gleichwertigkeit, unabhängig

von Beruf, Rasse usw.
Förderung der seelischen und körperlichen
Funktions- und Leistungsfähigkeit, verbunden

mit Selbstachtung, Offensein für das
eigene Erleben, für befriedigendes
zwischenmenschliches Zusammensein.
Soziale Ordnung zur Sicherung der
Selbstbestimmung und der Würde der Person.
Solche Grundwerte liegen im Rahmen
wohlverstandener Menschlichkeit. Diese Humanität

hat ihre tieferen Wurzeln. Hier ist die
blosse Empirie am Ende, die Tiefendimension

des Lebens ist hier bereits angesprochen,

wenn es jetzt um Grundformeln geht
wie «Ehrfurcht vor dem Leben», «Frieden,
individuelles und soziales Glück, Wohlwollen».

Zweifellos haben diese Humanität und
humane Erziehung ihre historische Wurzel
im Christentum und stellen insofern säkula¬

risiertes Christentum dar. Die hier ausdrücklich

angesprochene «Ethik der Reversibilität5

berührt sich unmittelbar mit der
«Goldenen Regel»: «Alles was ihr wollt, dass
man euch tue, das sollt auch ihr ihnen tun.»
Es erscheint als eine Frage der modernen
Terminologie, ob diese Besinnung auf den
Sinn bereits als religiös bezeichnet werden
soll. Innerhalb des religionswissenschaftlichen

Bereiches besteht dies wohl zu recht,
aber eine unbedenkliche Umsetzung dieses
Sprachgebrauches etwa für die Eltern könnte

doch zu manchen Missverständnissen
führen. Schliesslich ist dann Religion allein
Bekenntnis zu einem menschenwürdigen
Dasein und Christliches eine Spielart von
Sozialethik. Und folgerichtig wird der nächste

Weg gegangen: Religion ist schliesslich
«ein menschenwürdiges Dasein, das unter
der Prämisse der Aufhebung von Gewalt,
Unterdrückung, Ausbeutung und Entfremdung

steht»6. Hier nimmt die humane Sicht
bereits einen bestimmten revolutionären
Charakter an. Die Sinnfrage begnügt sich
nicht mehr mit einer vorwiegend
optimistisch-menschenfreundlichen Sicht, sondern
rührt stärker an Grundfragen der menschlichen

Existenz. Die Horizontale der
Betrachtungsweise, wie sie in der empirischen
Sicht noch dominiert und in der humanen
Sicht den Vorrang hat, drängt auf Ergänzung

nach der Vertikalen.

2.3 Die existentielle Sicht
Wenn hier eine Sichtweise, ein Aspekt der
Erziehung als existentiell7 bezeichnet wird,
so ist dies in dem besonderen Sinne zu
verstehen, dass eine Situation, ein Geschehen,
eine Sache den Menschen in einem ganz
besonderen und persönlichen Sinne angeht.
Hier wird das Humane in der Erziehung in
eine weitere «Tiefe» geführt. Humane Erziehung

liegt noch vorwiegend in einer
menschenfreundlichen Sphäre, getragen von
einer wohlwollenden und ausgleichenden
Sozietät. Aber die eigentliche Gefährdung und
auch Beglückung des Menschen wird noch
nicht angerührt. Der ganze Ernst der
menschlichen Existenz wird erst offenkundig,

wenn der Mensch sich getrieben fühlt,
nach der moralischen Gültigkeit seines
Handelns zu fragen, auch belastende Schuld
nicht zu verleugnen, eine Liebe zu wagen, 254



die nicht nach dem Recht oder der Bedürftigkeit

des Mitmenschen fragt, sondern aus
sich heraus zur Selbsthingabe bereit ist, und
die auch angesichts des Todes nach dem
Sinn des Lebens fragt.
Eine besondere Beleuchtung erfährt der
existentielle Aspekt der Erziehung, wenn wir
die Grundbedürfnisse und Grunderfahrungen

des Menschen ansprechen. Dieser
Gesichtspunkt entspricht auch der anthropologischen

Grundlegung des Religionsunterrichts,

die von der Synode (im Beschluss
über den Religionsunterricht) als bindend
aufgenommen worden ist. Jeden Menschen
und auch den Jugendlichen bedrängen «die
Fragen nach dem Woher und Wohin, dem
Wozu und Warum, nach Sinn und Wert oder
Sinnlosigkeit und Wertlosigkeit des Ganzen
und des einzelnen in der Welt. Viele
Situationen im Leben eines Menschen lassen
sich mit intellektuellen Fähigkeiten und
manuellen Fertigkeiten durchaus treffend
meistern. Das Leben kann sich aber auch so
verdichten, dass der Mensch tiefer und
radikaler gefragt ist»8. Der Beschluss zählt dann
eine Reihe von Situationen auf, die «zur
Sinndeutung herausfordern und den
Menschen anfordern als Wesen, das Werte sieht,
sich an ihnen orientiert und sich an sie
bindet»: so z. B. Hoffnung, Liebe und Freundschaft:

Angst und Glück; Schuld und Vergebung:

das Leid; Vertrauen, Verantwortung,
Sorge und Scheitern. Auch der öffentlichpolitische

Bereich stellt uns vor solche
Erfahrungen: Krieg und Frieden, Gerechtigkeit
und Fortschritt usw. «Die ganze Tagesordnung

der Welt kann uns in diesem Sinn
«unbedingt angehen*.»9 Damit wird die religiöse

Dimension angesprochen, auch wenn sie
sich noch nicht inhaltlich definitiv christlich
artikuliert. Auch der moderne Mensch muss
erfahren, dass es mehr gibt als das, was
rational und wissenschaftlich zugänglich ist,
was messbar und nützlich ist, was nicht
erzwungen, sondern nur geschenkt werden
kann.

In neuerer Zeit hatte bereits eine
geisteswissenschaftliche Psychologie solche Ver-
innerlichung beschrieben und damit
bleibende Aussagen gemacht: Es gibt einen
«Grund und metaphysischen Schwerpunkt
unserer Seele, die aufgerufen und betroffen
wird immer dann, wenn wir in einem ausge¬

zeichneten Sinn davon sprechen, es sei uns
etwas zum Erlebnis geworden, es habe
uns ergriffen. So geschieht es in der
Ehrfurcht, der Liebe, der Andacht, im Erleben
der Kunst und im metaphysischen Staunen.
Sie alle sind Erlebnisse Sie durchgreifen
das Ganze unseres seelischen Seins bis zu
seinem transrationalen, jenseits allen Be-
wusstseins gelegenen Grund»10.

In der modernen Bereitschaft zur Meditation,
auch nach den Vorbildern des Fernen
Ostens, wird dieser Weg nach Innen wieder
geöffnet, «die Dinge gehen auf», «die Tiefen
kommen in Bewegung», «Bilder steigen
auf», «Kontaktezum Unbewussten beginnen»,
«weisheitsträchtige Erkenntnis wächst»11.

Wenn aber hier, gleichsam in einem
Zwischenland zwischen Realität und Idee,
zwischen greifbarer und tieferer Wirklichkeit
die Besinnung begonnen hat, stehen wir vor
dem Tor des Heiligen, vor dem Wort des
Evangeliums, vor christlicher Lebensauffassung.

2.4 Die Sicht des Glaubens
Wenn Erziehung allein schon wegen der un-
überhörbaren Sinnfrage sich nicht mit der
bloss empirischen Dimension bescheiden
kann, aber innerhalb einer «natürlichen
Religiosität» sich mit der blossen Ahnung
sicherer Antworten zurechtfinden müsste, ist
es bedeutsam, dass der herausgeforderte
Mensch, der fragende und verunsicherte, in
entscheidenden Situationen und zu wesentlichen

Fragen seiner Existenz aus seinem
christlichen Glauben heraus zu Antworten
finden kann. Im Glauben

- erkennt der Mensch grundsätzlich seine
Bestimmung als Ebenbild Gottes und die
ganze Welt als Schöpfung, die von Gott
herkommt und auf ihn hin bestimmt ist;

- sieht der Mensch, wie er und die ganze
Menschheit immer wieder ihre Bestimmung

verfehlen, Schuld auf sich laden
und der Entlastung bedürfen;

- weiss er, dass er selbst Heil und Heilung
nicht schaffen kann, sondern der Befreiung

durch den menschgewordenen
Gottessohn überantwortet ist;

- bejaht und erlebt er Notwendigkeit und
Kraft der inneren Gemeinsamkeit durch
die Kirche;

- vertraut er auf die Vollendung in dem end-



gültigen Heil, das den einzelnen wie die
Welt als Ganzes erwartet.

Das Ganze des Erziehungsgeschehens
erfährt durch Glaubensaussagen eine neue
Beleuchtung und Akzentuierung. Vor allem
gewinnt erst jetzt das Kind seine Würde und
Autonomie, seine eigentliche Schätzung; es
begegnet uns als «Kind Gottes». Missachtung

von Kind und Mensch ist nicht nur
inhuman, sondern widerchristlich. Der tiefe
Bruch, der in der inneren Widersprüchlichkeit

des Menschen zum Ausdruck kommt,
lässt sich nur bedingt durch erziehliche
Massnahmen und psychologisch gesteuerte
Hilfen beeinflussen. Das Vertrauen, das für
jede Erziehung konstitutiv ist, erfährt eine
unerhörte Vertiefung, seit der Herr selbst
sich vertrauend vor jeden Menschen stellt.
Moralische Ansprüche, immer schon für die
Erziehung charakteristisch, werden nicht nur
als vernünftig und auch weiterhin als
gesellschaftsbedingt notwendig dargestellt,
sondern durch das christliche Zentralgebot, das
die Einheit von Gottesliebe und Nächstenliebe

proklamiert, zu einem Akt umfassender
Liebe. Auch hier wird ein Widerschein der
«Güte und Menschenliebe Gottes, unseres
Retters» (Tit. 3,4) das ganze Feld der Erziehung

aus der Verdüsterung durch Verängstigung,

Missachtung, Vernachlässigung, Härte

und Misstrauen erlösen.

Plastisch, lebensnah und konkret zeigt sich
die Eigenart einer christlichen Erziehung
durch das Wort der Schrift. Nicht nur, dass
hier, besonders im Alten Testament, zeitlose

Erziehungsweisheit, allerdings auch
zeitgebundene Weisungen und Ratschläge
festgehalten sind! In den Gleichnissen des Neuen

Testaments, in den Worten Christi, in den
Apostelbriefen wird die Richtung klar
gewiesen, in der christliche Erziehung gefordert

wird. Für Jesus finden alle Vorschriften
im Gebot der Liebe - und dies mit ihren beiden

Seiten: verstanden als Gottes- und
Nächstenliebe - ihre Zusammenfassung und
Erfüllung, Das grösste aller Gebote ist
bekannt: «Du sollst den Herrn Deinen Gott
lieben mit deinem ganzen Herzen, mit deiner

ganzen Seele und mit allen deinen
Gedanken.» Das ist das grosse, ja das erste
Gebot. Ein zweites ist ihm gleich: «Du sollst
deinen Nächsten lieben wie dich selbst!»
(Matth. 22, 37-40). Alles sittliche Verhalten

des Menschen verlangt nach einer Verankerung

im Religiösen, im Glauben. Immer bleibt
die Liebe an erster Stelle, auch in dem z. B.

bei Paulus entfalteten Tugendkatalog:
«Lasst euch vom Geist (vom Geist Gottes)
leiten» (Gal. 15, 16). «Die Frucht des Geistes
aber ist Liebe, Freude, Friede, Langmut,
Freundlichkeit, Güte, Treue» (Gal. 5, 22).
Allerdings bleibt dabei nie ein Zweifel: Die
Worte der Schrift kündigen die Güte und
Menschenfreundlichkeit unseres Gottes,
unseres Retters (Tim. 3,4), aber auch Erniedrigung,

Kreuz, Tod und Auferstehung. Hier ist
eine neue Qualität und Dimension angesprochen,

die nicht einfach als idealisierte
Mitmenschlichkeit oder vorbildliche Revolution
verstanden werden kann.

Erziehung in der Sicht des Glaubens kann
an den tradierten Formen christlicher
Spiritualität nicht vorübergehen. Wir dürfen das
Wort «fromm» nicht scheuen. «Fromm» zu
sein erscheint den Gegenwärtigen nicht
weniger verächtlich als «tugendsam»;
geschlechtliche Intimitäten jeder Art sind weit
weniger tabuisiert als das Frommsein.
Tatsächlich lebt aber der Glaube des Christen
nicht nur in der Mitmenschlichkeit und im
Weltsein, sondern holt seine Bekräftigung
und Bekundigung in ganz bestimmten
Haltungen, Formen und Inhalten. Hier nur einige
Hinweise:

- Wenn Beten nicht als Nachsprechen
fester Formeln verstanden wird, sondern als
unmittelbare Wendung zu Gott, gleichgültig

in welcher Form, dann gehört Beten
für Kinder und junge Menschen auch heute

zu den selbstverständlichsten
Äusserungen ihres inneren Lebens. Nicht zuletzt
sind es die Krisensituationen in ihrem
Leben, die einen Gebetsruf oder einen
Gebetsgedanken auslösen.

- Der Heranwachsende aller Altersstufen
bedarf der mitmenchlichen Bindung, ohne
die er in jeder Weise der Verkümmerung
oder einer individualistischen Verhärtung
ausgesetzt ist. In einem Kreis von
Menschen, die nicht nur durch Überlegungen
der Geselligkeit oder Zweckhaftigkeit
zusammengeführt, sondern durch ein Band
innerer Abstimmung im Glauben sich
verbunden wissen, wird der einzelne zu sich
selbst finden und gleichzeitig zu einer
inneren Solidarität der Gesinnung und des 256



Handelns. Dem Christen ist nicht die
individualistische Isolierung gemäss, sondern
die Kommunikation, für die die eucharisti-
sche Feier Mitte und Höhepunkt darstellt.

- Jedes Leben ist in seinem Ablauf durch
bestimmte Wendepunkte artikuliert. Wenn
die Kirche die Geburt, den Höhepunkt der
Kindheit, die beginnende Reife,
Eheschliessung und Tod, dazu auch Schuld
und Versöhnung als menschliche
Grunderlebnisse mit gnadenvollen und
gnadenspendenden Zeichen begleitet, so wird
das Heilige zum unmittelbaren Gefährten
des Menschen.

- Im Rahmen der Kirche, als einem Ort der
Stille und Besinnung, abgesondert und
doch inmitten der Welt, m den Werken
der Bildenden Kunst, die ihrem Ursprung
nach dem Kult zugehören, in Lied und
Musik rückt symbolhaft Ewiges vor die
Sinne und fordert auf, über die nächsten
Anliegen hinaus auf tiefere Gehalte sich
zu besinnen

3 Christliche Erziehung als Einheit

Die Entflechtung des erziehlichen Geschehens

in eine empirische und eine transzendente

Dimension bzw in einen empirischen,
humanen, existentiellen und christlich-religiösen

Strang ist nur eine Interpretationshilfe,
um das Verhältnis von Erziehung und

Glaube besser in den Griff zu bekommen.
Erziehung bleibt immer eine Ganzheit, die
alle Dimensionen einbezieht

3 1 Interdependenz aller Aspekte
a) Die empirische Sicht entspricht dem
Glauben an die Weltschöpfung und an die
Inkarnation Aus dem Schöpferwillen Gottes
sind alle weltlichen Bereiche, deren
Ordnung und Sachgerechtigkeit geadelt, und
durch die Inkarnation ist alles Menschliche,
sind alle naturlichen Bedingungen des
menschlichen Lebens, des individuellen wie
des sozialen, der menschlichen Fähigkeiten
und deren Entfaltung in die Erlösungstat
Christi einbezogen

b) Die humane Sicht erfahrt durch den Herrn
eine solche Würde dass sie gleichermassen
ein Zentrum der Erziehung wie des christlichen

Lebens überhaupt ist. Sie entspricht
der erlösenden Liebesbotschaft des Evan¬

geliums Die enge Beziehung zwischen
Menschenliebe und christlichem Glauben ist
auch im Synodenbeschluss «Unsere
Hoffnung» nachducklich betont worden «In

neuer Weise ist heute unter vielen
Menschen das Interesse an Leben und Verhalten

Jesu erwacht- das Interesse an seiner
Menschenfreundlichkeit, an seiner selbstlosen

Teilnahme an fremden, geächteten
Schicksalen, an der Art, wie er seinen
Zuhörern ein neues zukunftsreiches Verständnis

ihres Daseins erschliesst, wie er sie aus
Angst und Verblendung befreit..» Wir dürfen

aber «das Gottgeheimnis in Jesus nicht
zugunsten seiner vermeintlich eingangigeren

und praktischeren Liebesbotschaft
zurücktreten oder verblassen lassen Denn
schliesslich fiele die Liebe, die Jesus
tatsächlich kündete, ohne seine eigene
Gottessohnschaft ins Leere»12.
Die Einheit von Gottes- und Nächstenliebe
ist fur den Christen sehr konkret zu verstehen.

Der Nächste wird transparent auf den
Herrn «Du hast deinen Bruder gesehen du
hast den Herrn gesehen» (Tertullian, gestorben

230 n Chr.)
Paulus hat dieses enge Verhältnis von
Menschenliebe und Erlösung in dem Brief an
Titus so ausgedruckt Erschienen ist «die Güte

und Menschenliebe Gottes, unseres
Retters» Er «hat uns gerettet, nicht wegen der
Werke, die wir aus eigener Gerechtigkeit
vollbracht hatten, sondern auf Grund seines
Erbarmens, durch das Bad der Wiedergeburt

und der Erneuerung im Heiligen Geist»
(Tit 3, 4 f). Demgemass ist die
«Menschenfreundlichkeit» unseres Herrn nicht einfach
als Idealform menschlicher Art zu betrachten

Im Mysterium von Leid und Kreuz reicht
es in eine andere Dimension.

c) Besonders bedeutsam wird in heutiger
Auffassung von Erziehung die existentielle
Dimension. Durch sie werden die Offenheit
und das Sinnbedurfnis des Menschen
unmittelbar angesprochen.
Dies entspricht zunächst in besonderer Weise

der heutigen Situation der Erziehung. Wir
leben nicht mehr in einer christlich bestimmten

Welt Mannigfache und widersprüchliche
Normen und Wertvorstellungen bedrängen
den jungen Menschen und Fuhrung durch
klare Uberlieferung ist ins Wanken gekommen.

Dies gilt auch für jene Kinder und Ju-



gendIichen, die noch in Familien aufwachsen,

die sich zum Glauben bekennen; denn
alle Kinder kommen ausserhalb der Familien

mit den verwirrenden Eindrücken
zusammen, welche Mitwelt, Medien, öffentliche

Meinung, weltanschauliche und politische

Aktionen, allgemeine Gewohnheiten
der Lebensführung, Mode und Konsum
anbieten und aufdrängen. Bild, gedrucktes und
gesprochenes Wort, vielfach ohne
Verantwortung vor dem Gewissen, ziehen jeden in
ihren Bann. Zweifel werden wach, und die
Sinnfrage wird immer erneut gestellt.
Wenn hier in der Pädagogik mit der
Sinnfrage die «natürliche» Religiosität verbunden

wird, damit also auch Antworten auf
letzte Grundbedürfnisse des Menschen, so
ist hier besonders die Reifezeit angesprochen.

Hier «handelt es sich um kognitive
Aktivität, welche aus dem Gewissen des
Menschen um die eigene Existenz und die
Zeitlichkeit des Daseins entspringt.
Schon das Kind mit fünf, sechs Jahren
beginnt nach dem Woher und Wohin zu
fragen Kann man bei kindlichen Fragen
noch geteilter Meinung über ihre
religiösmetaphysische Bedeutung sein, so wird
das Vorhandensein dieser Art der menschlichen

Problematik während der Reifezeit
eklatant» 13.

Die existentielle Sicht führt keineswegs aus
sich notwendig zur christlichen Sicht der
Erziehung. Wer im Erlebnis religiöser
Erweckung steht, kann von Lösungen
angesprochen werden, die sich nicht mit den
christlichen Grundauffassungen decken.
Weltfrömmigkeit, weltimmanente Heillehren,
neue Jugendreligionen usw. können die
Jugendlichen in Bann nehmen. Es gibt keinen
Weg, der mit zwingender Folge zum christlichen

Glauben führt.
Andernteils wird gerade heute für manchen
jungen Menschen nur über die existentielle
Dimension das Feld christlichen Glaubens
erschlossen werden können.

d) Die bisherigen Überlegungen zeigen, wie
sehr der Aspekt des Glaubens die anderen
Aspekte der Erziehung mit umspannt, ohne
diese in ihrer eigenen Gesetzlichkeit zu
beeinträchtigen. Aber Inhalte und Haltungen
des Glaubens haben in der Erziehung
darüber hinaus ein eigenes Gewicht. Das
bedeutet nicht, dass der Erzieher stets fromme

Reden im Munde führen müsste. Das wäre
mit Sicherheit das Ende einer christlich
verstandenen Erziehung. Die Geschichte kennt
genügend Beispiele, wie jede Überforderung

und jedes Übermass zum Widerstand,
zum Widerwillen, ja sogar zum krassesten
Gegenkurs verführen.

Gerade hier muss Erziehung langfristig
verstanden werden, im Vertrauen auf den guten

Kern im Menschen, vielleicht doch auf
die ANIMA NATURALITER CHRISTIANA. Ist
der Mensch nicht auf die Wahrheit hin und
schliesslich damit auf Gott hin geschaffen?
Alle erfolgreichen Erzieher - man denke
etwa an Don Bosco - lebten aus diesem nicht
empirisch begründbaren Vertrauen.

Das heisst in der Praxis der Erziehung:
Nichts verlangt in der Erziehung ein grösseres

Mass an Hingabe, an Achtung vor dem
andern, an Rücksicht auf die gegebene
Situation, als die religiös-christliche Wegweisung.

Es gilt, den rechten Augenblick
abzuwarten, bei dem eine fruchtbare Begegnung
erwartet werden kann.

Der Erzieher kann sich heute nicht mehr der
Aufgabe versagen, über das nächst Notwendige

hinaus den ihm Anvertrauten zu einem
christlichen Verständnis des Lebens zu helfen.

Das bedeutet nicht nur, dass er sich
selbst darüber Gedanken macht, sondern
dass er auch bereit ist, und sei es in der
einfachsten Form, darüber aus innerstem
Bedürfnis und in aller Echtheit personaler
Auseinandersetzung mit den ihm Anvertrauten
zu sprechen.

Oft handelt es sich nur um ein helfendes
Wort, um einen Hinweis, um die Bereitstellung

eines Buches, damit etwas von der
tieferen Wahrheit aufzuschimmern beginnt, die
in allen Begegnungen und Ereignissen
verborgen ist. Während im allgemeinen die
Gespräche über gesellschaftliche und politische

Angelegenheiten, über Berufs- und
Wirtschaftsfragen, über Gesundheitspflege
und über Sport das öffentliche und das
private Leben beherrschen, wird über Erziehung

nur gesprochen, wenn sich niemand
mehr zu helfen weiss. Ohne Mut zur Erziehung

bleiben wir menschlich verkümmert,
und die Tiefen der Seele bleiben von klein
auf verschüttet. Auch hier droht die «Müdigkeit

des Guten!» 258



3.2 Die Frage der Abfolge
Für die Erziehungswirklichkeit bleibt die
Frage noch offen, ob die empirische, humane,

existentielle und christlich-religiöse
Dimension etwa ein zeitliches Kontinuum
bezeichnen in der Weise, dass christliche
Erziehung jeweils alle drei, bzw. vier Dimensionen

nacheinander abschreiben müsste.
Demgegenüber muss auf die Variabilität der
Möglichkeiten hingewiesen werden.
Selbstverständlich kann das Kontinuum aller
Aspekte in einer natürlichen Folge
durchschritten werden. Ein Beispiel: Das ängstliche

Kind erfährt und wird darauf sogar
eingeübt, wie man Ängsten aus eigener
Einsicht widerstehen kann. Im Gespräch wird
ihm überraschend klar, dass alle Menschen
mit Ängsten zu tun haben, auch der Vater,
der ihm dies sagt, dass also Angst zum
menschlichen Dasein gehört. Und dann
erinnert es sich an Bild oder Erzählung, wie
Jesus im Seesturm sich seinen Jüngern als
Flerr über alle bedrohlichen Mächte erwiesen

hat und fühlt sich erneut seinen Ängsten

besser gewachsen. Ein erziehlicher
Weg in dieser Abfolge, unaufdringlich
durchgeführt, wird besonders angebracht sein,
wenn die Beziehungen des Kindes zu einem
christlich gedeuteten Lebensvollzug erst
allmählich angebahnt werden müssen.

Nicht immer, ja sogar nur in verhältnismässig
wenigen Fällen, wird der ausdrückliche

Bezug auf eine tiefere oder gar christliche
Dimension angesprochen werden. Was sollte

ein christlicher Zuspruch unmittelbar,
wenn das Kind zu verkehrsgerechtem
Verhalten oder zu körperlicher Sauberkeit, zu
sinnvollem Gebrauch der Freizeit angehalten

wird? All das ist keineswegs direkt und
unmittebar mit dem Zeichen des Kreuzes
gekennzeichnet, sondern bleibt in der
«natürlichen» Ebene. Wenn es trotzdem einer
christlichen Erziehung zugehört, so deswegen,

weil in den grundlegenden
Vorentscheidungen, in der Gesamtatmosphäre,
durch die damit gegebenen determinierenden

Intentionen und Tendenzen die
Entscheidung des Christen bereits festgelegt
worden ist. In der alten Terminologie sprach
man nicht mit Unrecht von der «guten
Meinung», die jeder Morgen «erwecken» sollte

eine jener grundlegenden Erkenntnisse
der Lebensführung, die heute höchstens

noch in psychotherapeutischen Methoden
angesprochen werden, dann allerdings mit
entsprechendem wissenschaftlichem Vokabular.

Wird so unter den Dimensionen der Erziehung

dem empirischen Weg das Wort geredet,

so ist allerdings auch der Gegenpol
nicht zu verschweigen. Das christliche
Element kann in das Erziehungsgeschehen
eintreten, ohne durch empirische und
humanreligiöse Elemente vorbereitet und unterbaut

zu sein. Schliesslich bleibt es das
Ureigenste des Glaubens, dass es in ein
Leben gleichsam «einbrechen», es überfallen,
ihm als einmaliges Ereignis entgegentreten
kann. Solche Begegnung entzieht sich
der rationalen Planung, darf aber deswegen
keineswegs aus dem Erziehungsgeschehen
ausgeklammert werden. Das Angebot soll
bleiben.

Wo in Familie oder Gemeinde noch christliches

Leben oder Reste davon lebendig
sind, sind solche Möglichkeiten immer
gegeben. Ein Kind betritt eine Kirche, die
wirklich «Gotteshaus», nicht bloss bürgerlicher

Versammlungsraum ist, und es kann
so angesprochen sein, wie wir, wenn wir
das bilderlos-mächtige Rund einer Moschee
betreten. - Wir wissen, wie nachhaltig
religiöse Bilder, etwa ein Bild Jesu gerade kleine

Kinder gleichsam in personaler Meditation

so erfasst, dass ihnen ihr Leben lang
dieses Ereignis unvergessen bleibt. - Ein
Kind erhält eine Bilderbibel als Geschenk.
Es vertieft sich in die Bilder, erfragt sich
eine Deutung (alles ohne empirische,
didaktische. psychologische, anthropologische
Hinführung) und gewinnt wie ein grosses
Geschenk einen Zugang zum Glauben. - Ein
Mädchen erhält ein Gebetbuch mit kirchlichen

Liedern, kann nun «selber» mitsingen:
ein entscheidendes Erlebnis!
Es wäre falsch, angesichts der dominierenden

anthropologischen Tendenzen solche
Möglichkeiten lebendiger Begegnung mit
christlichem Leben zu übersehen. Die gei-
stes-wissenschaftliche Pädagogik kennt das
Ereignis der «Begegnung». Begegnung
meint auch hier ein Ereignis von besonderem

Ernst, eine seelische Berührung, die
unvorhergesehen und unvorhersehbar, ge-
wissermassen schicksalhaft dem Menschen
entgegentritt und ihn zwingt, sich neu zu



orientieren. Freilich: Begegnungen sind
nicht planbar Aber gerade darum sollte die
Erziehung sich offen halten, dem Kinde
immer wieder solche Begegnung zu ermöglichen.

Das kirchliche Leben, die religiöse
Kunst, das religiöse Kinder- und Jugendbuch,

auch gewisse Formen der Volksfrom-
migkeit, sind ein weites Erlebnisfeld. Das
gilt auch fur Glaubensferne!

3.3 Einheit durch personales Angesprochen¬
sein

Die letzte Einheit der Erziehung ist aber
primär nicht durch die Orientierung an den
allgemeinen Heilswahrheiten gegeben Christsein

heisst nicht in erster Linie Annahme
eines Lehrsystems, sondern glaubige Begegnung

mit dem Herrn. «Glaube ist ein
Begegnungsakt, er ist primär auf eine Person, auf
ein Du, und nicht auf eine Sache bezogen,
und wenn er auf eine Sache bezogen ist,
dann nur um der Person willen.»14 Damit
gewinnt Erziehung im Zeichen des Glaubens

seine innere Einheit nicht in gedanklichen

Konzepten, sondern in einem personalen

Verhältnis. Sie besteht nicht im Vollzug

eines Katalogs von Vorschriften, nicht
in einer Aufarbeitung und Operationalisie-
rung, wie sie in einem Plan vermessen werden

könnte, sondern in dem hingebenden,
offenen, gehorsamen Vertrauen auf Weisung
und Beispiel des Herrn Hier liegt das Zentrum

christlicher Erziehung, die Einheit in
aller Vielfältigkeit der Entfaltung ins einzelne

Geschehen, von hier aus erfolgt die
Umsetzung in situationsgemässe und zeitge-
masse Formen.
Dabei bleibt die Person Jesu im letzten ein
Geheimnis Zu allen Zeiten ist versucht worden

das Bild Jesu nachzuzeichnen, und
wenn auch alle wechselnden Bilder zu Recht
bestehen, so trifft doch keines das Ganze.
Unter diesen Umständen mag es berechtigt
erscheinen, jene Akzente nachzuzeichnen,
die die Synode im Hinblick auf die
Jugenderziehung von Jesus Christus gekennzeichnet

hat Sie sagt «In die gängigen
Leistungsbilder lässt er sich nicht einordnen.
Er lebt aus eigener Freiheit, die ihn letztlich
allen menschlichen Verfügungen entzieht.»15
«In ihm wird eine neue Wirklichkeit des
Menschen und seiner Welt sichtbar, die alle
gewohnten Massstäbe endgültig und
unüberbietbar sprengt- eine Selbstverwirkli¬

chung, die sich ganz dem unverfugbaren
Eingreifen Gottes verdankt.»16 «Der Christ
muss sich in das Lebensschicksal Jesu
hineinziehen lassen, er muss das Hauptgebot
der Gottes- und Nächstenliebe verwirklichen,

er muss dem Nächsten dienen und
sich in der Welt einsetzen, wie Jesus sich
den Armen und Schwachen zugewandt hat.»
Er muss sein Leben, seine Hoffnung auf
Freiheit, Gerechtigkeit und Frieden bezeugen.

«Aus Angst und Hoffnungslosigkeit ist
er zu Freude und Zuversicht befreit.»17

Zusammenfassend kann gesagt werden:
Christliche Erziehung ist immer auch humane

Erziehung, sie nimmt Empirie, humane
Gesinnung und die im Menschen angelegte
Religiosität mit auf Allerdings ist auch zu
sagen- Mitmenschliche Erziehung allein,
sebstgesetzter, weltimmanenter Humanismus

gleich welcher Prägung ist für sich
allein nicht auch schon christliche Erziehung.
In diesem Sinn dürfen wir auch das Wort
des Paulus verstehen «Alles gehört euch;
Paulus, Apollos, Kefas, Leben, Tod, Gegenwart

und Zukunft, alles gehört euch. Ihr
aber gehört Christus, und Christus gehört
Gott» (1 Kor. 3, 21-23). Paulus, Apollos und
Kefas - das umschreibt die Heilsverkün-
dung, die Theologie der damaligen Zeit.
Und die überfliessende Folge «Welt, Leben,
Tod, Gegenwart, Zukunft» spricht alles an,
was wir heute als gesellschaftliche, kulturelle

und anthropologische Wirklichkeit
bezeichnen. All dies wird umfasst in heilsge-
schichtlicher Wirklichkeit durch den Herrn
Jesus Christus, das Bild des unsichtbaren
Gottes. «Alles ist euer.» Nur ihr selbst
gehört Christus Und durch ihn seid ihr Gottes
Eigentum.

Anmerkungen
1 Empfehlungen und Gutachten des Deutschen

Ausschusses für das Erziehungs- und Bildungswesen

1953-1965 Stuttgart 1966, S 226
2 Paul Tillich- Die verlorene Dimension Hamburg

1964, S 56
3 Eine ausgezeichnete Übersicht über die

Auseinandersetzung zwischen Theologie und
Pädagogik, bzw zwischen Glauben und Erziehen
ist enthalten in Norbert Massner, Normative
Pädagogik im Umbruch, München 1970, ebenfalls

bei Hans Schilling, Grundlagen der
Religionspädagogik, Düsseldorf 1970 In beiden 260



Werken auch umfangreiche Literaturhinweise
4 Reinhard und Anne-Marie Tausch1

Erziehungspsychologie. Gottingen 1977, 8. Aufi. S 25/26
5 Reinhard und Anne-Marie Tausch, ebenda.
6B Bierhoff. Kirchlicher Verkundigungsauftrag-

Bedurfnisse heutiger Jugend. In1 Kat. Blatter
1977/4, S. 352.

7 Zwar wird heute in der religionspadagogischen
Literatur meist allgemeiner von anthropologischer

Grundlegung, auch «in einem weiteren
Sinn von der religiösen Dimension» gesprochen.

Wegen des Ungenugens der herkömmlichen

Begriffe unterscheidet G. Lange die
verschiedenen Wirklichkeitsdimensionen mit
Buchstaben: «x» ist die «empirische Wirklichkeitsebene»,

«y», das was «mehr als x» ist, wozu die
Suche nach Sinn und Wahrheit gehört, «z» die

Dimension des christlichen Glaubens
8 Gemeinsame Synode der Bistumer in der BRD

Freiburg 1976 Beschluss Religionsunterricht
232, S. 133.

9 Ebenda, S. 134.

'"Philipp Lersch: Der Mensch in der Gegenwart
München 1955. S. 42

" Klemens Tilmann1 Die Fuhrung zur Meditation
Zurich 1971, S. 45 ff.

12 Gemeinsame Synode, s o a a O Beschluss
«Unsere Floffnung». I 2 S. 88.

13 Rolf Oerter1 Moderne Entwicklungspsychologie
Donauworth 1976. 16. Aufl. S 288

14 Heinrich Fries- Glaube und Kirche auf dem
Prüfstand. München 1970. S. 23.

15 17 Gemeinsame Synode, s. a. a. O Beschluss
Jugendarbeit 3.1.

Das Pfingstgeschehen*
Walter Bühlmann

1. Einleitung

Der alljährlich zu Pfingsten in den christlichen

Gemeinden verlesene Text Apg 2,1-13
weckt auf den ersten Blick den Eindruck
einer anschaulichen und geschlossenen
Berichterstattung. Pfingsten gilt weiterhin als
Geburtstag der Kirche und Anfang der
christlichen Mission. Als «neues Pfingsten»
wurde in den vergangenen Jahren mehrfach
die Erneuerung der Kirche angekündigt. Unter

Berufung auf den Pfingstbericht fordern
viele eine höhere Einschätzung des
Ekstatischen in der Christenheit.
Bei einer kritischen Betrachtung wirft der
Pfingstbericht eine Vielfalt von Problemen
auf. Schon Kirchenväter fragen, wie sich die
lukanische Schilderung des Geistempfanges

am 50. Tag nach Ostern mit der Aussage

von Joh 20,22-23 über die Vermittlung
des hl. Geistes am Osterabend vereinbaren
liessen. Seit einigen Jahrzehnten werden
noch viele andere, z. T. radikalere Fragen
gestellt: Was wird in diesem Text eigentlich

* Dieser Aufsatz ist eine Fortsetzung der früher
erschienenen Artikel «Die biblischen
Weihnachtserzählungen», in: «schweizer schule» 64 (1977)
Heft 23, 772-777, und «Ostern und seine
Botschaft», in: «schweizer schule» 65 (1978), Heft 5

126-132

geschildert? Liegt dem Bericht überhaupt
ein Ereignis zugrunde? Was heisst schliesslich

«heiliger Geist» und «erfüllt mit heiligem

Geist»? Wir wollen im Folgenden diesen

Fragen nachgehen

2. Das jüdische Fest - Pfingsten

Das jüdische Pfingstfest war ursprünglich
ein Erntedankfest am Schlüsse der Weizenernte,

bei dem die Erstlinge der Feldfrüchte
im Tempel zum Opfer dargebracht wurden
Die Israeliten haben dieses Fest bei der
Landnahme von der einheimischen Bevölkerung

übernommen und in ihre Religion
eingeordnet. Es wurde sieben Wochen nach
Beginn des Pas'chas gefeiert. Daher kommt
sein gebräuchlicherer Namen «Wochenfest»
oder «Pfingsten» (vom griech. Pentekoste:
50. Tag).

In rabbinischen Texten wird das Pfingstfest
demgegenüber mit der Gesetzgebung am
Sinai verbunden und wandelte sich im Laufe
der Jahrhunderte allmählich von einem
Erntefest zur Feier des Bundes, den Gott mit
dem Volk in der Wüste geschlossen hat. Da
nach alttestamentlicher Überlieferung Gott
dem Moses die Zehn Gebote auf den Tafeln
ubergab, wird dieser Gedenktag auch «Zeit
der Gabe unserer Tora» genannt


	Erziehen und Glauben : zur Grundlegung einer christlichen Erziehungslehre

