
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 64 (1977)

Heft: 5: Pestalozzis "Menschenbildung" : Idee und Wirklichkeit

Artikel: "Der Anfang und das Ende meiner Politik ist Erziehung"

Autor: Goldschmidt, Hermann Levin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-527940

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-527940
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


seiner nahezu chaotischen, genialen Natur,
seinem komplizierten und widerspruchsvollen

Wesen, seiner Tagtraumerei und
praktischen Lebensuntuchtigkeit
Eine Schmähschrift brachte den alten Mann
aufs Krankenlager und zum Tod.
Kurz zuvor hatte er die Worte geschrieben.
«Vaterland, Vaterstadt! Höre mich heute,
höre mich morgen, das ist gleichviel..
Einst, ich bin es gewiss, einst nimmst du
das Wort meiner Unschuld, meines Ernstes
und meiner Liebe, so unschriftstellerisch

oder so schlecht schriftstellerisch ich dir es
gegeben, doch mit dem Edelmut auf, der
dem schweizerischen Nationalcharakter nie
mangelt, wenn er sich in einem
leidenschaftslosen Augenblick ausspricht. Dieser
Augenblick wird kommen, ich hoffe mit
Vertrauen auf ihn, freilich mit Zuverlässigkeit
nur - hinter meinem Grabe. Pestalozzi, Burger

von Zürich.» Ist dieser Augenblick
gekommen? Haben 150 Jahre genügt, um seine

Ideen wirksam und popular zu machen?
Die Antwort uberlasse ich Ihnen. CH

«Der Anfang und das Ende meiner Politik ist Erziehung» *

Hermann Levin Goldschmidt

«Gottlob, Stapfer!», so jubelt nach kurzer
Einleitung ein Brief des Jahres 1807 an Philipp

Albert Stapfer, während der Helvetik
Minister der Künste und Wissenschaften sowie
bis 1803 Botschafter der Schweiz in Paris,
jetzt ausgeschaltet. Was hier das «Gottlob'»
verkündet, der Ton und der Inhalt dieser
frohen Botschaft will stets mitbedacht sein,
wenn der grundlegende Satz aus der
Vorrede zum Aufruf «An die Unschuld, den
Ernst und den Edelmut meines Zeitalters
und meines Vaterlandes» angeführt wird:
der Anfang und das Ende der Politik Pestalozzis

sei Erziehung Sie ist es, aber nicht
bloss deshalb, weil sie Erziehung ist. Mit
und neben ihr und durch sie hindurch findet

der «politische Pestalozzi» seine durchaus

nicht nur pädagogische Revolution
gerade so gerettet. Was er hier von ihrem
Anfang auf ihr Ende hin - das noch unvollendet

aussteht - mit ihrer Saat erhalten und in
ihrer Fruchtbarkeit sich entfalten sieht, ist
die Politik selber ebenfalls als von Grund
aus wirkliche Politik der von Grund aus
wirklichen Revolution
«Gottlob, Stapfer' Wenn die schweizerische
Revolution Kopfs halber der Übermacht
weichen musste, so muss sie dieses Herzens
halber doch nicht also. Wenigstens ein
Produkt ihres Herzens ist unzertrümmert übrig
geblieben. So sehr die Opposition es auch

* aus. Hermann Levin Goldschmidt, Pestalozzis
unvollendete Revolution. Novalis-Verlag,
Schaffhausen 1977, S 83 ff.

suchte, es gelang ihr doch nicht Das
Samenkorn der Erziehungstendenz, das in dieser

Zeit mit so viel Eifer ausgesät worden,
ist aufgegangen und steht (Geistes-, Kunst-,
Industrie- und Armenbildung umfassend) in
vollem Wachstum.»
Geboten ist es da, gerade auch Pestalozzi
als Erzieher nicht bloss von sich selber her,
sondern auch aus «dieser Zeit» heraus zu
erfassen, deren entschiedener Mitgestalter
er sein wollte und war, und «diese Zeit» mit
der Geschichte aller Zeiten zu verknüpfen,
deren menschheitliche Emporbildung sein
«Revolutionsübergang» weiterzuführen
versucht. Klar sich dessen bewusst, was er
unternommen hatte, nannte Pestalozzi seine
grösste denkerische Leistung «Nachforschungen

über den Gang der Natur in der
Entwicklung des Menschengeschlechts»
Die folgenden sechs Thesen und ihre
siebente, die in dieses Kapitel eingegangen ist,
auf deren Uberschrift sie sich bezog, folgen
der Spur seiner grundsätzlichen Losung
eines begreifbaren «Ganges der Natur» und
einer gestaltbaren «Entwicklung des
Menschengeschlechts» im Hinblick auf die
Erziehung.

Der alternde Weltteil hat die Grundsätze

der wahren gesellschaftlichen
Ordnung wie aus dem Gedächtnis
verloren.



Das Recht der individuellen Kultur
ist also in seinem Wesen ein höheres
Recht der Menschennatur als das
Recht der bürgerlichen Zivilisation
und ihrer Ansprüche

I. Nur der Mensch verlangt - statt bloss
Wachstum (Natur) oder Abrichtung (Dressur)

- Erziehung: die Kulturtat bewussten
Unterrichts. Etwas anderes ist es, mit der
Natur Instinkte zu wecken, nochmals anderes:

gegen die Natur vorzugehen. Dort werden

Anlagen entfaltet, hier Hörigkeiten dressiert.

Erziehung jedoch fördert, und zwar
unvoreingenommen, was ihr gehorsam
zustrebt, bis und damit ihr Zögling ihr
buchstäblich ent-wächst. Ihre Bewährung ist eine
Selbständigkeit, auf deren Höhe er sie
schliesslich überflüssig findet.

Natur und Dressur als beide nicht das, was
die Erziehung zu sein hat, und diese als
das, was sie unvergleichlich ist, neben der
aber - und mit der zusammen - auch die
Politik auf ihre Umwälzung abzielt: hier ihr
Neben- und Gegen- und Miteinander mit
den Worten Pestalozzis, der damit beginnt,
dass wohl Schwämme leicht aus dem Mist
wachsen, wenn es nur regnet, aber
Menschenwürde, Geistesreife und Charaktergrosse

sich so nicht entwickeln, selbst wenn
ihnen sogar die Sonne scheint. Die Natur
als solche bringt sie nicht hervor, und die
Dressur - «der Geist des Abrichtens und
das Wesen des Abgerichtetwerdens» - ist
fur sie Gift
«(Nichts leichter zwar), als einen armen Dieb
aufzuhängen und eine verirrte Kindesmörderin

enthaupten zu lassen Und hinwieder
ist gleichfalls nichts Leichteres, als einen
armen Bauern, der vor der Schildwache so
unehrerbietig vorbeigeht, als unsere Vater
vor Gesslers Hutstange, dafür abprugeln zu
lassen; aber gesetzlich zu bewirken,...
dass der Landesroheit, der Dieberei und der
Unzucht wirklich und wesentlich Einhalt getan

und eine allgemeine, öffentliche, den
Volkssinn ergreifende, das Volksleben
durchdringende Achtung gegen alles
Ehrwürdige und Heilige erhalten werde - das
ist schwer, sehr schwer.» Und: «Im Grunde
ist das Abrichten des Volks allenthalben

leicht; es ist sehr leicht, ganze
Menschenhaufen zu allerhand, was man will, zur
Tierjagd und sogar zur Bettler-, zur
Menschenjagd abzurichten; aber zu machen,
dass diese abgerichteten Geschöpfe
menschlich bleiben und edel und gut, das
ist wahrlich nicht leicht.»
Dennoch ist das «Gewaltbrauchen», zu dem
die Dressur als nur ausserdem noch
verheimlichte Gewalttätigkeit ebenfalls zahlt,
dieses «Abrichten und Manipulieren des
Volkes», kein Mittel des Regierens oder nur
ein teuflisches Pestalozzi beruft sich jetzt
auf die Versuchungen Jesu der auf der Zinne

des Tempels die ihm vom Satan angebotenen

Herrlichkeiten der Welt verschmäht,
um stattdessen den anzubeten, der sich aus
dem Munde der Unmündigen und Säuglinge
sein Lob bereitet hat. An was und wen er
glaube, darin lasse er sich nicht beirren
denjenigen nämlich, der - mit Jesaja
gesprochen und im Sinne der Wiederholung
dieses Wortes durch Jesus, auf das
Pestalozzi immer wieder zurückkommt - das
geknickte Rohr nicht zerbricht und den
glimmenden Docht nicht auslöscht. Und so,
«im Glauben an ihn, der nicht will, dass
jemand verloren gehe, sondern alle das
Leben haben», spreche er das Wort aus
«Es ist für den sittlich, geistig und bürgerlich

gesunkenen Weltteil keine Rettung
möglich als durch die Erziehung, als durch
die Bildung zur Menschlichkeit, als durch
Menschenbildung.»

II. Jeder Mensch ist so gründlich zu erziehen,

dass er allen gewachsen Ist, weil jeder
ein ganzer Mensch ist oder es jedenfalls
werden kann. «Omnes Omnia Omnino!»
heisst es in diesem Sinn bei Comenius:
allen alles und vom All her zum All hin! Oder
bei Pestalozzi: Kopf, Herz und Hand!
Geistes-, Herzens- und Körperbildung sind
in ausnahmslos jedem Menschen als das
Ganze zu entfalten, zu dem ihre
grundverschiedenen Anlagen sich ergänzen, um -
statt Halbmenschen - ganze Menschen zu
erziehen.

Der Schuleinfluss hat weit und breit
seine einübende Kraft auf die
wirkliche Lebensbildung verloren.



«Kopf, Herz und Hand», schon früh äussert
Pestalozzi diese Mahnung zur Ganzheit.
Beispielsweise neben «Lienhard und
Gertrud» - deren unüberholtes Volksbuch
allerdings mehr gerühmt als gelesen und noch
weniger beherzigt wurde und wird - in den
ebenso lesenswerten, aber kaum noch
gerühmten und schmählich vernachlässigten
Werken «Christoph und Else» von 1782 und
dem unveraltet bahnbrechenden und
ausserdem gerade gegenwärtig höchst aktuellen

Meisterwerk des Jahres 1783: «Über
Gesetzgebung und Kindermord, Wahrheiten
und Träume, Nachforschungen und Bilder.»
Was es braucht, das sind «ganze
Menschen», die deswegen recht und in
Ordnung sind, weil sie alle ihre Kräfte so
miteinander verwenden, wie sie in ihnen selber
zusammen bestehen. Aber was sich da
tummelt, heisst es in «Christoph und Else», das
sind «diese Halbmenschen, von denen alle
Ecken voll sind», die aus ihren Kindern auch
nur wieder so halbe Menschen machen, wie
sie selber es sind. Doch der Mensch ersetzt
sich weder mit dem Kopf das Herz noch mit
der Hand den Kopf, noch mit dem Herzen
den Kopf oder die Hand! Nur den Kopf oder
nur das Herz oder nur die Hände auszubilden,

als ob der Mensch sie allein habe,
macht aus ihm nur eine «verkünstelte
Maschine»: Opfer dabei schrecklichster
Langeweile (so wie diese - und höchst
verhängnisvoll - heute tatsächlich Unzählige
quält). «Steife Menschen», bestürmt da das
Buch «Über Gesetzgebung und Kindermord»

die hierfür verantwortlichen und
ebenfalls nur halbmenschlichen Schöpfer
und Vollstrecker einer auch ihrerseits
verkünstelten Maschine der Gesetzgebung:
«Saget nicht, dass (die sittliche Besserung
und Verminderung aller Arten Verführung
zur Wollust) ohne verheerende Strafgesetze
nicht möglich. Es ist das Wesen einer
edeln, guten Erziehung, dass sie überhaupt
nicht viel auf das Kind schlage, aber
beständig, anhaltend und richtig auf Herz,
Kopf und Hand des Kinds wirke. Es ist das
Wesen einer guten, edeln Gesetzgebung,
dass sie überhaupt nicht viel auf das Volk
schlage, aber beständig, anhaltend und
richtig auf Herz, Kopf und Hand des Volks
wirke.»
Pestalozzi ist sich stets dessen bewusst,
dass es auf dem Weg zum ganzen Men¬

schen um die ganze Gesellschaft geht, von
der aus es - und erst dann - auch wieder
um den einzelnen Menschen gehen kann.
Die Menschheit und ihre staatlichen,
wirtschaftlichen und gesellschaftlichen
«Umstände» bleiben der vor Augen stehende
Horizont, aber bestehen «nur in der Gestalt
ihrer Individuen», wie es in der «Freiheit
für den Widerspruch» heisst, von der
bereits ihre Eröffnung angeführt wurde und
jetzt auch noch an ihren Ausklang erinnert
sei. Die Menschheit besteht nur in der
Gestalt ihrer Individuen. Das und allein das,
was bei ihnen beginnt, hat begonnen. So
kann das Ziel der Menschheit nur dadurch
eingeholt werden, dass ihre Menschen es
erreichen, und zwar deren alle, keiner
ausgenommen. Sinn wie Fruchtbarkeit und
Freude, Freiheit und Frieden sind nur
entweder allen gesichert oder keinem gewiss.
Im Gesichtskreis der menschheitlichen
Erwachsenheit kommt es mehr denn je darauf
an, dass die Menschen erwachsene
Menschen werden, weil es von jedem einzelnen
Menschen dieser Menschheit - und von
nichts und niemand anderem ausserdem -
abhängt, dass ihre Welt und die Umwelt ihr
gegenüber nicht untergehen, sondern dauern.

Hieran ist, und jetzt wieder mit Pestalozzi
gesprochen, nicht zu rütteln, dass die
«Bildung zur Menschlichkeit, die Menschenbildung

und alle ihre Mittel in ihrem Ursprung
und in ihrem Wesen ewig die Sache des
Individuums und solcher Einrichtungen sind,
die sich eng und nahe an dasselbe an-

Die Gesamtheit aller Erziehungsmittel
muss notwendig das Wesen von alledem

umfassen, was erstens die
Gefühle unseres Herzens zu wecken
und zu beleben, zweitens die Kräfte
unseres Geistes zu entwickeln und zu
bilden, und drittens die äussern
Anwendungen der geweckten Gefühle
unseres Herzens und der gebildeten
Kräfte unseres Geistes zu leiten und
zu ordnen und so unsere äussere
Tatkraft mit unserem innern Sein und
mit allen unseren Lebensverhältnissen
und Lebenspflichten in Übereinstimmung

zu bringen imstande ist.



schliessen. Sie sind ewig nie die Sache der
Menschenhaufen.» Und: «Unser Geschlecht
bildet sich wesentlich nur von Angesicht zu
Angesicht, nur von Herz zu Herz menschlich.

Es bildet sich wesentlich nur in engen,
kleinen, sich allmählich in Anmut und Liebe,
in Sicherheit und Treue ausdehnenden
Kreisen.» Anderseits aber heisst diese
Bildung zur Entfaltung der Menschlichkeit:
Gott in der Menschennatur zu erkennen!
Und deswegen dem «Menschenhaufen» der
gesamten Menschheit - ohne dass jemand
verlorengehe, damit alle das Leben haben -
keine Bruchstücke von Bildung und
womöglich nur Körperbildung oder bloss die
eine oder andere Berufsbildung zu vermitteln,

sondern volle geistige und volle
sittliche Bildung sowie volle körperliche
Bildung ebenfalls, und zwar gerade auch den
Armen: von der Tiefe ihres Elends her
ausnahmslos alle Menschen emporzubilden
bereit!

Erst bei diesem unverkürzten Ja zum Ganzen

der Menschheit ist Erziehung dieser
Politik Anfang und Ende, als jetzt - und erst
jetzt - diejenige Erziehung, der es nunmehr
um den ganzen Menschen gehen kann und
darf, insofern er sich in jedem einzelnen
Menschen anders vollendet. «Man muss sich
nicht täuschen», erklärt so der Grundriss
des «Zwecks und Plans einer Armenanstalt»
von 1805, den zahllose Aussagen derselben
Gesinnung untermauern:
«Die Menschenbildung des Armen und des
Reichen fordern in ihrem Wesen die
nämlichen Mittel; die Menschennatur ist beim
Armen und Reichen die nämliche Wer
bei der Erziehung des Reichen nur das
Eigene des Reichtums und seiner Folgen ins
Auge fasst, der ist für das Resultat der
Menschenbildung bei ihm ebenso gehemmt
(wie) derjenige, der für die Bildung des
Armen nur seine Armut und das Eigene ihrer
Beschränkung ins Auge fasst... Offenbar
ist es: die Bildung der Hand zur Kunst

Es ist im Innern unserer Natur ein
heiliges göttliches Wesen, durch dessen

Bildung und Pflege der Mensch
sich allein zu der innern Würde
seiner Natur zu erheben, durch das er
allein Mensch zu werden vermag.

muss aus der Vernunftkraft und diejenige
der Kunstkraft in Hand und Geist muss von
einer Gemütsstimmung ausgehen, in der
das Reinste, das Höchste, das Erhabenste,
dessen die Menschennatur fähig ist, allgemein

geahnt, geliebt und gesucht wird...
(Ihre drei Seiten) stehen im innigsten
Zusammenhang untereinander; so sehr auch
die Ausbildung einer einzelnen derselben
einen Teil der menschlichen Kräfte entfalten

konnte, so wenig würde eine solche
einseitige Entfaltung dem Bedürfnis und Zweck
der Menschenbildung Genüge leisten. Der
Mensch wird nur durch die übereinstimmende

Ausbildung aller seiner Kräfte seiner
Vollendung näher gebracht.»

III. Dank der Technik der ersten und zweiten

industriellen Revolution auf der bereits
absehbaren Höhe ihres Kraftwerks dritter
Stufe ist das klassische Entweder-Oder
allgemeiner Bildung oder beruflicher Ausbildung

grundsätzlich überwunden. Die
griechische Entdeckung des schöpferischen
Daseins in der Schule, die aber die Müsse
ihrer freien Theorie von dem Muss der
unfreien Praxis abhob, weil die Mehrzahl der
Menschen zu dieser Praxis als zu unwürdiger

Zwangsarbeit verurteilt war, braucht
heute niemanden und auch die Arbeit nicht
auszuschliessen, die sich, wo sie unwürdig
bleibt, auf Maschinen abwälzen lässt. Der
Arbeiter - und Pestalozzis Armer - können
(oder könnten) jetzt ebenfalls zur Schule
gehen, die ihrerseits nicht länger zu der
alten Müsse griechischer «schote» erziehen
sollte. Denn jetzt kann (oder könnte) sie zu
dem neuzeitlich Neuen des bewährbaren
Menschenrechts der Freiheit als Theorie
und als Praxis in der Freizeit wie bei der
Arbeit erziehen.

Joost, der Hausknecht bei Christoph und
Else und immer wieder Pestalozzis Sprachrohr,

hat es in diesem Sinn bereits begriffen,

dass die Arbeit dem Menschen helfen
soll, aus dem Leben etwas Rechtes zu
machen, statt es zu verderben. «Man gibt der
Arbeit gar oft zuviel Wert... als Brotsorge
hat sie gewiss ihr Böses wie ihr Gutes.
harte Arbeit macht das Herz hart.. zuviel
ist zuviel, und so gut eine Sache ist, so
muss man sie doch auch nicht für mehr
achten, als sie ist. Das Arbeiten kann den
Menschen leicht unbillig, vergesslich und



ungerecht machen, (und zwar nicht zuletzt)
bei den Arten von Arbeit, die Ehre und
Dienst und viel Regieren mit sich führen»:
innerhalb der staatlichen Verwaltung.
Anderseits jedoch hat die Arbeit - wie ihr Böses

- ihr Gutes. «Sie soll den Menschen
stark und brav, aber nicht hart und roh
bedächtig und sorgfältig, aber nicht eigennützig

und einseitig (nicht einseitig!)
ordentlich und aufmerksam und nicht
zerstreut und unordentlich machen», das
heisst, zu acht Worten verdichtet: «sie soll
das Herz leiten, wie Brot schaffen.» Denn,
nun ins Grundsätzliche gehoben und mit
Witz gesagt:
«Arbeit ist ohne menschenbildenden Zweck
nicht Menschenbestimmung. Sie ist ohne
solchen Endzweck vielleicht nicht mehr als
das Lauschen der Katze, die auf Mäuse
passt, um sie zu fressen, oder das Rennen
und Laufen des Hundes, der Knochen
zusammensucht, um sie zu vergraben.»
Und jetzt und noch grundsätzlicher hier die
«Ansichten über die Gegenstände, auf welche

die Gesetzgebung Helvetiens ihr
Augenmerk vorzüglich zu richten hat», die
Pestalozzi im Oktober 1802 vor seiner Abreise
zur Teilnahme an der von Napoleon nach
Paris einberufenen Consulta abfasst und
sogleich veröffentlicht. Einer der sechzig
gewählten Abgeordneten dieser Versammlung,
standen er und sie vor der Aufgabe der
Ausarbeitung einer neuen Verfassung für
die Schweiz. Dabei beschränkt sich Pestalozzi

auf die Bereiche Volksbildung, Polizei
und Rechtspflege, Militärwesen, Finanzsystem,

und ist hier die Beschränkung auf
seinen Entwurf einer Schulgesetzgebung
geboten. Elementarbildung, Berufsbildung und
sittliche Bildung stellen ihre Zweige dar,
unter denen die Berufsbildung an einem
grossen, fast gänzlichen Mangel an öffentlichen

und privaten Anstalten leidet: Folge
des in Helvetien weit verbreiteten
Handwerks-, Innungs- und Zunftgeistes! Engherzigkeit

beharrt auf ihren Privilegien, ohne
mit der Grösse und der Allgemeinheit der
Industrie Schritt zu halten. So gelingt es
nicht, die am Nationalcharakter liegenden
vielseitigen Vorzüge des Volkes durch
angemessenen Unterricht zu entfalten, zumal
sich noch der Wahn hinzugesellt, dieser
sich mehr und mehr verbreitende und zur
Leidenschaft gewordene Wahn, «dass Bil¬

dungsanstalten, die so weit gehen, als der
Punkt der Industrie, auf dem wir stehen, es
wirklioh erfordert», dem Volk weder anständig

noch wahrhaft nützlich oder sogar bei
ihm unmöglich seien.
«Man erklärt also für unmöglich, was man
dem Volk nicht gönnt, und für unanständig,
was man an ihm beneidet. Unsere Engherzigkeit

und unsere Leidenschaften erzeugten

in uns ein namenloses ärgerliches
Vergessen, dass alles, was dem Vaterlande
notwendig, anständig und nützlich ist, auch
dem ärmsten Mann im Lande anständig,
nützlich und notwendig sein muss. Dank der
Menschennatur, dass sie sich in keinem Fall
so weit zurückstellen lässt, wie die Einseitigkeit,

die Leidenschaft und die Dummheit
unserer Engherzigkeit sie zurückstellen
wollte!»
Anderseits ist neben dieser Berufsbildung,
die gerade denen nicht zu Hilfe kommt, die
arbeiten - so dass die Arbeit, mit dem weisen

Hausknecht Joost gesprochen, das
Leben verdirbt, statt aus ihm etwas Rechtes
zu machen - die Elementarbildung des
Elternhauses und von Grundschulen (als
Schulen der Kinder und für die Eltern) nicht
weniger wichtig, zumal die Wohnstube -
angesichts des trostlosen Zustands des
Schulwesens - oft die einzige Bildungschance
noch bietet. Und wie die Berufsbildung nur
dann fortbildet, wenn sie auf dieses «Dasein

einer die menschlichen Kräfte allgemein

umfassenden Elementarbildung
gebaut ist», nützt ihre Fortbildung noch einmal

nur dann, wenn neben ihr eine sittliche
Bildung - «Elementarentwicklung der edleren

Gefühle unseres Herzens» - einhergeht,
«weiche die Anlage der Menschennatur zur
Veredlung seiner selbst und vorzüglich die
Anlagen des Herzens zur Menschenfreundlichkeit

und zum Wohlwollen stärken und
erweitern». Aber wie sehr fehlt es auch an
ihr! Die bürgerlichen und religiösen Gegenstände

der Nationalanhänglichkeit finden

Tausende unseres Geschlechts
werden nicht menschlich bis ans
Grab, weil ihnen die Wartung, Sorge,
Pflege und Kunst, die sie zu ihrer
menschlichen Bildung bedurften,
durch ihr Leben gefehlt hat.



sich zunehmend entwürdigt, wobei sich eine
gleichzeitige Steigerung vielseitiger und
unwürdiger Kniffe hinzugeseilt, um die Massen
der Menschen in ihren Anhänglichkeiten
immer mehr zu verwirren, bis sie das tiefe
Verderben ihrer Zustände, das sie noch
kaum ahnen, als das Fundament der
Glückseligkeit ihrer Väter ansehen, von denen sie
keine Ahnung mehr haben. Auch müsste,
und nicht zuletzt, der Verwahrlosung der
Schulmeister und Verbildung der Geistlichen

Einhalt geboten und das Schulwesen
nicht länger bloss im Dachstock ausgebaut,
sondern von den unteren und untersten
Geschossen her gesichert werden.
«Es ist besser, dass hier und da ein fähiger
Mann nicht fliegen kann, ehe er Federn
hat, als dass die übrigen Leute, die nicht
fliegen wollen, um seiner Geschicklichkeit
und um seiner Feinheit willen ihre Füsse
verlieren oder auch nur um ihre Schuhe
kommen sollen.»

IV. Griechenlands Freiheits- und Freizeit-
Schule ist der Prüfungsschule vorzuziehen,
die in China seit 907 und Preussen - nach
der Einführung des staatlich überwachten
Schulabschlusses - seit 1788 jede höhere
Laufbahn und die Weiterbildung an der
«Hochschule» von nacheinander bestandenen

Schulprüfungen abhängig macht, ohne
sich um diejenigen zu kümmern, denen dieser

«Abgang» des «Abiturs» verwehrt bleibt.
Der Grossteil der Bevölkerung fällt durch
eine der Schlussprüfungen oder kommt
nicht einmal bis zur ersten Aufnahmeprüfung

(und darf auch nicht so weit kommen!):
angesichts der wegleitenden Auswahl von
wenigen. Und schon ist - und infolge der
eingeschlagenen Richtung, statt bloss
schlechten Willens, der sich ändern Hesse -
die Erziehung zum Status-Symbol pervertiert.

Dem «gebildeten» Büro- und Examino-
kraten, Bonzen und Mandarin oder Offizier,
in Verbindung mit ihnen, wird jede Arbeit,
die keine des Kopfes ist, ausdrücklich
verboten. Körperliche Bewährung gilt fortan als
Schande und Herzensbildung als überflüssig,

soweit es ihr überhaupt noch gelingt,
durch die engen Maschen dieses
Ausleseverfahrens durchgeschlüpft zu sein.

Pestalozzi hat das Verhängnis dieser
buchstäblich verkehrten Richtung des Bildungswesens

wohl schon gespürt, aber noch nicht

Weh dem Kind, dessen Geist und
Herz schon in seiner Unmündigkeit
und in seinen Schuljahren zum
Packesel seines Maulbrauchens
gemacht wird!

bekämpfen können, bevor der Gegner so
klar sichtbar wurde, wie es erst nach
Jahrzehnten der Fall war, zumal sich auch nicht
ahnen liess, in welchem Ausmass dieser
Gegner sich dabei des Namens Pestalozzi
bedienen würde, um Pestalozzi ins Gesicht
zu schlagen. Sogar mit Denkmälern Pestalozzis

wagte man (und wagt man) sich zu
schmücken, gerade so wie man es kaum
jemals unterlässt, ein Bildnis Pestalozzis
möglichst sichtbar aufzuhängen, bis und damit

nicht länger gesehen wird, dass hier ein
Revolutionär zur Vollendung seiner gerade
hier - in dieser Schule - unvollendeten
Revolution aufruft: jeder Kraft des Menschen
zu ihrer vollen Entfaltung, jedem Menschen
der Menschheit zu seiner schöpferischen
Miteinbeziehung!
Wo es von vornherein weder um alle
Menschen noch um den Menschen in seiner
Ganzheit geht (der als solcher Pestalozzis
Erziehungsstil darstellt, und ein solches, zu
dem ausnahmslos jeder Mensch emporgebildet

werden kann und werden soll) und
ferner - und wieder von vornherein - darauf

gebaut wird, dass nur wenige das Schulziel

erreichen oder viele, aber unter keinen
Umständen alle, ist Pestalozzi - im Namen
Pestalozzis - verdrängt.

V. Nach Schulen verlangt, wie schon Co-
menius es forderte, jedes Lebensalter von
den vorgeburtlichen neun Monaten bis zu
demjenigen endgültiger Vorbereitung auf
das Lebensende in einer Schule des
Sterbens. Das heisst, dass die bisherigen Schulen

überwunden werden müssen, insofern
sie sich auf die Kindheit und die Jugend
beschränken, sowie - als auf deren Erzieher
- den Lehrer. Gelingt diese «EntSchulung»,
triumphiert wie noch nie und mit ihr Pestalozzi.

Gerade er beharrte darauf, dass die
Eltern unersetzlich sind, von denen deshalb
jede Erziehung auszugehen hat, deren
Meisterung die Eltern allerdings auch ihrerseits
lernen müssen: Schülerinnen und Schüler
'dann erneut. Und wie sie Elternschulen,



braucht jeder Mensch immer wieder
weiterführenden Unterricht von immer wieder
anderen Erziehern auf Grund jetzt ihres freien
Angebots, seiner eigenen freien Wahl und
davon unabhängig, welche sogenannten
Schulen er bereits durchlaufen und gut oder
schlecht oder gar nicht abgeschlossen hat.

Für Pestalozzi selber stellte sich die Frage
dieser grundlegenden Erneuerung des
Bildungswesens durch Entschulung - um durch
diese Entschulung mit dem Bildungswesen
auch die Schule zu retten - als die Notwendigkeit

einer Überwindung der Schulstube
von der Wohnstube her: unter dieser «Wohnstube»

(wenn Pestalozzis Einsicht und
Absicht nach zwei weiteren Jahrhunderten zu
Ende gedacht werden) die gesamte schulfreie

Bildung und Ausbildung des Menschen
verstanden. Bei Pestalozzi fing die Schulstube

gerade erst an, die Wohnstube zu
vernachlässigen, die sie allerdings auch
schon damals weitgehend ersetzen zu können

vermeinte, so wie sie diese heute - und
heute restlos - ersetzen zu können
vermeint, als ob die bereits sichtbaren Folgen
dieses «Wohnstubenraubs» keine Warnzeichen

wären. Von Schulstuben übersät,
finden sich die Menschheit und die Erde
trotzdem und deswegen zunehmend verwüstet

und bald ganz verstört. Wird unter der
Schule die künstliche Schulstube und ihre -
noch viel künstlichere - Beschränkung auf
das Kind und den Jugendlichen verstanden
(wobei dann womöglich nur noch ihre Schullehrer

Erzieher sein sollen und sein
dürfen), ist die Unwissenheit des von ihnen
verschonten Menschen schliesslich immer
noch besser als alle von der Schule
eingetrichterte Erkenntnis.
«Man rühme, was man will, von den guten
Folgen der Schule, ich werde nicht
widersprechen: alles ist wahr, wenn es da ist.
Aber die Haut des Menschen ist mehr wert
als sein Rock, und das Kind seines Vaters
und seiner Mutter bleiben ist mehr wert, als
schreiben und lesen zu können. Und noch
mehr: Unwissenheit ist besser als Erkenntnis,

die nur Vorurteil und Brille ist; und langsam

selber auf eigene Erfahrungen kommen
ist besser als schnell Wahrheiten, die andere

Leute einsehen, durch Auswendiglernen
ins Gedächtnis zu bringen und - mit Worten
gesättigt - den freien, aufmerksamen und

forschenden Beobachtungsgeist seines
eigenen Kopfes zu verlieren. Noch mehr: Die
Unwissenheit des Hauskinds ist lernbegierig,

der Irrtum des Schulkinds ist
unauslöschlich ..»
Der Pestalozzi dieser Sätze, die er in seiner
Spätzeit als den dann so ausdrücklich
angeprangerten «Wohnstubenraub» nochmals
und nochmals abwandelt, ist der jugendliche
Verfasser der gewaltigen Schrift «Über
Gesetzgebung und Kindermord» von 1783. Ein
Pestalozzi also, der es gleichzeitig deutlich
maoht, dass es die Wohnstube, in der das
Volk zum Menschen heranwachsen könnte,
kaum oder jedenfalls in sehr vielen Fällen
nicht gibt, so dass auch die staatlichen,
wirtschaftlichen und gesellschaftlichen
Verhältnisse von Grund auf erneuert werden
müssen. «Sitten und Gesetze sind wie dazu

eingerichtet, den Menschen zu verhärten

Gewalt und Befehle machen kein
Volk keusch, und Bussen, die das Herz
verhärten, und Spott und Schande, die die letzte

Spur der Schamröte auf der Wange des
Mädchens auslöschen, verwandeln die Un-
keuschheitsschwächen des Volkes in Un-
keuschheitsgreuel... Mücken seihen und
Kamele verschlucken, ist der Geist unsrer
Gesetzgebung und Sitten», denen gegenüber

es aber kein Zurücklenken auf den
«altväterischen Geist des Landes», sondern
nur das Vorwärts gibt: mit ihnen zu ihrer
Überwindung!
«Wir sind so weit verkünstelt, dass uns die
Einfalt nicht zu helfen vermag. Ein Volk,
das durch Verkünstelung geschwächt ist,
kann nur durch den Segen der wahren
Kunst wieder zu der Kraft erhoben werden,
die es durch die Scheinkünste verloren. Wir
müssen vorwärts. Wir können nicht anders.
Wir müssen durch ein sorgfältiges, wohlgeleitetes

Vorschreiten wieder zu der Einfalt
hinlenken, die wir durch unsere Verkünstelung

verloren.»
So müssen wir, jetzt mit einem mit Recht
berühmten Text eines Zeitgenossen Pestalozzis

gesprochen (Heinrich von Kleist im
Aufsatz «Über das Marionettentheater»),
wieder von dem Baum der Erkenntnis
essen, um in den Stand der Unschuld
zurückzufallen. «Das ist das letzte Kapitel der
Geschichte der Welt», lehrt Kleist im Sinne
Pestalozzis wie in demjenigen von Iwan
II lieh. Noch in den besten Haushaltungen 124



rauben die häuslichen und die öffentlichen
Umstände «einer Menge von Eltern die
notwendige Zeit, um ihre Kinder in allem dem,
was sie wirklich wohl verstehen, zu
unterrichten». Was ist die Folge? Weiter vom
Baume der Erkenntnis essen zu müssen,
um in den Stand der Unschuld zurückzufallen!

Die Erziehung ist durch immer noch mehr
Erziehung zu ergänzen, gerade so wie
alles, was sich zu Unrecht - oder mit gutem
Recht - Schule nennt, durch immer noch
mehr Schulen zu ergänzen ist, obgleich
auch von den besten Schulen nicht erwartet

werden kann, «dass sie das Ganze der
menschlichen Erziehung umfassen.» Die
Herzens-, Geistes- und Berufsbildung der
Wohnstube und des Hauslebens sind von
der Schule her nicht und niemals aufzuwiegen,

was (in der folgenden These) auch zur
Politik - als noch unvollendeter Revolution
- zurückführt, um die ihretwegen unvollendete

Revolution der Erziehung mit
weiterzuführen.

«Ersatz der häuslichen Erziehung können
die Schulen ewig nie werden; als Zugabe
und Lückenbüsser derselben können sie
der Welt dienen. Ihr höchstes Ziel kann nur
dahin gehen, die Kraft des häuslichen
Lebens für ihren Zweck zu sichern, zu erhöhen

und allgemeiner zu machen; es kann
nur dahin gehen, die Bildungsmittel der
Überlegung, der Liebe und der Berufskraft,
die im häuslichen Leben schon da sind, zu
stärken, zu vervollkommnen, neue zu
ihnen hinzusetzen und diese neuen mit
denen, die schon da waren, in die innigste
Vereinigung zu bringen.»
VI. «Er rief dem Volke zu, im Rate Platz zu
nehmen, die Ritter mussten sich mit einem
Teil bequemen», wird nicht - noch nicht -
von Pestalozzi, sondern einem anderen
grossen Zürcher gesungen: dem Bürgermeister

Rudolf Brun. Selber ein Ritter, zwang
er in dem denkwürdigen Jahr 1336 die bis
dahin allein herrschenden Familien, die

Der ganze Umfang der Fortbildung
seiner Denkkraft muss notwendig
ununterbrochen an die Wahrheit des
wirklichen Seins und Lebens des
Kindes angeknüpft werden.

Ach, das Voreilen ihrer Erkenntnisse
und das unzeitige Hinlenken ihres
Wissens zu allgemeinen Grundsätzen
vor ihren Erfahrungen ist wie das
Brüten der Henne, die keine Eier
unter sich hat.

Handwerker in die «Regierungsfähigkeit»
mitaufzunehmen. «Brun nahm des Volks
Partei und lehrt ihm seine Kraft und Tyrannei»,

gerade so wie nach weiteren viereinhalb

Jahrhunderten Pestalozzi von sich selber

zu sagen wagt: «Ich denunziere mich
selbst als parteiisch fürs Volk.» Jetzt aber
war auch die zur Voraussetzung jeder
«Regierungsfähigkeit» gewordene Schule zu
revolutionieren, um durch ihre EntSchulung
weitere und freiere Schulungsgefühle zu
ermöglichen. Neben dem «Ritterschlag» des
Abiturs, als ob nur seine Prüfung von
bestandener Reife Zeugnis ablegen würde, der
noch dazu nur die Lehrerschaft diese
«Regierungsfähigkeit» zuspricht, sind andere
Bewährungen als Befähigungszeugnisse
desselben Ranges anzuerkennen. Jede
wesentliche Ausbildung, die sich an ihren
Früchten erkennen lässt (seiner einzigen
Regel der Beurteilung, schreibt Pestalozzi
im zehnten seiner Briefe darüber, wie Gertrud

ihre Kinder lehrt), sowie die Ausbildung

auch durch das Leben - im Sinne der
von Pestalozzis abschliessendem
«Schwanengesang» vertretenen Losung: «Das
Leben bildet!» - sind echte «Reifeprüfungen»
mit der Berechtigung zu jeder höheren Laufbahn

und Weiterbildung an der Hochschule
sowie hohen und höchsten Mitbestimmung
im Staat.

«Was ist Monopol?» fragt ein Mitunterredner
der «Nachforschungen über den Gang

der Natur in der Entwicklung des
Menschengeschlechts», und Pestalozzi antwortet

ihm: der Machtanspruch, «irgendeine
Sache mit gesellschaftlich unrechtmässiger
Beschränkung seiner Nebenmenschen
benutzen zu dürfen.» Dann wäre ja der Monopolist,

sagt der Mitunterredner, so etwas
wie ein in der bürgerlichen Gesellschaft
privilegiertes Naturtier, und Pestalozzi
stimmt zu, die «monopolischen Grossspre-
chereien und Gewalttätigkeiten» seiner Ge-



genwart von den «ersten Monopolisten» nur
insofern abhebend, als diese mit ihrer Keule

zu Tode schlugen, was in der Nähe ihrer
Höhlen zu weiden wagte. Richter in der
eigenen Sache seien die privilegierten Naturtiere

der bürgerlichen Gesellschaft nicht
länger oder jedenfalls nicht so direkt. «Sie
lassen wohl auch ganz nah an ihrem Wege
leben, was lebt, und mögen zuzeiten, wenn
sie bei guter Laune sind, es noch gar wohl
leiden, wenn sich etwa ein braver Mann bei
ihnen um ein Stück Brot meldet. Das macht
doch einen grossen Unterschied zwischen
ihnen und den (ersten).. Menschenfressern»

- letzten Endes aber keinen.
Deshalb sind die ersten Schritte, die nötig
sind, wo immer sie leider nötig sind, um die
Gesellschaft an die Stelle der Eltern zu
setzen, wenn diese ihre Aufgaben und vor
allem die Erziehungsaufgabe nicht erfüllen
können, dennoch nur von ihnen selber zu
erwarten (heisst es nun wieder - und
abschliessend - in den «Ansichten, Erfahrungen

und Mitteln zur Beförderung einer der
Menschennatur angemessenen Erziehungsweise»),

«und durchaus nicht von irgendeiner

Korporation». Denn jede Körperschaft,
sie sei herrschend oder dienend, weltlich
oder geistlich und wolle, was sie wolle, könne

nie dem Strom, in dem sie mitschwimmt,
Dämme setzen und diesen Strom aufhalten
und zurückdrängen. Jede Korporation kor-
poriert, das heisst verknöchert: «mit eisernen

Banden an die grosse Verkettung alles
Wirklichen gefesselt (und) im Leiten,
Festhalten und Ordnen alles in dieser Verkettung

Bestehenden grau geworden». Durch
Täuschung und Irrtum mächtig, sei es nicht
ihr böser Wille, sondern ihr Wesen, das die
Körperschaften gegen Recht und Liebe zu
ihren eigenen Zielen drängt und unfähig
macht, «der Menschennatur im höheren
Sinn Rechnung zu tragen. Und immer
gereizt, ihre Individuen nicht als selbständige
Wesen, sondern als verlorne, preiszugeben-

Jede einseitige Entfaltung einer
unserer Kräfte ist keine wahre, sie ist
nur Scheinbildung, sie ist das tönende
Erz und die klingende Schelle der
Menschenbildung und nicht die
Menschenbildung selber.

Das Christentum, das wahre, ist die
vollendetste Lebenssache,
die die Welt je aufzuweisen hat.

de Teile des Ganzen ins Auge zu fassen,...
streitet das ganze Sein und das ganze Tun
jeder, auch der besten Körperschaft wider
die höhere Ansicht der Menschennatur,
die jeder wahren Menschenbildung zu
Grunde liegen muss».

Deswegen können die ersten Schritte, die
nötig sind, um die Wohnstube (hierunter die
gesamte schulfreie Bildung und Ausbildung
des Menschen verstanden) von der Schulstube

her fruchtbar zu ergänzen, auch nicht
von den Schulmännern erwartet werden,
einer Körperschaft ebenfalls. «Es sind in
keinem Fall die Schulmänner selber, die die
Stimmung dieses Suchens und Benutzens
(alles dessen, was jeder wahren Menschenbildung

zu Grunde liegen muss) hervorbringen.

Diese Stimmung muss ohne sie und
ausser ihnen schon da sein. Sie muss in
dem Edelmut der Nation selber gegründet
sein und in der allgemeinen Richtung ihrer
Kräfte und Neigungen einen unerschütterlichen

Fuss haben. Und: «Die Bildung von
guten Schulmännern setzt ein für diesen
Zweck belebtes Dasein anderer Männer -
und Frauen, fügen wir heute hier hinzu -
voraus, die das schon selbst sind, was sie
aus denen machen sollen, die sie bilden
wollen»: von den Schulkindern bis zu den
Schulmeistern! Und noch einmal: Nur dann
und nur dort, «wo solche Männer - und
Frauen! - da sind und ihr Dasein mit einer
Kraft aussprechen, die eines solchen
Beginnens wert sind, da ist dann auch die
Bahn zum Ziel (durch-) gebrochen».
Und nun schildert Pestalozzi noch, wie
solche Menschen wahren Beginnens auf
unzählige Hemmungen von den Körperschaften

stossen, die sogar dann noch hindern,
wenn sie einmal helfen wollen, bis zu den
persönlichen Gegnern und oft noch viel
schädlicheren Freunden und Lobrednern
sowie den Hemmungen von der Dummheit,
Trägheit, Selbstsucht und dem Neid und
dem Übermut her und der allergefährlich-
sten Hemmung von seiten derjenigen, «die
durch fundamentlose, aber schimmernde 126



Hilfsmittel. Scheinverbesserungen in der
Erziehung hervorgebracht, welche die des
Wesens der Sache unkundige Welt... so
verblenden, dass sie ihr lichtloses Beginnen

für den Anbruch eines besseren Tages
achtet».
Ausserdem nämlich und letztens und
erstens kommt dieser bessere Tag nicht so.
wie sonst Tage anbrechen, das heisst von
selbst. Um die Bahn zum Ziel - Bahn der
Menschenbildung zur Emporbildung
ausnahmslos jedes Menschen mit dem Ziel
verwirklichter Menschlichkeit zum Durchbruch

zu bringen, darf ihr Beginn, wo immer
er Menschen findet, die mit ihm Ernst zu
machen wagen, nicht bloss auf die Evolution

bauen: diesen «Gang der Natur». Bei

der «Entwicklung des Menschengeschlechtes»
geht es auch um einen Kampf, und

zwar noch lange fortdauernden Kampf:
Pestalozzis unvollendete Revolution.
«Man muss sich hüten, sich von dem
Lieblingsgrundsatz der Zeit: Die Welt kommt
durch sich selber weiter, einschläfern zu
lassen. Wo die Welt immer nur zum Schein
weitergebracht wird, da kommt sie in der
Wahrheit wirklich zurück... Nein! Das
Stückwerk muss abgetan, es muss in seiner
Unvollkommenheit und Unbrauchbarkeit
erkannt und beiseitegelegt werden, wenn das
Vollkommene je Spielraum finden und zur
Reifung gelangen soll. Dieser Kampf muss
noch lange fortdauern; man darf mein Tun
nicht als ein vollendetes Tun ansehen.»

Pestalozzi und die Pädagogik der Gegenwart*
Otto Müller

Der Titel hat etwas Anmassendes an sich,
insofern er den Anschein erwecken könnte,
ich überblicke die gesamte Pädagogik der
Gegenwart. Das ist selbstverständlich nicht
der Fall. Meine Sicht ist beschränkt, und
meine Darstellung kann nur lückenhaft sein.
Auch aus Platzgründen sind nur Streiflichter
möglich. Aus Ihrer eigenen Erfahrung und
Beobachtung fliessen Ihnen aber zweifellos
mancherlei Ergänzungen zu.
Ich werde in zwei Teilen

- zuerst einen Blick auf die hervorstechendsten

Züge in der Volksschulentwicklung
seit Pestalozzis Tod werfen;

- dann auf verhängnisvolle, unpädagogische

Tendenzen der letzten zehn, zwölf
Jahre aufmerksam machen.

Im Jahre 1946 wurde Pestalozzis 200.
Geburtstag gefeiert. Anlässlich einer solchen
Feier soll ein bemischer Seminardirektor
behauptet haben, in unserer Volksschule
seien Pestalozzis Ideen ja nun verwirklicht.
Ich habe diese Rede nicht selber gehört,
aber ich habe in der Schrift «Pädagogische
Besinnung» eines andern, aargauischen
Seminardirektors gelesen: «Wir verehren Pe-

* aus: Otto Müller, Besinnung auf Pestalozzi.
Novalis-Verlag, Schaffhausen 1977, S. 50 f.

stalozzi; wir bekennen uns theoretisch zu
ihm - beides, sofern wir ihn kennen. Aber
unsere Schule ist nicht seine Schule.» Und
ich habe einen dritten, baslerischen
Seminardirektor vor einer grossen Feiergemeinde

sagen hören, es würde eine Revolution
bedeuten, wenn wir mit Pestalozzi in unsern
Schulen ernst machen wollten.
Ich glaube nicht, dass die Verschiedenheit
dieser Urteile auf die Verschiedenheit der
kantonalen Schulsysteme zurückzuführen
ist; sie hat wohl eher in unterschiedlicher
Kenntnis Pestalozzis ihren Grund.
Zweifellos wirkten Pestalozzis Bemühungen
um eine allgemeine Volksbildung bei der
Errichtung unserer Volksschule entscheidend

mit. Aber schon dass diese
Volksschule zur Staatsschule geworden ist, war
nicht nach seinem Sinn; denn er sprach den
Organen und Organisationen unserer
«kollektiven Existenz» die Fähigkeit ab,
Menschenbildung in ihrem hohen Sinn selber zu
vollziehen.
Viel stärker als der Staat haben indessen
die Auswirkungen einer andern Macht die
eigentliche Aufgabe unserer Schule
verdrängt oder mindestens in den Hintergrund
gerückt: Sie ist den vielseitigen Folgen der
modernen Naturwissenschaft erlegen. Die


	"Der Anfang und das Ende meiner Politik ist Erziehung"

