Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 64 (1977)

Heft: 5: Pestalozzis "Menschenbildung” : Idee und Wirklichkeit
Artikel: "Der Anfang und das Ende meiner Politik ist Erziehung"
Autor: Goldschmidt, Hermann Levin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-527940

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-527940
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

seiner nahezu chaotischen, genialen Natur,
seinem komplizierten und widerspruchsvol-
len Wesen, seiner Tagtrdumerei und prak-
tischen Lebensuntiichtigkeit.

Eine Schmaéahschrift brachte den alten Mann
aufs Krankenlager und zum Tod.

Kurz zuvor hatte er die Worte geschrieben:
«Vaterland, Vaterstadt! H6re mich heute,
hére mich morgen, das ist gleichviel. ..
Einst, ich bin es gewiss, einst nimmst du
das Wort meiner Unschuld, meines Ernstes
und meiner Liebe, so unschriftstellerisch

oder so schlecht schriftstellerisch ich dir es
gegeben, doch mit dem Edelmut auf, der
dem schweizerischen Nationalcharakter nie
mangelt, wenn er sich in einem leiden-
schaftslosen Augenblick ausspricht. Dieser
Augenblick wird kommen, ich hoffe mit Ver-
trauen auf ihn, freilich mit Zuverlassigkeit
nur — hinter meinem Grabe. Pestalozzi, Blir-
ger von Zirich.» Ist dieser Augenblick ge-
kommen? Haben 150 Jahre geniigt, um sei-
ne Ideen wirksam und populédr zu machen?
Die Antwort lberlasse ich Ihnen. CH

«Der Anfang und das Ende meiner Politik ist Erziehung» *

Hermann Levin Goldschmidt

«Gottlob, Stapfer!», so jubelt nach kurzer
Einleitung ein Brief des Jahres 1807 an Phi-
lipp Albert Stapfer, wahrend der Helvetik Mi-
nister der Kiinste und Wissenschaften sowie
bis 1803 Botschafter der Schweiz in Paris,
jetzt ausgeschaltet. Was hier das «Gottlob!»
verkindet, der Ton und der Inhalt dieser
frohen Botschaft will stets mitbedacht sein,
wenn der grundlegende Satz aus der Vor-
rede zum Aufruf «An die Unschuld, den
Ernst und den Edelmut meines Zeitalters
und meines Vaterlandes» angefluhrt wird:
der Anfang und das Ende der Politik Pesta-
lozzis sei Erziehung. Sie ist es, aber nicht
bloss deshalb, weil sie Erziehung ist. Mit
und neben ihr und durch sie hindurch fin-
det der «politische Pestalozzi» seine durch-
aus nicht nur padagogische Revolution ge-
rade so gerettet. Was er hier von ihrem An-
fang auf ihr Ende hin — das noch unvollen-
det aussteht — mit ihrer Saat erhalten und in
ihrer Fruchtbarkeit sich entfalten sieht, ist
die Politik selber ebenfalls als von Grund
aus wirkliche Politik der von Grund aus wirk-
lichen Revolution.

«Gottlob, Stapfer! Wenn die schweizerische
Revolution Kopfs halber der Ubermacht wei-
chen musste, so muss sie dieses Herzens
halber doch nicht also. Wenigstens ein Pro-
dukt ihres Herzens ist unzertrimmert Ubrig
geblieben. So sehr die Opposition es auch

*aus: Hermann Levin Goldschmidt, Pestalozzis
unvollendete Revolution. Novalis-Verlag, Schafi-
hausen 1977, S. 83 ff.

suchte, es gelang ihr doch nicht. Das Sa-
menkorn der Erziehungstendenz, das in die-
ser Zeit mit so viel Eifer ausgesat worden,
ist aufgegangen und steht (Geistes-, Kunst-,
Industrie- und Armenbildung umfassend) in
vollem Wachstum.»

Geboten ist es da, gerade auch Pestalozzi
als Erzieher nicht bloss von sich selber her,
sondern auch aus «dieser Zeit» heraus zu
erfassen, deren entschiedener Mitgestalter
er sein wollte und war, und «diese Zeit» mit
der Geschichte aller Zeiten zu verkntpfen,
deren menschheitliche Emporbildung sein
«Revolutionsubergang» weiterzufiihren ver-
sucht. Klar sich dessen bewusst, was er un-
ternommen hatte, nannte Pestalozzi seine
grosste denkerische Leistung «Nachfor-
schungen uber den Gang der Natur in der
Entwicklung des Menschengeschlechts».
Die folgenden sechs Thesen und ihre sie-
bente, die in dieses Kapitel eingegangen ist,
auf deren Uberschrift sie sich bezog, folgen
der Spur seiner grundsatzlichen Losung ei-
nes begreifbaren «Ganges der Natur» und
einer gestaltbaren «Entwicklung des Men-
schengeschlechts» im Hinblick auf die Er-
ziehung.

Der alternde Weltteil hat die Grunad-
sétze der wahren gesellschaftlichen
Ordnung wie aus dem Gedé&chtnis
verloren.

118



schweizer schule 5, 1977

119

Das Recht der individuellen Kultur
ist also in seinem Wesen ein hbheres
Recht der Menschennatur als das
Recht der blrgerlichen Zivilisation
und ihrer Anspriiche.

I. Nur der Mensch verlangt — statt bloss
Wachstum (Natur) oder Abrichtung (Dres-
sur) — Erziehung: die Kulturtat bewussten
Unterrichts. Etwas anderes ist es, mit der
Natur Instinkte zu wecken, nochmals ande-
res: gegen die Natur vorzugehen. Dort wer-
den Anlagen entfaltet, hier Horigkeiten dres-
siert. Erziehung jedoch fbrdert, und zwar
unvoreingenommen, was ihr gehorsam zu-
strebt, bis und damit ihr Zégling ihr buch-
stablich ent-wachst. lhre Bewéhrung ist eine
Selbstéandigkeit, auf deren HOhe er sie
schliesslich uberflissig findet.

Natur und Dressur als beide nicht das, was
die Erziehung zu sein hat, und diese als
das, was sie unvergleichlich ist, neben der
aber — und mit der zusammen — auch die
Politik auf ihre Umwalzung abzielt: hier ihr
Neben- und Gegen- und Miteinander mit
den Worten Pestalozzis, der damit beginnt,
dass wohl Schwamme leicht aus dem Mist
wachsen, wenn es nur regnet, aber Men-
schenwiirde, Geistesreife und Charakter-
grosse sich so nicht entwickeln, selbst wenn
ihnen sogar die Sonne scheint. Die Natur
als solche bringt sie nicht hervor, und die
Dressur — «der Geist des Abrichtens und
das Wesen des Abgerichtetwerdens» — ist
fur sie Gift.

«(Nichts leichter zwar), als einen armen Dieb
aufzuhangen und eine verirrte Kindesmor-
derin enthaupten zu lassen. Und hinwieder
ist gleichfalls nichts Leichteres, als einen
armen Bauern, der vor der Schildwache so
unehrerbietig vorbeigeht, als unsere Vater
vor Gesslers Hutstange, dafur abprigeln zu
lassen; aber gesetzlich zu bewirken,...
dass der Landesroheit, der Dieberei und der
Unzucht wirklich und wesentlich Einhalt ge-
tan und eine allgemeine, 6ffentliche, den
Volkssinn ergreifende, das Volksleben
durchdringende Achtung gegen alles Ehr-
wirdige und Heilige erhalten werde — das
ist schwer, sehr schwer.» Und: «Im Grunde
ist das Abrichten des Volks allenthalben

leicht; es ist ... sehr leicht, ganze Men-
schenhaufen zu allerhand, was man will, zur
Tierjagd und sogar zur Bettler-, zur Men-
schenjagd abzurichten; aber zu machen,
dass diese abgerichteten Geschopfe
menschlich bleiben und edel und gut, das
ist wahrlich nicht leicht.»

Dennoch ist das «Gewaltbrauchen», zu dem
die Dressur als nur ausserdem noch ver-
heimlichte Gewalttatigkeit ebenfalls zahlt,
dieses «Abrichten und Manipulieren des Vol-
kes», kein Mittel des Regierens oder nur
ein teuflisches. Pestalozzi beruft sich jetzt
auf die Versuchungen Jesu, der auf der Zin-
ne des Tempels die ihm vom Satan angebo-
tenen Herrlichkeiten der Welt verschmaht,
um stattdessen den anzubeten, der sich aus
dem Munde der Unmundigen und Sauglinge
sein Lob bereitet hat. An was und wen er
glaube, darin lasse er sich nicht beirren:
denjenigen namlich, der — mit Jesaja ge-
sprochen und im Sinne der Wiederholung
dieses Wortes durch Jesus, auf das Pe-
stalozzi immer wieder zurickkommt — das
geknickte Rohr nicht zerbricht und den
glimmenden Docht nicht ausléscht. Und so,
«im Glauben an ihn, der nicht will, dass je-
mand verloren gehe, sondern alle das Le-
ben haben», spreche er das Wort aus:

«Es ist fur den sittlich, geistig und birger-
lich gesunkenen Weltteil keine Rettung
moglich als durch die Erziehung, als durch
die Bildung zur Menschlichkeit, als durch
Menschenbildung.»

Il. Jeder Mensch ist so grundlich zu erzie-
hen, dass er allen gewachsen ist, weil jeder
ein ganzer Mensch ist oder es jedenfalls
werden kann. «Omnes Omnia Omnino!»
heisst es in diesem Sinn bei Comenius: al-
len alles und vom All her zum All hin! Oder
bei Pestalozzi: Kopf, Herz und Hand! Gei-
stes-, Herzens- und Korperbildung sind
in ausnahmslos jedem Menschen als das
Ganze zu entfalten, zu dem ihre grundver-
schiedenen Anlagen sich ergénzen, um -
statt Halbmenschen — ganze Menschen zu
erziehen.

Der Schuleinfluss hat weit und breit
seine einlibende Kraft auf die
wirkliche Lebensbildung verloren.




«Kopf, Herz und Hand», schon fruh &aussert
Pestalozzi diese Mahnung zur Ganzheit.
Beispielsweise neben «Lienhard und Ger-
trud» — deren unuberholtes Volksbuch al-
lerdings mehr gerihmt als gelesen und noch
weniger beherzigt wurde und wird — in den
ebenso lesenswerten, aber kaum noch ge-
rihmten und schmahlich vernachlassigten
Werken «Christoph und Else» von 1782 und
dem unveraltet bahnbrechenden und aus-
serdem gerade gegenwartig hochst aktuel-
len Meisterwerk des Jahres 1783: «Uber Ge-
setzgebung und Kindermord, Wahrheiten
und Traume, Nachforschungen und Bilder.»
Was es braucht, das sind «ganze Men-
schen», die deswegen recht und in Ord-
nung sind, weil sie alle ihre Kréafte so mit-
einander verwenden, wie sie in ihnen selber
zusammen bestehen. Aber was sich da tum-
melt, heisst es in «Christoph und Else», das
sind «diese Halbmenschen, von denen alle
Ecken voll sind», die aus ihren Kindern auch
nur wieder so halbe Menschen machen, wie
sie selber es sind. Doch der Mensch ersetzt
sich weder mit dem Kopf das Herz noch mit
der Hand den Kopf, noch mit dem Herzen
den Kopf oder die Hand! Nur den Kopf oder
nur das Herz oder nur die Hande auszubil-
den, als ob der Mensch sie allein habe,
macht aus ihm nur eine «verkinstelte Ma-
schine»: Opfer dabei schrecklichster Lan-
geweile (so wie diese — und hochst ver-
hangnisvoll — heute tatsachlich Unzahlige
qualt). «Steife Menschen», bestirmt da das
Buch «Uber Gesetzgebung und Kinder-
mord» die hierfir verantwortlichen und
ebenfalls nur halbmenschlichen Schopfer
und Vollstrecker einer auch ihrerseits ver-
kinstelten Maschine der Gesetzgebung:
«Saget nicht, dass (die sittliche Besserung
und Verminderung aller Arten Verfuhrung
zur Wollust) ohne verheerende Strafgesetze
nicht moglich. Es ist das Wesen einer
edeln, guten Erziehung, dass sie tUberhaupt
nicht viel auf das Kind schlage, aber be-
standig, anhaltend und richtig auf Herz,
Kopf und Hand des Kinds wirke. Es ist das
Wesen einer guten, edeln Gesetzgebung,
dass sie Uberhaupt nicht viel auf das Volk
schlage, aber bestandig, anhaltend und
richtig auf Herz, Kopf und Hand des Volks
wirke.»

Pestalozzi ist sich stets dessen bewusst,
dass es auf dem Weg zum ganzen Men-

schen um die ganze Gesellschaft geht, von
der aus es — und erst dann — auch wieder
um den einzelnen Menschen gehen kann.
Die Menschheit und ihre staatlichen, wirt-
schaftlichen und gesellschaftlichen «Um-
stande» bleiben der vor Augen stehende Ho-
rizont, aber bestehen «nur in der Gestalt
ihrer Individuen», wie es in der «Freiheit
fur den Widerspruch» heisst, von der be-
reits ihre Eroffnung angefuhrt wurde und
jetzt auch noch an ihren Ausklang erinnert
sei. Die Menschheit besteht nur in der Ge-
stalt ihrer Individuen. Das und allein das,
was bei ihnen beginnt, hat begonnen. So
kann das Ziel der Menschheit nur dadurch
eingeholt werden, dass ihre Menschen es
erreichen, und zwar deren alle, keiner aus-
genommen. Sinn wie Fruchtbarkeit und
Freude, Freiheit und Frieden sind nur ent-
weder allen gesichert oder keinem gewiss.
Im Gesichtskreis der menschheitlichen Er-
wachsenheit kommt es mehr denn je darauf
an, dass die Menschen erwachsene Men-
schen werden, weil es von jedem einzelnen
Menschen dieser Menschheit — und von
nichts und niemand anderem ausserdem -
abhéngt, dass ihre Welt und die Umwelt ihr
gegeniber nicht untergehen, sondern dau-
ern.

Hieran ist, und jetzt wieder mit Pestalozzi
gesprochen, nicht zu ritteln, dass die «Bil-
dung zur Menschlichkeit, die Menschenbil-
dung und alle ihre Mittel in ihrem Ursprung
und in ihrem Wesen ewig die Sache des In-
dividuums und solcher Einrichtungen sind,
die sich eng und nahe an dasselbe ... an-

Die Gesamtheit aller Erziehungsmittel
muss notwendig das Wesen von alle-
dem umfassen, was erstens die
Getflihle unseres Herzens zu wecken
und zu beleben, zweitens die Krifte
unseres Geistes zu entwickeln und zu
bilden, und drittens die dussern
Anwendungen der geweckten Gefiihle
unseres Herzens und der gebildeten
Kréfte unseres Geistes zu leiten und
zu ordnen und so unsere dussere
Tatkraft mit unserem innern Sein und
mit allen unseren Lebensverhéltnissen
und Lebenspflichten in Ubereinstim-
mung zu bringen imstande ist.

120



schweizer schule 5, 1977

121

schliessen. Sie sind ewig nie die Sache der
Menschenhaufen.» Und: «Unser Geschlecht
bildet sich wesentlich nur von Angesicht zu
Angesicht, nur von Herz zu Herz mensch-
lich. Es bildet sich wesentlich nur in engen,
kleinen, sich allmahlich in Anmut und Liebe,
in Sicherheit und Treue ausdehnenden
Kreisen.» Anderseits aber heisst diese Bil-
dung zur Entfaltung der Menschlichkeit:
Gott in der Menschennatur zu erkennen!
Und deswegen dem «Menschenhaufen» der
gesamten Menschheit — ohne dass jemand
verlorengehe, damit alle das Leben haben -
keine Bruchsticke von Bildung und wo-
moglich nur Koérperbildung oder bloss die
eine oder andere Berufsbildung zu vermit-
teln, sondern volle geistige und volle sitt-
liche Bildung sowie volle korperliche Bil-
dung ebenfalls, und zwar gerade auch den
Armen: von der Tiefe ihres Elends her aus-
nahmslos alle Menschen emporzubilden be-
reit!

Erst bei diesem unverkiirzten Ja zum Gan-
zen der Menschheit ist Erziehung dieser
Politik Anfang und Ende, als jetzt — und erst
jetzt — diejenige Erziehung, der es nunmehr
um den ganzen Menschen gehen kann und
darf, insofern er sich in jedem einzelnen
Menschen anders vollendet. «<Man muss sich
nicht tduschen», erklart so der Grundriss
des «Zwecks und Plans einer Armenanstalt»
von 1805, den zahllose Aussagen derselben
Gesinnung untermauern:

«Die Menschenbildung des Armen und des
Reichen fordern in ihrem Wesen die nam-
lichen Mittel; die Menschennatur ist beim
Armen und Reichen die namliche... Wer
bei der Erziehung des Reichen nur das Ei-
gene des Reichtums und seiner Folgen ins
Auge fasst, der ist fur das Resultat der Men-
schenbildung bei ihm ebenso gehemmt
(wie) derjenige, der fir die Bildung des Ar-
men nur seine Armut und das Eigene ihrer
Beschrankung ins Auge fasst... Offenbar
ist es: die Bildung der Hand zur Kunst

Es ist im Innern unserer Natur ein
heiliges goéttliches Wesen, durch des-
sen Bildung und Pflege der Mensch
sich allein zu der innern Wirde
seiner Natur zu erheben, durch das er
allein Mensch zu werden vermag.

muss aus der Vernunftkraft und diejenige
der Kunstkraft in Hand und Geist muss von
einer Gemutsstimmung ausgehen, in der
das Reinste, das Hochste, das Erhabenste,
dessen die Menschennatur fahig ist, allge-
mein geahnt, geliebt und gesucht wird ...
(Ihre drei Seiten) stehen im innigsten Zu-
sammenhang untereinander; so sehr auch
die Ausbildung einer einzelnen derselben
einen Teil der menschlichen Krafte entfal-
ten konnte, so wenig wiurde eine solche ein-
seitige Entfaltung dem Bedurfnis und Zweck
der Menschenbildung Genuge leisten. Der
Mensch wird nur durch die Ubereinstim-
mende Ausbildung aller seiner Krafte seiner
Vollendung naher gebracht.»

Ill. Dank der Technik der ersten und zwei-
ten industriellen Revolution auf der bereits
absehbaren Héhe ihres Kraftwerks dritter
Stufe ist das klassische Entweder-Oder all-
gemeiner Bildung oder beruflicher Ausbil-
dung grundsétzlich aberwunden. Die grie-
chische Entdeckung des schépferischen
Daseins in der Schule, die aber die Musse
ihrer freien Theorie von dem Muss der un-
freien Praxis abhob, weil die Mehrzahl der
Menschen zu dieser Praxis als zu unwiirdi-
ger Zwangsarbeit verurteilt war, braucht
heute niemanden und auch die Arbeit nicht
auszuschliessen, die sich, wo sie unwiirdig
bleibt, auf Maschinen abwalzen lasst. Der
Arbeiter — und Pestalozzis Armer — kbnnen
(oder kénnten) jetzt ebenfalls zur Schule
gehen, die ihrerseits nicht langer zu der al-
ten Musse griechischer «scholé» erziehen
sollte. Denn jetzt kann (oder konnte) sie zu
dem neuzeitlich Neuen des bewdhrbaren
Menschenrechts der Freiheit als Theorie
und als Praxis in der Freizeit wie bei der
Arbeit erziehen.

Joost, der Hausknecht bei Christoph und
Else und immer wieder Pestalozzis Sprach-
rohr, hat es in diesem Sinn bereits begrif-
fen, dass die Arbeit dem Menschen helfen
soll, aus dem Leben etwas Rechtes zu ma-
chen, statt es zu verderben. «Man gibt der
Arbeit gar oft zuviel Wert... als Brotsorge
hat sie gewiss ihr Boses wie ihr Gutes. ..
harte Arbeit macht das Herz hart... zuviel
ist zuviel, und so gut eine Sache ist, so
muss man sie doch auch nicht fiir mehr
achten, als sie ist. Das Arbeiten kann den
Menschen leicht unbillig, vergesslich und



ungerecht machen, (und zwar nicht zuletzt)
bei den Arten von Arbeit, die Ehre und
Dienst und viel Regieren mit sich fluhren»:
innerhalb der staatlichen Verwaltung. An-
derseits jedoch hat die Arbeit — wie ihr Bo-
ses — ihr Gutes. «Sie soll den Menschen
stark und brav, aber nicht hart und roh...
bedachtig und sorgfaltig, aber nicht eigen-
niitzig und einseitig (nicht einseitig!) ... or-
dentlich und aufmerksam und nicht zer-
streut und unordentlich machen», das
heisst, zu acht Worten verdichtet: «sie soll
das Herz leiten, wie Brot schaffen.» Denn,
nun ins Grundsatzliche gehoben und mit
Witz gesagt:

«Arbeit ist ohne menschenbildenden Zweck
nicht Menschenbestimmung. Sie ist ohne
solchen Endzweck vielleicht nicht mehr als
das Lauschen der Katze, die auf Mause
passt, um sie zu fressen, oder das Rennen
und Laufen des Hundes, der Knochen zu-
sammensucht, um sie zu vergraben.»

Und jetzt und noch grundsatzlicher hier die
«Ansichten liber die Gegenstande, auf wel-
che die Gesetzgebung Helvetiens ihr Au-
genmerk vorziglich zu richten hat», die Pe-
stalozzi im Oktober 1802 vor seiner Abreise
zur Teilnahme an der von Napoleon nach
Paris einberufenen Consulta abfasst und so-
gleich veroffentlicht. Einer der sechzig ge-
wahlten Abgeordneten dieser Versammiung,
standen er und sie vor der Aufgabe der
Ausarbeitung einer neuen Verfassung fur
die Schweiz. Dabei beschrankt sich Pesta-
lozzi auf die Bereiche Volksbildung, Polizei
und Rechtspflege, Militarwesen, Finanzsy-
stem, und ist hier die Beschrankung auf
seinen Entwurf einer Schulgesetzgebung ge-
boten. Elementarbildung, Berufsbildung und
sittliche Bildung stellen ihre Zweige dar,
unter denen die Berufsbildung an einem
grossen, fast ganzlichen Mangel an o6ffent-
lichen und privaten Anstalten leidet: Folge
des in Helvetien weit verbreiteten Hand-
werks-, Innungs- und Zunftgeistes! Engher-
zigkeit beharrt auf ihren Privilegien, ohne
mit der Grosse und der Allgemeinheit der
Industrie Schritt zu halten. So gelingt es
nicht, die am Nationalcharakter liegenden
vielseitigen Vorziige des Volkes durch an-
gemessenen Unterricht zu entfalten, zumal
sich noch der Wahn hinzugesellt, dieser
sich mehr und mehr verbreitende und zur
Leidenschaft gewordene Wahn, «dass Bil-

dungsanstalten, die so weit gehen, als der
Punkt der Industrie, auf dem wir stehen, es
wirklich erfordert», dem Volk weder anstan-
dig noch wahrhaft nutzlich oder sogar bei
ihm unmaglich seien.

«Man erklart also fiir unmoglich, was man
dem Volk nicht gonnt, und fiur unanstandig,
was man an ihm beneidet. Unsere Engher-
zigkeit und unsere Leidenschaften erzeug-
ten in uns ein namenloses argerliches Ver-
gessen, dass alles, was dem Vaterlande
notwendig, anstdndig und nitzlich ist, auch
dem &rmsten Mann im Lande anstandig,
niitzlich und notwendig sein muss. Dank der
Menschennatur, dass sie sich in keinem Fall
so weit zuriickstellen lasst, wie die Einsei-
tigkeit, die Leidenschaft und die Dummbheit
unserer Engherzigkeit sie zurlckstellen
wollte!»

Anderseits ist neben dieser Berufsbildung,
die gerade denen nicht zu Hilfe kommt, die
arbeiten — so dass die Arbeit, mit dem wei-
sen Hausknecht Joost gesprochen, das Le-
ben verdirbt, statt aus ihm etwas Rechtes
zu machen — die Elementarbildung des El-
ternhauses und von Grundschulen (als
Schulen der Kinder und fiir die Eltern) nicht
weniger wichtig, zumal die Wohnstube — an-
gesichts des trostlosen Zustands des Schul-
wesens — oft die einzige Bildungschance
noch bietet. Und wie die Berufsbildung nur
dann fortbildet, wenn sie auf dieses «Da-
sein einer die menschlichen Kréafte allge-
mein umfassenden Elementarbildung ge-
baut ist», nitzt ihre Fortbildung noch ein-
mal nur dann, wenn neben ihr eine sittliche
Bildung — «Elementarentwicklung der edle-
ren Gefluhle unseres Herzens» — einhergeht,
«welche die Anlage der Menschennatur zur
Veredlung seiner selbst und vorzuglich die
Anlagen des Herzens zur Menschenfreund-
lichkeit und zum Wohlwollen . . . starken und
erweitern». Aber wie sehr fehlt es auch an
ihr! Die burgerlichen und religiosen Gegen-
stande der Nationalanhanglichkeit finden

Tausende unseres Geschlechts
werden nicht menschlich bis ans
Grab, weil ihnen die Wartung, Sorge,
Pflege und Kunst, die sie zu ihrer
menschlichen Bildung bedurften,
durch ihr Leben gefehit hat.

122



schweizer schule 5, 1977

123

sich zunehmend entwirdigt, wobei sich eine
gleichzeitige Steigerung vielseitiger und un-
wurdiger Kniffe hinzugesellt, um die Massen
der Menschen in ihren Anhanglichkeiten
immer mehr zu verwirren, bis sie das tiefe
Verderben ihrer Zustande, das sie noch
kaum ahnen, als das Fundament der Gllck-
seligkeit ihrer Vater ansehen, von denen sie
keine Ahnung mehr haben. Auch musste,
und nicht zuletzt, der Verwahrlosung der
Schulmeister und Verbildung der Geistli-
chen Einhalt geboten und das Schulwesen
nicht langer bloss im Dachstock ausgebaut,
sondern von den unteren und untersten Ge-
schossen her gesichert werden.

«Es ist besser, dass hier und da ein fahiger
Mann nicht fliegen kann, ehe er Federn
hat, als dass die ubrigen Leute, die nicht
fliegen wollen, um seiner Geschicklichkeit
und um seiner Feinheit willen ihre Fisse
verlieren oder auch nur um ihre Schuhe
kommen sollen.»

IV. Griechenlands Freiheits- und Freizeit-
Schule ist der Priifungsschule vorzuziehen,
die in China seit 907 und Preussen — nach
der Einfuhrung des staatlich lberwachten
Schulabschlusses — seit 1788 jede héhere
Laufbahn und die Weiterbildung an der
«Hochschule» von nacheinander bestande-
nen Schulprifungen abhéngig macht, ohne
sich um diejenigen zu kiimmern, denen die-
ser «Abgang» des «Abiturs» verwehrt bleibt.
Der Grossteil der Bevdlkerung fallt durch
eine der Schlussprifungen oder kommt
nicht einmal bis zur ersten Aufnahmeprii-
fung (und darf auch nicht so weit kommen!):
angesichts der wegleitenden Auswahl von
wenigen. Und schon ist — und infolge der
eingeschlagenen Richtung, statt bloss
schlechten Willens, der sich andern liesse —
die Erziehung zum Status-Symbol perver-
tiert. Dem «gebildeten» Bliro- und Examino-
kraten, Bonzen und Mandarin oder Offizier,
in Verbindung mit ihnen, wird jede Arbeit,
die keine des Kopfes ist, ausdricklich ver-
boten. Kérperliche Bewéhrung gilt fortan als
Schande und Herzensbildung als lberfliis-
sig, soweit es ihr Uberhaupt noch gelingt,
durch die engen Maschen dieses Auslese-
verfahrens durchgeschlipft zu sein.

Pestalozzi hat das Verhangnis dieser buch-
stablich verkehrten Richtung des Bildungs-
wesens wohl schon gespirt, aber noch nicht

Weh dem Kind, dessen Geist und
Herz schon in seiner Unmiindigkeit
und in seinen Schuljahren zum
Packesel seines Maulbrauchens
gemacht wird!

bekampfen kdnnen, bevor der Gegner so
klar sichtbar wurde, wie es erst nach Jahr-
zehnten der Fall war, zumal sich auch nicht
ahnen liess, in welchem Ausmass dieser
Gegner sich dabei des Namens Pestalozzi
bedienen wiirde, um Pestalozzi ins Gesicht
zu schlagen. Sogar mit Denkmalern Pesta-
lozzis wagte man (und wagt man) sich zu
schmuicken, gerade so wie man es kaum je-
mals unterlasst, ein Bildnis Pestalozzis
moglichst sichtbar aufzuhangen, bis und da-
mit nicht langer gesehen wird, dass hier ein
Revolutionar zur Vollendung seiner gerade
hier — in dieser Schule — unvollendeten Re-
volution aufruft: jeder Kraft des Menschen
zu ihrer vollen Entfaltung, jedem Menschen
der Menschheit zu seiner schopferischen
Miteinbeziehung!

Wo es von vornherein weder um alle Men-
schen noch um den Menschen in seiner
Ganzheit geht (der als solcher Pestalozzis
Erziehungsstil darstellt, und ein solches, zu
dem ausnahmslos jeder Mensch emporge-
bildet werden kann und werden soll) und
ferner — und wieder von vornherein — dar-
auf gebaut wird, dass nur wenige das Schul-
ziel erreichen oder viele, aber unter keinen
Umstanden alle, ist Pestalozzi — im Namen
Pestalozzis — verdrangt.

V. Nach Schulen verlangt, wie schon Co-
menius es forderte, jedes Lebensalter von
den vorgeburtlichen neun Monaten bis zu
demjenigen endgiltiger Vorbereitung auf
das Lebensende in einer Schule des Ster-
bens. Das heisst, dass die bisherigen Schu-
len uberwunden werden miissen, insofern
sie sich aut die Kindheit und die Jugend
beschrénken, sowie — als auf deren Erzieher
— den Lehrer. Gelingt diese «Entschulung»,
triumphiert wie noch nie und mit ihr Pesta-
lozzi. Gerade er beharrte darauf, dass die
Eltern unersetzlich sind, von denen deshalb
jede Erziehung auszugehen hat, deren Mei-
sterung die Eltern allerdings auch ihrerseits
lernen mdissen: Schilerinnen und Schiiler
‘dann erneut. Und wie sie Elternschulen,



braucht jeder Mensch immer wieder weiter-
fihrenden Unterricht von immer wieder an-
deren Erziehern auf Grund jetzt ihres freien
Angebots, seiner eigenen freien Wahl und
davon unabhéngig, welche sogenannten
Schulen er bereits durchlaufen und gut oder
schlecht oder gar nicht abgeschlossen hat.

Fur Pestalozzi selber stellte sich die Frage
dieser grundlegenden Erneuerung des Bil-
dungswesens durch Entschulung — um durch
diese Entschulung mit dem Bildungswesen
auch die Schule zu retten — als die Notwen-
digkeit einer Uberwindung der Schulstube
von der Wohnstube her: unter dieser «Wohn-
stube» (wenn Pestalozzis Einsicht und Ab-
sicht nach zwei weiteren Jahrhunderten zu
Ende gedacht werden) die gesamte schul-
freie Bildung und Ausbildung des Menschen
verstanden. Bei Pestalozzi fing die Schul-
stube gerade erst an, die Wohnstube zu
vernachlassigen, die sie allerdings auch
schon damals weitgehend ersetzen zu kon-
nen vermeinte, so wie sie diese heute — und
heute restlos — ersetzen zu kdnnen ver-
meint, als ob die bereits sichtbaren Folgen
dieses «Wohnstubenraubs» keine Warnzei-
chen waéren. Von Schulstuben Ubersat, fin-
den sich die Menschheit und die Erde
trotzdem und deswegen zunehmend verwi-
stet und bald ganz verstort. Wird unter der
Schule die kinstliche Schulstube und ihre —
noch viel kiinstlichere — Beschrankung auf
das Kind und den Jugendlichen verstanden
(wobei dann womadglich nur noch ihre Schul-
lehrer Erzieher sein sollen und sein dir-
fen), ist die Unwissenheit des von ihnen
verschonten Menschen schliesslich immer
noch besser ais alle von der Schule einge-
trichterte Erkenntnis.

«Man riihme, was man will, von den guten
Folgen der Schule, ich werde nicht wider-
sprechen; alles ist wahr, wenn es da ist.
Aber die Haut des Menschen ist mehr wert
als sein Rock, und das Kind seines Vaters
und seiner Mutter bleiben ist mehr wert, als
schreiben und lesen zu konnen. Und noch
mehr: Unwissenheit ist besser als Erkennt-
nis, die nur Vorurteil und Brille ist; und lang-
sam selber auf eigene Erfahrungen kommen
ist besser als schnell Wahrheiten, die ande-
re Leute einsehen, durch Auswendiglernen
ins Gedachtnis zu bringen und — mit Worten
gesattigt — den freien, aufmerksamen und

forschenden Beobachtungsgeist seines ei-
genen Kopfes zu verlieren. Noch mehr: Die
Unwissenheit des Hauskinds ist lernbegie-
rig, der Irrtum des Schulkinds ist unaus-
ldschlich . . .»

Der Pestalozzi dieser Satze, die er in seiner
Spatzeit als den dann so ausdriicklich an-
geprangerten «Wohnstubenraub» nochmals
und nochmals abwandelt, ist der jugendliche
Verfasser der gewaltigen Schrift «Uber Ge-
setzgebung und Kindermord» von 1783. Ein
Pestalozzi also, der es gleichzeitig deutlich
macht, dass es die Wohnstube, in der das
Volk zum Menschen heranwachsen konnte,
kaum oder jedenfalls in sehr vielen Fallen
nicht gibt, so dass auch die staatlichen,
wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Ver-
haltnisse von Grund auf erneuert werden
mussen. «Sitten und Gesetze sind wie da-
zu eingerichtet, den Menschen zu verhar-
ten... Gewalt und Befehle machen kein
Volk keusch, und Bussen, die das Herz ver-
harten, und Spott und Schande, die die letz-
te Spur der Schamréte auf der Wange des
Madchens ausldschen, verwandeln die Un-
keuschheitsschwachen des Volkes in Un-
keuschheitsgreuel ... Micken seihen und
Kamele verschlucken, ist der Geist unsrer
Gesetzgebung und Sitten», denen gegen-
Uber es aber kein Zurlicklenken auf den
«altvaterischen Geist des Landes», sondern
nur das Vorwarts gibt: mit ihnen zu ihrer
Uberwindung!

«Wir sind so weit verkiinstelt, dass uns die
Einfalt nicht zu helfen vermag. Ein Volk,
das durch Verkinstelung geschwacht ist,
kann nur durch den Segen der wahren
Kunst wieder zu der Kraft erhoben werden,
die es durch die Scheinklinste verloren. Wir
mussen vorwarts. Wir kdnnen nicht anders.
Wir missen durch ein sorgfaltiges, wohlge-
leitetes Vorschreiten wieder zu der Einfalt
hinlenken, die wir durch unsere Verkinste-
lung verloren.»

So mussen wir, jetzt mit einem mit Recht
berihmten Text eines Zeitgenossen Pesta-
lozzis gesprochen (Heinrich von Kleist im
Aufsatz «Uber das Marionettentheater»),
wieder von dem Baum der Erkenntnis es-
sen, um in den Stand der Unschuld zuriick-
zufallen. «Das ist das letzte Kapitel der Ge-
schichte der Welt», lehrt Kleist im Sinne
Pestalozzis wie in demjenigen von Iwan
[llich. Noch in den besten Haushaltungen

124



schweizer schule 5, 1977

125

rauben die hauslichen und die o6ffentlichen
Umstande «einer Menge von Eltern die not-
wendige Zeit, um ihre Kinder in allem dem,
was sie wirklich wohl verstehen, zu unter-
frichten». Was ist die Folge? Weiter vom
Baume der Erkenntnis essen zu mussen,
um in den Stand der Unschuld zuriickzufal-
len!

Die Erziehung ist durch immer noch mehr
Erziehung zu erganzen, gerade so wie al-
les, was sich zu Unrecht — oder mit gutem
Recht — Schule nennt, durch immer noch
mehr Schulen zu erganzen ist, obgleich
auch von den besten Schulen nicht erwar-
tet werden kann, «dass sie das Ganze der
menschlichen Erziehung umfassen.» Die
Herzens-, Geistes- und Berufsbildung der
Wohnstube und des Hauslebens sind von
der Schule her nicht und niemals aufzuwie-
gen, was (in der folgenden These) auch zur
Politik — als noch unvollendeter Revolution
— zuruckfihrt, um die ihretwegen unvollen-
dete Revolution der Erziehung mit weiter-
zufiithren.

«Ersatz der hauslichen Erziehung kénnen
die Schulen ewig nie werden; als Zugabe
und Lickenbusser derselben konnen sie
der Welt dienen. |hr hochstes Ziel kann nur
dahin gehen, die Kraft des hauslichen Le-
bens flir ihren Zweck zu sichern, zu erho-
hen und allgemeiner zu machen; es kann
nur dahin gehen, die Bildungsmittel der
Uberlegung, der Liebe und der Berufskraft,
die im hauslichen Leben schon da sind, zu
starken, zu vervollkommnen, neue zu ih-
nen hinzusetzen und diese neuen mit de-
nen, die schon da waren, in die innigste
Vereinigung zu bringen.»

VI. «Er rief dem Volke zu, im Rate Platz zu
nehmen, die Ritter mussten sich mit einem
Teil bequemen», wird nicht — noch nicht —
von Pestalozzi, sondern einem anderen
grossen Zircher gesungen: dem Biirgermei-
ster Rudolf Brun. Selber ein Ritter, zwang
er in dem denkwlirdigen Jahr 1336 die bis
dahin allein herrschenden Familien, die

Der ganze Umfang der Fortbildung
seiner Denkkraft muss notwendig
ununterbrochen an die Wahrheit des
wirklichen Seins und Lebens des
Kindes angeknipft werden.

Ach, das Voreilen ihrer Erkenntnisse
und das unzeitige Hinlenken ihres
Wissens zu allgemeinen Grundséatzen
vor ihren Erfahrungen ist wie das
Briten der Henne, die keine Eier
unter sich hat.

Handwerker in die «Regierungstahigkeit»
mitaufzunehmen. «Brun nahm des Volks
Partei und lehrt ihm seine Kraft und Tyran-
nei», gerade so wie nach weiteren vierein-
halb Jahrhunderten Pestalozzi von sich sel-
ber zu sagen wagt: «Ich denunziere mich
selbst als parteiisch fiirs Volk.» Jetzt aber
war auch die zur Voraussetzung jeder «Re-
gierungsfahigkeit» gewordene Schule zu re-
volutionieren, um durch ihre Entschulung
weitere und freiere Schulungsgefihle zu er-
maoglichen. Neben dem «Ritterschlag» des
Abiturs, als ob nur seine Prifung von be-
standener Reife Zeugnis ablegen wiirde, der
noch dazu nur die Lehrerschaft diese «Re-
gierungsfahigkeit» zuspricht, sind andere
Bewahrungen als Befahigungszeugnisse
desselben Ranges anzuerkennen. Jede we-
sentliche Ausbildung, die sich an ihren
Friichten erkennen lasst (seiner einzigen
Regel der Beurteilung, schreibt Pestalozzi
im zehnten seiner Briefe dariber, wie Ger-
trud ihre Kinder lehrt), sowie die Ausbil-
dung auch durch das Leben — im Sinne der
von Pestalozzis abschliessendem «Schwa-
nengesang» vertretenen Losung: «Das Le-
ben bildet!» — sind echte «Reifeprifungen»
mit der Berechtigung zu jeder hbheren Lauf-
bahn und Weiterbildung an der Hochschule
sowie hohen und héchsten Mitbestimmung
im Staat.

«Was ist Monopol?» fragt ein Mitunterred-
ner der «Nachforschungen Uber den Gang
der Natur in der Entwicklung des Men-
schengeschlechts», und Pestalozzi antwor-
tet ihm: der Machtanspruch, «irgendeine
Sache mit gesellschaftlich unrechtmassiger
Beschrankung seiner Nebenmenschen be-
nutzen zu durfen.» Dann ware ja der Mono-
polist, sagt der Mitunterredner, so etwas
wie ein in der birgerlichen Gesellschaft
privilegiertes Naturtier, und Pestalozzi
stimmt zu, die «monopolischen Grossspre-
chereien und Gewalttatigkeiten» seiner Ge-



genwart von den «ersten Monopolisten» nur
insofern abhebend, als diese mit ihrer Keu-
le zu Tode schlugen, was in der Nahe ihrer
Hohlen zu weiden wagte. Richter in der ei-
genen Sache seien die privilegierten Natur-
tiere der birgerlichen Gesellschaft nicht
langer oder jedenfalls nicht so direkt. «Sie
lassen wohl auch ganz nah an ihrem Wege
leben, was lebt, und mdgen zuzeiten, wenn
sie bei guter Laune sind, es noch gar wohl
leiden, wenn sich etwa ein braver Mann bei
ihnen um ein Stick Brot meldet. Das macht
doch einen grossen Unterschied zwischen
ihnen und den (ersten)... Menschenfres-
sern» — letzten Endes aber keinen.

Deshalb sind die ersten Schritte, die nétig
sind, wo immer sie leider nétig sind, um die
Gesellschaft an die Stelle der Eltern zu set-
zen, wenn diese ihre Aufgaben und vor al-
lem die Erziehungsaufgabe nicht erfiillen
kénnen, dennoch nur von ihnen selber zu
erwarten (heisst es nun wieder - und ab-
schliessend - in den «Ansichten, Erfahrun-
gen und Mitteln zur Beférderung einer der
Menschennatur angemessenen Erziehungs-
weise»), «und durchaus nicht von irgend-
einer Korporation». Denn jede Korperschaft,
sie sei herrschend oder dienend, weltlich
oder geistlich und wolle, was sie wolle, kon-
ne nie dem Strom, in dem sie mitschwimmt,
Damme setzen und diesen Strom aufhalten
und zuriuckdréangen. Jede Korporation kor-
poriert, das heisst verknodchert: «mit eiser-
nen Banden an die grosse Verkettung alles
Wirklichen gefesselt (und) im Leiten, Fest-
halten und Ordnen alles in dieser Verket-
tung Bestehenden grau geworden». Durch
Tauschung und Irrtum maéachtig, sei es nicht
inr béoser Wille, sondern ihr Wesen, das die
Koérperschaften gegen Recht und Liebe zu
ihnren eigenen Zielen drangt und unfahig
macht, «der Menschennatur im hoheren
Sinn Rechnung zu tragen. Und immer ge-
reizt, ihre Individuen nicht als selbstandige
Wesen, sondern als verlorne, preiszugeben-

Jede einseitige Entfaltung einer
unserer Kréfte ist keine wahre, sie ist
nur Scheinbildung, sie ist das ténende
Erz und die klingende Schelle der
Menschenbildung und nicht die
Menschenbildung selber.

Das Christentum, das wahre, ist die
vollendetste Lebenssache,
die die Welt je aufzuweisen hat.

de Teile des Ganzen ins Auge zu fassen, ...
streitet das ganze Sein und das ganze Tun
jeder, auch der besten Korperschaft wider
die hohere Ansicht der Menschennatur, ...
die jeder wahren Menschenbildung zu
Grunde liegen muss».

Deswegen koénnen die ersten Schritte, die
notig sind, um die Wohnstube (hierunter die
gesamte schulfreie Bildung und Ausbildung
des Menschen verstanden) von der Schul-
stube her fruchtbar zu ergédnzen, auch nicht
von den Schulmannern erwartet werden,
einer Korperschaft ebenfalls. «Es sind in
keinem Fall die Schulméanner selber, die die
Stimmung dieses Suchens und Benutzens
(alles dessen, was jeder wahren Menschen-
bildung zu Grunde liegen muss) hervorbrin-
gen. Diese Stimmung muss ohne sie und
ausser ihnen schon da sein. Sie muss in
dem Edelmut der Nation selber gegriindet
sein und in der allgemeinen Richtung ihrer
Krafte und Neigungen einen unerschitter-
lichen Fuss haben. Und: «Die Bildung von
guten Schulmannern setzt ein flir diesen
Zweck belebtes Dasein anderer Manner —
und Frauen, fugen wir heute hier hinzu —
voraus, die das schon selbst sind, was sie
aus denen machen sollen, die sie bilden
wollen»: von den Schulkindern bis zu den
Schulmeistern! Und noch einmal: Nur dann
und nur dort, «wo solche Manner — und
Frauen! — da sind und ihr Dasein mit einer
Kraft aussprechen, die eines solchen Be-
ginnens wert sind, da ist dann auch die
Bahn zum Ziel (durch-) gebrochen».

Und nun schildert Pestalozzi noch, wie sol-
che Menschen wahren Beginnens auf un-
zahlige Hemmungen von den Kdérperschaf-
ten stossen, die sogar dann noch hindern,
wenn sie einmal helfen wollen, bis zu den
personlichen Gegnern und oft noch viel
schadlicheren Freunden und Lobrednern
sowie den Hemmungen von der Dummbheit,
Tragheit, Selbstsucht und dem Neid und
dem Ubermut her und der allergefahrlich-
sten Hemmung von seiten derjenigen, «die
durch fundamentlose, aber schimmernde

126



schweizer schule 5, 1977

127

Hilfsmittel . .. Scheinverbesserungen in der
Erziehung hervorgebracht, welche die des
Wesens der Sache unkundige Welt... so
verblenden, dass sie ihr lichtloses Begin-
nen fir den Anbruch eines besseren Tages
achtet».

Ausserdem namlich und letztens und er-
stens kommt dieser bessere Tag nicht so,
wie sonst Tage anbrechen, das heisst von
selbst. Um die Bahn zum Ziel — Bahn der
Menschenbildung zur Emporbildung aus-
nahmslos jedes Menschen mit dem Ziel ver-
wirklichter Menschlichkeit —, zum Durch-
bruch zu bringen, darf ihr Beginn, wo immer
er Menschen findet, die mit ihm Ernst zu
machen wagen, nicht bloss auf die Evolu-
tion bauen: diesen «Gang der Natur». Bei

der «Entwicklung des Menschengeschlech-
tes» geht es auch um einen Kampf, und
zwar noch lange fortdauernden Kampf: Pe-
stalozzis unvollendete Revolution.

«Man muss sich hiten, sich von dem Lieb-
lingsgrundsatz der Zeit: Die Welt kommt
durch sich selber weiter, einschlafern zu
lassen. Wo die Welt immer nur zum Schein
weitergebracht wird, da kommt sie in der
Wahrheit wirklich zurick... Nein! Das
Stickwerk muss abgetan, es muss in seiner
Unvollkommenheit und Unbrauchbarkeit er-
kannt und beiseitegelegt werden, wenn das
Vollkommene je Spielraum finden und zur
Reifung gelangen soll. Dieser Kampf muss
noch lange fortdauern; man darf mein Tun
nicht als ein vollendetes Tun ansehen.»

Pestalozzi und die Padagogik der Gegenwart*

Otto Miller

Der Titel hat etwas Anmassendes an sich,
insofern er den Anschein erwecken koénnte,
ich Uberblicke die gesamte Padagogik der
Gegenwart. Das ist selbstverstandlich nicht
der Fall. Meine Sicht ist beschrankt, und
meine Darstellung kann nur lickenhaft sein.
Auch aus Platzgriinden sind nur Streiflichter
moglich. Aus lhrer eigenen Erfahrung und
Beobachtung fliessen Ihnen aber zweifellos
mancherlei Erganzungen zu.

Ich werde in zwei Teilen

— zuerst einen Blick auf die hervorstechend-
sten Zige in der Volksschulentwicklung
seit Pestalozzis Tod werfen;

- dann auf verhangnisvolle, unpadagogi-
sche Tendenzen der letzten zehn, zwolf
Jahre aufmerksam machen.

Im Jahre 1946 wurde Pestalozzis 200. Ge-
burtstag gefeiert. Anlésslich einer solchen
Feier soll ein bernischer Seminardirektor
behauptet haben, in unserer Volksschule
seien Pestalozzis Ideen ja nun verwirklicht.
Ich habe diese Rede nicht selber gehort,
aber ich habe in der Schrift <Padagogische
Besinnung» eines andern, aargauischen Se-
minardirektors gelesen: «Wir verehren Pe-

*aus: Otto Mduller, Besinnung auf Pestalozzi.
Novalis-Verlag, Schaffhausen 1977, S. 50 f.

stalozzi; wir bekennen uns theoretisch zu
ihm — beides, sofern wir ihn kennen. Aber
unsere Schule ist nicht seine Schule.» Und
ich habe einen dritten, baslerischen Semi-
nardirektor vor einer grossen Feiergemein-
de sagen hdren, es wirde eine Revolution
bedeuten, wenn wir mit Pestalozzi in unsern
Schulen ernst machen wollten.

Ich glaube nicht, dass die Verschiedenheit
dieser Urteile auf die Verschiedenheit der
kantonalen Schulsysteme zurlickzuflhren
ist; sie hat wohl eher in unterschiedlicher
Kenntnis Pestalozzis ihren Grund.
Zweifellos wirkten Pestalozzis Bemuhungen
um eine allgemeine Volksbildung bei der
Errichtung unserer Volksschule entschei-
dend mit. Aber schon dass diese Volks-
schule zur Staatsschule geworden ist, war
nicht nach seinem Sinn; denn er sprach den
Organen und Organisationen unserer «kol-
lektiven Existenz» die Fahigkeit ab, Men-
schenbildung in ihrem hohen Sinn selber zu
vollziehen.

Viel starker als der Staat haben indessen
die Auswirkungen einer andern Macht die
eigentliche Aufgabe unserer Schule ver-
drangt oder mindestens in den Hintergrund
geruckt: Sie ist den vielseitigen Folgen der
modernen Naturwissenschaft erlegen. Die



	"Der Anfang und das Ende meiner Politik ist Erziehung"

