
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 64 (1977)

Heft: 5: Pestalozzis "Menschenbildung" : Idee und Wirklichkeit

Vorwort: Zum Geleit

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


schweizer
schule Halbmonatsschrift für Erziehung und Unterricht

I.März 1977 64. Jahrgang Nr. 5

Pestalozzis «Menschenbildung» — Idee und Wirklichkeit

Zum Geleit

Am 17. Februar jährte sich zum 150. Mal der
Todestag von Johann Heinrich Pestalozzi.
Wie aktuell und nach wie vor revolutionär
seine Idee von der «Emporbildung des
Menschengeschlechts» ist, sollen die beiden

g Beiträge dieses Heftes erweisen. Sie sind
^ den zwei neuesten Publikationen über Pe-

| stalozzi entnommen, die ich Ihnen, zusam-
o men mit Heinrich Roths Buch «Johann Hein-
5 rieh Pestalozzi - Texte für die Gegenwart»,
•5 das in der letzten Nummer unserer Zeit-

| schritt ausführlich besprochen ist, zur Lek-
füre sehr empfehle. Darin wird ein
vielleicht etwas ungewohntes Bild des grossen
Pädagogen und Menschenfreunds gezeich-

115 net, das dem gängigen Klischee vom

schwärmerischen Weltverbesserer und
weltfremden Idealisten kaum entspricht.
Oberhaupt: In Abwandlung von Lessings bekanntem

Epigramm auf Klopstock Hesse sich
auch von Pestalozzi sagen:

Wer wird nicht Pestalozzi loben?
Doch wird ihn einer lesen? Nein!
Er sollte weniger erhoben
und fleissiger gelesen sein!

Einen ähnlichen Gedanken spricht
Hermann Levin Goldschmidt aus, wenn er
schreibt: «Heinrich Pestalozzi ist uns so
geläufig, dass wir uns kaum noch beim Inhalt
seiner Botschaft aufgehalten haben.»

Pestalozzis Idee von der Menschenbildung
Pestalozzi war ohne Zweifel in erster Linie
ein visionärer Geist, der seiner Zeit weit



voraus eilte. Aber das bloss Spekulative lag
ihm fern. Seine Philanthropie trieb ihn zu
tatiger Liebe, und so wurde er ein
leidenschaftlicher und revolutionärer Kampfer für
notwendige Veränderungen in Staat,
Wirtschaft und Familie. «Sein Bildungsgedanke
beruhte auf höchster Ehrfurcht vor der
Menschennatur als Gottes Schöpfung. Im
Gegensatz zu Pflanze und Tier vollendet sie
sich nicht von selbst. Erziehung und Selbst-
erziehung müssen vollenden, was die Natur
unvollendet lasst. Denn der Mensch ist zur
Freiheit berufen: zur Erkenntnisfähigkeit,
Gewissenhaftigkeit, Verantwortlichkeit für
sich und die Mitmenschen, Entscheidungs-
fahigkeit, Gute, Liebe.» (Otto Müller)
Pestalozzi sah die naturlichen und besten
Voraussetzungen einer alle Kräfte harmonisch

umfassenden Menschenbildung im
häuslichen Familienleben. Dabei waren für
ihn drei Gesichtspunkte besonders wichtig:
1. Die Menschenbildung ist fur ihn eine
individuelle, ganz persönliche Angelegenheit.
Einrichtungen, die um der Masse willen
geschaffen werden, sind völlig unzulänglich.
In der Masse kann der Mensch höchstens
zivilisiert, aber nicht veredelt werden. (Wer
denkt hier nicht an Rudolf Steiner oder
Ivan lllich?)
2. Nur die Familie kann die Grundlage
schaffen, durch die alle sittlichen, geistigen
und physischen Kräfte naturgemass zur
Entfaltung gelangen.
3. Es ist vor allem die Mutter, die - sofern
sie eine gute Mutter ist - durch ihre Liebe
und Fürsorge im Kleinkind die Keime jener
Flerzenskrafte zum Leben erweckt, die am
deutlichsten von der «göttlichen Natur des
Menschen» zeugen: die Keime der Liebe,
des Vertrauens, der Dankbarkeit, der
Geduld, des Gehorsams, des Gewissens, des
Gefühls für Recht und Pflicht. (Alles Tugenden

oder Grundhaltungen, die heute im
allgemeinen wenig gelten!)

Pestalozzis Verhältnis zur Schule
Nach Pestalozzis Überzeugung hat die
Schule die nämliche Aufgabe wie das
Elternhaus, namhch die Weckung, Entwicklung
und Emporbildung der im Kinde veranlagten
Kräfte. Die Schule sollte die Bildungsmittel
des häuslichen Lebens nur erweitern und
erganzen. Sein Urteil über die damalige
Schule war vernichtend Die Schulbildung

unserer Tage flickt uns die Zieraten eines
oberflächlichen und unnutzen Vielwissens
auf den Eitelkeitsanzug unseres nichtigen,
in unseren wesentlichen Anlagen nicht
entfalteten Seins auf, wie ein armer Schneider-
junge bunte Fransen auf ein Kleid, das
nicht auf den Leib dessen passt, der es
tragen soll.»
Ob sein Urteil über unsere derzeitigen
Schulen wohl besser ausfiele? Otto Muller
verneint dies, und zwar aus folgenden Gründen:

1. werde die Individualitat jedes Kindes, in
unsern öffentlichen Schulen wenigstens,
nicht genügend respektiert, da die Leistungen

der Schüler standig gemessen, beurteilt,

verglichen und nach einer
Durchschnitts-Skala bewertet wurden. Pestalozzi
habe nie ein Kind mit dem andern verglichen,

sondern jedes als einmaliges
Geschöpf Gottes betrachtet.
2. trachte unsere Schule nicht in
ausreichendem Masse nach der Fiarmonie der
Kräfte von Kopf, Fterz und Hand. Sie
kümmere sich zu wenig um die Ubereinstimmung

mit den Entwicklungsgesetzen, die im
Kinde selber liegen. Die musischen Fächer
seien ebenso wie die handwerklichen blosse
Nebenkomponenten im Bildungsprozess
Was zähle, sei letztlich doch nur das Wissen,

sei kausales und logisches Denken,
obwohl dies alles dem Entwicklungsstand
der Kinder eigentlich gar nicht entspreche.
3. fehle unserer modernen Schule das, was
Pestalozzi als die «Menschenschule»
bezeichnet hat. Da sie nicht den ganzen Geist,
vor allem auch nicht das Herz in die
Bildung miteinbeziehe, vermöge sie nicht die
tieferen Schichten der kindlichen Seele zu
beleben und zu bilden.
Wer will hier Otto Muller widersprechen">
Herrscht nicht in vielen unserer Schulen
noch das von Pestalozzi gegeisselte
«Maulbrauchen», das «Lirilariwesen» und das
«eitle Taglohnen an dem Luftgebaude einer
Scheinkultur»? Wieviele Kinder sitzen, wie
offenbar schon damals, «mit nassen Augen
abstrahierend über ihren Buchern»! Und
doch wird gerade hier das Utopische an
Pestalozzis Erziehungslehre deutlich sichtbar.

Denn seine Menschenschule ist nur
realisierbar auf der Grundlage einer intakten

Familie und Gesellschaft. Und das Gute
im Menschen, auf das er baute und von dem 116



er alles erhoffte, ist das tatsächlich eine
absolute Grösse oder nicht viel eher die
grosse Unbekannte, auf die man nur mit
Vorsicht setzen darf? Pestalozzi war sich
der Fragwürdigkeit der von ihm aufgestellten

Hypothese schmerzlich bewusst, und oft
genug verlor er Mut, Selbstvertrauen und den
Glauben an die Menschen. Man lese seine
Briefe, insbesondere etwa jene an den
Königsberger Theologen Nicolovius, oder
vergleiche die verschiedenen Fassungen von
«Lienhard und Gertrud». Dass Pestalozzi
sich trotzdem immer wieder zum Glauben
an das Gute im Menschen durchrang, sich
immer wieder am Ideal orientierte, macht
gerade die Grösse seines Charakters aus.
Ein staatlich organisiertes Schulwesen
bleibt immer fragwürdig, weit hier
notgedrungen der Durchschnitt dominiert,
bestimmte Normen erfüllt werden müssen und
weil der geistige Hintergrund fast gänzlich
von der «öffentlichen Meinung» und den
Erwartungen von Wirtschaft und Gesellschaft

abhängig ist.

Pestalozzis christlicher Glaube
Pestalozzis Religiosität war handelnd
bewährtes, beispielhaft bezeugtes Christentum.

Satze wie: «Gott ist nicht da, und der
Glaube an Gott ist nicht da, wenn das Un-
rechtleiden nicht aufhört» haben schon zu
seinen Lebzeiten, aber auch in den vergangenen

150 Jahren dazu geführt, dass seine
Gott-Gläubigkeit angezweifelt wurde.
Tatsachlich wird bei Pestalozzi die Kirche als
solche nicht hoch eingeschätzt, erfahrt jede

Beamtung der Geistlichkeit Ablehnung,
geht es ihm in erster Linie um Behebung
der Not, des Elends und Unrechts. Aber er
beruft sich dabei immer wieder auf die
Nachfolge Christi: «Die Quelle der Gerechtigkeit

und alles Weltsegens, die Quelle der
Liebe und des Brudersinns der Menschheit,

g diese beruhet auf dem grossen Gedanken
der Religion, dass wir Kinder Gottes sind...

| Und Gottesvergessenheit, Verkenntnis des
o Kinderverhältnisses der Menschheit gegen
5 die Gottheit, ist die Quelle, die alle Segens-
5 kraft der Sitten, der Erleuchtung und der
| Weisheit in aller Menschheit auflöset... Der
" Mann Gottes, der mit Leiden und Sterben

der Menschheit das allgemein verlorne
Gefühl des Kindersinns gegen Gott wiederher-

117 gestellt, ist der Erlöser der Welt; er ist der

geopferte Priester des Herrn, er ist Mittler
zwischen Gott und der gottvergessenen
Menschheit; seine Lehre ist Offenbarung
Gott des Vaters an das verlorne Geschlecht
seiner Kinder.» Levin Goldschmidt schreibt
mit Recht: «Pestalozzis Religiosität ist
Christus-Nachfolge als Leidensweg an der
Seite der Armen bis zur eigenen Kreuzigung
im Dienste menschheithcher Auferstehung »
Seine theologischen Ansichten sind alles
andere als orthodox. Weder Protestanten,
noch Katholiken oder Pietisten können ihn
fur sich reklamieren Aber daran darf nicht
gezweifelt werden, dass er ein Christ war

Pestalozzi und wir
Der bereits zitierte Levin Goldschmidt
schrieb in seinem Buch «Pestalozzis unvollendete

Revolution» die treffenden Safze;
«dch bin kein Pestalozzi>, heisst es unter
Schweizern rasch Gern wird aber auch
betont, dass in jedem Schweizer ein kleiner
Pestalozzi stecke, bis - bei besonders
festlichen Anlassen oder dem Ausland gegenüber

- schliesslich die Behauptung gewagt
wird, die Schweiz sei das Land Pestalozzis.
Ein Mann tritt hervor, Kunder begeisternder
Botschaft, dem es anderseits nicht gelungen

ist, sie durchschlagend und dauerhaft
in die Tat umzusetzen. Pestalozzis Idealismus

begeistert, weil in jedem Menschen
etwas von einem Idealisten steckt. Jeder
Mensch ist tatsachlich so etwas wie ein
kleiner Pestalozzi. Aber gleichzeitig sind
diesem «kleinen Pestalozzi» die Schwierigkeiten

der Durchsetzung von Idealen nur
allzu vertraut. Vielleicht scheint es ihm
sogar unmöglich, ein Ideal zu verwirklichen.
Undankbar ist es jedenfalls, sich für Ideale
abzumühen, ihre Zielsetzung sei noch so
sinnvoll und notwendig Deshalb wollen so
viele Menschen, auch wenn in ihnen ein
kleiner Pestalozzi steckt, dennoch keiner
sein.»
Und Sie?
Pestalozzis Leben war, trotz seiner Erfüllt-
heit, von einer gewissen Tragik uberschattet.

Keine der von ihm eingerichteten Schulen

hatte Bestand. Widersacher störten sein
Wirken und raubten ihm den Seelenfrieden.
Freunde verrieten ihn. Aber seine Misserfolge,

die ihn uns übrigens so sympathisch
machen, weil sie auch unser Leben begleiten,

waren auch in ihm selber begründet, in



seiner nahezu chaotischen, genialen Natur,
seinem komplizierten und widerspruchsvollen

Wesen, seiner Tagtraumerei und
praktischen Lebensuntuchtigkeit
Eine Schmähschrift brachte den alten Mann
aufs Krankenlager und zum Tod.
Kurz zuvor hatte er die Worte geschrieben.
«Vaterland, Vaterstadt! Höre mich heute,
höre mich morgen, das ist gleichviel..
Einst, ich bin es gewiss, einst nimmst du
das Wort meiner Unschuld, meines Ernstes
und meiner Liebe, so unschriftstellerisch

oder so schlecht schriftstellerisch ich dir es
gegeben, doch mit dem Edelmut auf, der
dem schweizerischen Nationalcharakter nie
mangelt, wenn er sich in einem
leidenschaftslosen Augenblick ausspricht. Dieser
Augenblick wird kommen, ich hoffe mit
Vertrauen auf ihn, freilich mit Zuverlässigkeit
nur - hinter meinem Grabe. Pestalozzi, Burger

von Zürich.» Ist dieser Augenblick
gekommen? Haben 150 Jahre genügt, um seine

Ideen wirksam und popular zu machen?
Die Antwort uberlasse ich Ihnen. CH

«Der Anfang und das Ende meiner Politik ist Erziehung» *

Hermann Levin Goldschmidt

«Gottlob, Stapfer!», so jubelt nach kurzer
Einleitung ein Brief des Jahres 1807 an Philipp

Albert Stapfer, während der Helvetik
Minister der Künste und Wissenschaften sowie
bis 1803 Botschafter der Schweiz in Paris,
jetzt ausgeschaltet. Was hier das «Gottlob'»
verkündet, der Ton und der Inhalt dieser
frohen Botschaft will stets mitbedacht sein,
wenn der grundlegende Satz aus der
Vorrede zum Aufruf «An die Unschuld, den
Ernst und den Edelmut meines Zeitalters
und meines Vaterlandes» angeführt wird:
der Anfang und das Ende der Politik Pestalozzis

sei Erziehung Sie ist es, aber nicht
bloss deshalb, weil sie Erziehung ist. Mit
und neben ihr und durch sie hindurch findet

der «politische Pestalozzi» seine durchaus

nicht nur pädagogische Revolution
gerade so gerettet. Was er hier von ihrem
Anfang auf ihr Ende hin - das noch unvollendet

aussteht - mit ihrer Saat erhalten und in
ihrer Fruchtbarkeit sich entfalten sieht, ist
die Politik selber ebenfalls als von Grund
aus wirkliche Politik der von Grund aus
wirklichen Revolution
«Gottlob, Stapfer' Wenn die schweizerische
Revolution Kopfs halber der Übermacht
weichen musste, so muss sie dieses Herzens
halber doch nicht also. Wenigstens ein
Produkt ihres Herzens ist unzertrümmert übrig
geblieben. So sehr die Opposition es auch

* aus. Hermann Levin Goldschmidt, Pestalozzis
unvollendete Revolution. Novalis-Verlag,
Schaffhausen 1977, S 83 ff.

suchte, es gelang ihr doch nicht Das
Samenkorn der Erziehungstendenz, das in dieser

Zeit mit so viel Eifer ausgesät worden,
ist aufgegangen und steht (Geistes-, Kunst-,
Industrie- und Armenbildung umfassend) in
vollem Wachstum.»
Geboten ist es da, gerade auch Pestalozzi
als Erzieher nicht bloss von sich selber her,
sondern auch aus «dieser Zeit» heraus zu
erfassen, deren entschiedener Mitgestalter
er sein wollte und war, und «diese Zeit» mit
der Geschichte aller Zeiten zu verknüpfen,
deren menschheitliche Emporbildung sein
«Revolutionsübergang» weiterzuführen
versucht. Klar sich dessen bewusst, was er
unternommen hatte, nannte Pestalozzi seine
grösste denkerische Leistung «Nachforschungen

über den Gang der Natur in der
Entwicklung des Menschengeschlechts»
Die folgenden sechs Thesen und ihre
siebente, die in dieses Kapitel eingegangen ist,
auf deren Uberschrift sie sich bezog, folgen
der Spur seiner grundsätzlichen Losung
eines begreifbaren «Ganges der Natur» und
einer gestaltbaren «Entwicklung des
Menschengeschlechts» im Hinblick auf die
Erziehung.

Der alternde Weltteil hat die Grundsätze

der wahren gesellschaftlichen
Ordnung wie aus dem Gedächtnis
verloren.


	Zum Geleit

