Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 64 (1977)

Heft: 5: Pestalozzis "Menschenbildung” : Idee und Wirklichkeit
Vorwort: Zum Geleit

Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

schweizer schule 5, 1977

115

schweizer
schule

Halbmonatsschrift fiir Erziehung und Unterricht

1. Marz 1977

64. Jahrgang Nr. 5

Pestalozzis «Menschenbildung» — Idee und Wirklichkeit

Zum Geleit

Am 17. Februar jéhrte sich zum 150. Mal der
Todestag von Johann Heinrich Pestalozzi.
Wie aktuell und nach wie vor revolutionér
seine Idee von der «<Emporbildung des Men-
schengeschlechts» ist, sollen die beiden
Beitrage dieses Heftes erweisen. Sie sind
den zwei neuesten Publikationen uber Pe-
stalozzi entnommen, die ich lhnen, zusam-
men mit Heinrich Roths Buch «Johann Hein-
rich Pestalozzi — Texte flr die Gegenwart»,
das in der letzten Nummer unserer Zeit-
schrift ausfihrlich besprochen ist, zur Lek-
tire sehr emptehle. Darin wird ein viel-
leicht etwas ungewohntes Bild des grossen
Padagogen und Menschenfreunds gezeich-
net, das dem géangigen Klischee vom

schwaéarmerischen Weltverbesserer und welt-
fremden Idealisten kaum entspricht. Uber-
haupt: In Abwandlung von Lessings bekann-
tem Epigramm auf Klopstock liesse sich
auch von Pestalozzi sagen:

Wer wird nicht Pestalozzi loben?

Doch wird ihn einer lesen? Nein!

Er sollte weniger erhoben

und fleissiger gelesen sein!
Einen &hnlichen Gedanken spricht Her-
mann Levin Goldschmidt aus, wenn er
schreibt: «Heinrich Pestalozzi ist uns so ge-
lautig, dass wir uns kaum noch beim Inhalt
seiner Botschaft aufgehalten haben.»

Pestalozzis Idee von der Menschenbildung

Pestalozzi war ohne Zweifel in erster Linie
ein visionarer Geist, der seiner Zeit weit



voraus eilte. Aber das bloss Spekulative lag
ihm fern. Seine Philanthropie trieb ihn zu ta-
tiger Liebe, und so wurde er ein leiden-
schaftlicher und revolutiondrer Kampfter fiir
notwendige Verdnderungen in Staat, Wirt-
schaft und Familie. «Sein Bildungsgedanke
beruhte auf hochster Ehrfurcht vor der Men-
schennatur als Gottes Schépfung. Im Ge-
gensatz zu Pflanze und Tier vollendet sie
sich nicht von selbst. Erziehung und Selbst-
erziehung massen vollenden, was die Natur
unvollendet lasst. Denn der Mensch ist zur
Freiheit berufen: zur Erkenntnisféhigkeit,
Gewissenhaftigkeit, Verantwortlichkeit fir
sich und die Mitmenschen, Entscheidungs-
fahigkeit, Gute, Liebe.» (Otto Mdller)
Pestalozzi sah die natirlichen und besten
Voraussetzungen einer alle Kréafte harmo-
nisch umfassenden Menschenbildung im
héuslichen Familienleben. Dabei waren flir
ihn drei Gesichtspunkte besonders wichtig:
1. Die Menschenbildung ist fur ihn eine in-
dividuelle, ganz persénliche Angelegenheit.
Einrichtungen, die um der Masse willen ge-
schaffen werden, sind vollig unzuléanglich.
In der Masse kann der Mensch héchstens
zivilisiert, aber nicht veredelt werden. (Wer
denkt hier nicht an Rudolf Steiner oder
Ivan lilich?)

2. Nur die Familie kann die Grundlage
schaffen, durch die alle sittlichen, geistigen
und physischen Kréfte naturgeméss zur Ent-
faltung gelangen.

3. Es ist vor allem die Mutter, die — sofern
sie eine gute Mutter ist — durch ihre Liebe
und Firsorge im Kleinkind die Keime jener
Herzenskréfte zum Leben erweckt, die am
deutlichsten von der «géttlichen Natur des
Menschen» zeugen: die Keime der Liebe,
des Vertrauens, der Dankbarkeit, der Ge-
duld, des Gehorsams, des Gewissens, des
Geflhls fiur Recht und Pflicht. (Alles Tugen-
den oder Grundhaltungen, die heute im all-
gemeinen wenig gelten!)

Pestalozzis Verhaitnis zur Schule

Nach Pestalozzis Uberzeugung hat die
Schule die ndmliche Aufgabe wie das El-
ternhaus, namlich die Weckung, Entwicklung
und Emporbildung der im Kinde veranlagten
Kréfte. Die Schule sollte die Bildungsmittel
des hdéuslichen Lebens nur erweitern und
erganzen. Sein Urteil iber die damalige
Schule war vernichtend: Die Schulbildung

unserer Tage flickt uns die Zieraten eines
oberflachlichen und unniitzen Vielwissens
auf den Eitelkeitsanzug unseres nichtigen,
in unseren wesentlichen Anlagen nicht ent-
falteten Seins auf, wie ein armer Schneider-
junge bunte Fransen auf ein Kleid, das
nicht auf den Leib dessen passt, der es
tragen soll.»

Ob sein Urteil (ber unsere derzeitigen
Schulen woh! besser ausfiele? Otto Miiller
verneint dies, und zwar aus folgenden Grin-
den:

1. werde die Individualitat jedes Kindes, in
unsern oOffentlichen Schulen wenigstens,
nicht genligend respektiert, da die Leistun-
gen der Schiler sténdig gemessen, beur-
teilt, verglichen und nach einer Durch-
schnitts-Skala bewertet wiirden. Pestalozzi
habe nie ein Kind mit dem andern vergli-
chen, sondern jedes als einmaliges Ge-
schopf Gottes betrachtet.

2. trachte unsere Schule nicht in ausrei-
chendem Masse nach der Harmonie der
Kréfte von Kopf, Herz und Hand. Sie kiim-
mere sich zu wenig um die Ubereinstim-
mung mit den Entwicklungsgesetzen, die im
Kinde selber liegen. Die musischen Facher
seien ebenso wie die handwerklichen blosse
Nebenkomponenten im Bildungsprozess.
Was zéhle, sei letztlich doch nur das Wis-
sen, sei kausales und logisches Denken,
obwoh! dies alles dem Entwicklungsstand
der Kinder eigentlich gar nicht entspreche.
3. fehle unserer modernen Schule das, was
Pestalozzi als die «Menschenschule» be-
zeichnet hat. Da sie nicht den ganzen Geist,
vor allem auch nicht das Herz in die Bil-
dung miteinbeziehe, vermége sie nicht die
tieferen Schichten der kindlichen Seele zu
beleben und zu bilden.

Wer will hier Otto Miiller widersprechen?
Herrscht nicht in vielen unserer Schulen
noch das von Pestalozzi gegeisselte «Maul-
brauchen», das «Lirilariwesen» und das
«eitle Tagldhnen an dem Luftgebdude einer
Scheinkultur»? Wieviele Kinder sitzen, wie
offenbar schon damals, «mit nassen Augen
abstrahierend (iber ihren Bichern»! Und
doch wird gerade hier das Utopische an
Pestalozzis Erziehungslehre deutlich sicht-
bar. Denn seine Menschenschule ist nur
realisierbar auf der Grundlage einer intak-
ten Familie und Gesellschaft. Und das Gute
im Menschen, auf das er baute und von dem

116



schweizer schule 5, 1977

117

er alles erhoffte, ist das tatsdchlich eine
absolute Grdsse oder nicht viel eher die
grosse Unbekannte, auf die man nur mit
Vorsicht setzen darf? Pestalozzi war sich
der Fragwdurdigkeit der von ihm aufgestell-
ten Hypothese schmerzlich bewusst, und oft
genug verlor er Mut, Selbstvertrauen und den
Glauben an die Menschen. Man lese seine
Briefe, insbesondere etwa jene an den Ko6-
nigsberger Theologen Nicolovius, oder ver-
gleiche die verschiedenen Fassungen von
«Lienhard und Gertrud». Dass Pestalozzi
sich trotzdem immer wieder zum Glauben
an das Gute im Menschen durchrang, sich
immer wieder am Ideal orientierte, macht
gerade die Grdsse seines Charakters aus.
Ein staatlich organisiertes Schulwesen
bleibt immer fragwdrdig, weil hier notge-
drungen der Durchschnitt dominiert, be-
stimmte Normen erflullt werden missen und
weil der geistige Hintergrund fast génzlich
von der «offentlichen Meinung» und den
Erwartungen von Wirtschaft und Gesell-
schaft abhéngig ist.

Pestalozzis christlicher Glaube

Pestalozzis Religiositdt war handelnd be-
wahrtes, beispielhaft bezeugtes Christen-
tum. Sétze wie: «Gott ist nicht da, und der
Glaube an Gott ist nicht da, wenn das Un-
rechtleiden nicht aufhort» haben schon zu
seinen Lebzeiten, aber auch in den vergan-
genen 150 Jahren dazu gefihrt, dass seine
Gott-Glaubigkeit angezweifelt wurde. Tat-
sdchlich wird bei Pestalozzi die Kirche als
solche nicht hoch eingeschétzt, erfahrt je-
de Beamtung der Geistlichkeit Ablehnung,
geht es ihm in erster Linie um Behebung
der Not, des Elends und Unrechts. Aber er
beruft sich dabei immer wieder auf die
Nachfolge Christi: «Die Quelle der Gerech-
tigkeit und alles Weltsegens, die Quelle der
Liebe und des Brudersinns der Menschheit,
diese beruhet auf dem grossen Gedanken
der Religion, dass wir Kinder Gottes sind...
Und Gottesvergessenheit, Verkenntnis des
Kinderverhéltnisses der Menschheit gegen
die Gottheit, ist die Quelle, die alle Segens-
kraft der Sitten, der Erleuchtung und der
Weisheit in aller Menschheit aufléset . .. Der
Mann Gottes, der mit Leiden und Sterben
der Menschheit das allgemein verlorne Ge-
fiihl des Kindersinns gegen Gott wiederher-
gestellt, ist der Erloser der Welt; er ist der

geopferte Priester des Herrn, er ist Mittler
zwischen Gott und der gottvergessenen
Menschheit; seine Lehre ... ist Offenbarung
Gott des Vaters an das verlorne Geschlecht
seiner Kinder.» Levin Goldschmidt schreibt
mit Recht: «Pestalozzis Religiositat ist
Christus-Nachfolge als Leidensweg an der
Seite der Armen bis zur eigenen Kreuzigung
im Dienste menschheitlicher Auferstehung.»
Seine theologischen Ansichten sind alles
andere als orthodox. Weder Protestanten,
noch Katholiken oder Pietisten kbnnen ihn
fur sich reklamieren. Aber daran darf nicht
gezweifelt werden, dass er ein Christ war.

Pestalozzi und wir

Der bereits zitierte Levin Goldschmidt
schrieb in seinem Buch «Pestalozzis unvoll-
endete Revolution» die treffenden Satze:
«tch bin kein Pestalozzi», heisst es unter
Schweizern rasch. Gern wird aber auch be-
tont, dass in jedem Schweizer ein kleiner
Pestalozzi stecke, bis — bei besonders fest-
lichen Anlassen oder dem Ausland gegen-
uber — schliesslich die Behauptung gewagt
wird, die Schweiz sei das Land Pestalozzis.
Ein Mann tritt hervor, Kiinder begeisternder
Botschaft, dem es anderseits nicht gelun-
gen ist, sie durchschlagend und dauerhaft
in die Tat umzusetzen. Pestalozzis Idealis-
mus begeistert, weil in jedem Menschen et-
was von einem Idealisten steckt. Jeder
Mensch ist tatsachlich so etwas wie ein
kleiner Pestalozzi. Aber gleichzeitig sind
diesem «kleinen Pestalozzi» die Schwierig-
keiten der Durchsetzung von lIdealen nur
allzu vertraut. Vielleicht scheint es ihm so-
gar unmoglich, ein Ideal zu verwirklichen.
Undankbar ist es jedenfalls, sich fir Ideale
abzumthen, ihre Zielsetzung sei noch so
sinnvoll und notwendig. Deshalb wollen so
viele Menschen, auch wenn in ihnen ein
kleiner Pestalozzi steckt, dennoch keiner
sein.»

Und Sie?

Pestalozzis Leben war, trotz seiner Erfullt-
heit, von einer gewissen Tragik uberschat-
tet. Keine der von ihm eingerichteten Schu-
len hatte Bestand. Widersacher stdrten sein
Wirken und raubten ihm den Seelenfrieden.
Freunde verrieten ihn. Aber seine Misser-
folge, die ihn uns ubrigens so sympathisch
machen, weil sie auch unser Leben beglei-
ten, waren auch in ihm selber begriundet, in



seiner nahezu chaotischen, genialen Natur,
seinem komplizierten und widerspruchsvol-
len Wesen, seiner Tagtrdumerei und prak-
tischen Lebensuntiichtigkeit.

Eine Schmaéahschrift brachte den alten Mann
aufs Krankenlager und zum Tod.

Kurz zuvor hatte er die Worte geschrieben:
«Vaterland, Vaterstadt! H6re mich heute,
hére mich morgen, das ist gleichviel. ..
Einst, ich bin es gewiss, einst nimmst du
das Wort meiner Unschuld, meines Ernstes
und meiner Liebe, so unschriftstellerisch

oder so schlecht schriftstellerisch ich dir es
gegeben, doch mit dem Edelmut auf, der
dem schweizerischen Nationalcharakter nie
mangelt, wenn er sich in einem leiden-
schaftslosen Augenblick ausspricht. Dieser
Augenblick wird kommen, ich hoffe mit Ver-
trauen auf ihn, freilich mit Zuverlassigkeit
nur — hinter meinem Grabe. Pestalozzi, Blir-
ger von Zirich.» Ist dieser Augenblick ge-
kommen? Haben 150 Jahre geniigt, um sei-
ne Ideen wirksam und populédr zu machen?
Die Antwort lberlasse ich Ihnen. CH

«Der Anfang und das Ende meiner Politik ist Erziehung» *

Hermann Levin Goldschmidt

«Gottlob, Stapfer!», so jubelt nach kurzer
Einleitung ein Brief des Jahres 1807 an Phi-
lipp Albert Stapfer, wahrend der Helvetik Mi-
nister der Kiinste und Wissenschaften sowie
bis 1803 Botschafter der Schweiz in Paris,
jetzt ausgeschaltet. Was hier das «Gottlob!»
verkindet, der Ton und der Inhalt dieser
frohen Botschaft will stets mitbedacht sein,
wenn der grundlegende Satz aus der Vor-
rede zum Aufruf «An die Unschuld, den
Ernst und den Edelmut meines Zeitalters
und meines Vaterlandes» angefluhrt wird:
der Anfang und das Ende der Politik Pesta-
lozzis sei Erziehung. Sie ist es, aber nicht
bloss deshalb, weil sie Erziehung ist. Mit
und neben ihr und durch sie hindurch fin-
det der «politische Pestalozzi» seine durch-
aus nicht nur padagogische Revolution ge-
rade so gerettet. Was er hier von ihrem An-
fang auf ihr Ende hin — das noch unvollen-
det aussteht — mit ihrer Saat erhalten und in
ihrer Fruchtbarkeit sich entfalten sieht, ist
die Politik selber ebenfalls als von Grund
aus wirkliche Politik der von Grund aus wirk-
lichen Revolution.

«Gottlob, Stapfer! Wenn die schweizerische
Revolution Kopfs halber der Ubermacht wei-
chen musste, so muss sie dieses Herzens
halber doch nicht also. Wenigstens ein Pro-
dukt ihres Herzens ist unzertrimmert Ubrig
geblieben. So sehr die Opposition es auch

*aus: Hermann Levin Goldschmidt, Pestalozzis
unvollendete Revolution. Novalis-Verlag, Schafi-
hausen 1977, S. 83 ff.

suchte, es gelang ihr doch nicht. Das Sa-
menkorn der Erziehungstendenz, das in die-
ser Zeit mit so viel Eifer ausgesat worden,
ist aufgegangen und steht (Geistes-, Kunst-,
Industrie- und Armenbildung umfassend) in
vollem Wachstum.»

Geboten ist es da, gerade auch Pestalozzi
als Erzieher nicht bloss von sich selber her,
sondern auch aus «dieser Zeit» heraus zu
erfassen, deren entschiedener Mitgestalter
er sein wollte und war, und «diese Zeit» mit
der Geschichte aller Zeiten zu verkntpfen,
deren menschheitliche Emporbildung sein
«Revolutionsubergang» weiterzufiihren ver-
sucht. Klar sich dessen bewusst, was er un-
ternommen hatte, nannte Pestalozzi seine
grosste denkerische Leistung «Nachfor-
schungen uber den Gang der Natur in der
Entwicklung des Menschengeschlechts».
Die folgenden sechs Thesen und ihre sie-
bente, die in dieses Kapitel eingegangen ist,
auf deren Uberschrift sie sich bezog, folgen
der Spur seiner grundsatzlichen Losung ei-
nes begreifbaren «Ganges der Natur» und
einer gestaltbaren «Entwicklung des Men-
schengeschlechts» im Hinblick auf die Er-
ziehung.

Der alternde Weltteil hat die Grunad-
sétze der wahren gesellschaftlichen
Ordnung wie aus dem Gedé&chtnis
verloren.

118



	Zum Geleit

