
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 64 (1977)

Heft: 24

Artikel: Weihnachtscollage über den "lieben Gott"

Autor: Kurz, Paul Konrad

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-535364

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-535364
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


schweizer
schule Halbmonatsschrift fur Erziehung und Unterricht

15. Dezember 1977 64. Jahrgang Nr. 24

Was meinen Sie dazu?

Weihnachtscollage über den «lieben Gott»

Die Rede vom «lieben Gott» begleitet die
meisten von uns von Kind auf. Das Bild vom
«lieben Christ» als Baby unter lieben Eltern,
lieben Hirten, lieben Tieren, lieben Engeln
schenkt sich und verfolgt uns in diesen
Endtagen des Jahres. Das lieblichste Fest in
einer für die meisten Menschen nicht lieben
Zeit bleibt es bis auf weiteres zumindest
hierzulande. Familienfest und Gedenken der
Geburt des Heilandes, die vorübergehende
Gemutserweichung eiskalter Geschäftsleute
und hartgesottener Intellektueller - als ob
das nichts wäre? Erinnerung an eine
geschehene Kindheit, an erlittene Kindheiten
nicht nur in Flüchtlingslagern in Fernost
oder Slumvierteln in Fernwest, sondern
vielleicht hautnah oder sogar in der eigenen
Haut - als ob wir das nicht brauchten?
Ob das Konsequenzen habe, fragte mich
einer, der das politisch verstehen oder
zumindest schreiben wollte, dass man das
politisch verstehen müsse. Ansonsten bleibe
alles privat und also konsequenzlos. Ich lasse

die Disjunktion auf Gegenfragen auflau¬

fen, die den Meinungsmacher irritieren.
«Was essen Sie zu Weihnachten?» fahre ich
fort. «Wieviel lassen Sie sich das Fest
kosten? Laden Sie jemand ein? Wen? Besitzen
Sie (ich sage mit Absicht <besitzen>) Freunde?

Helfen die Ihnen, wenn Sie in Not sind?
Haben Sie einmal gehungert? Wie viele
Tage? Sind Sie zu irgend einer Zeit arm gewesen?

Glauben Sie, dass Sattsein Sie verändert

hat? Haben Sie einmal mit einem
Gastarbeiter über seinen Arbeitsplatz, seine Kinder

gesprochen? Haben Sie sich schon einmal

durch Kinder gestört gefühlt? Wann
haben Sie das letztemal mit Kindern gespielt?»
Ich sagte, das seien Weihnachtsfragen. Jede
Antwort hätte mit Voraussetzungen,
Verhaltensweisen, Erfahrungen, Konsequezen zu
tun.
Mich beschäftigte in diesen Tagen die Rede
vom «lieben Gott», die mögliche Gestalt des
«lieben Christ» in unserer nachaufgeklarten
und industriellen Gesellschaft. Ich lese in
Buchern. Ich versuche, mein Bewusstsein
mit Hilfe gelesener Sätze zu versammeln

Unsern Lesern und Mitarbeitern mochten wir am Ende des Jahrgangs 1977 ein Wort des
herzlichen Dankes sagen. Es war fur den Redaktor kein leichtes Jahr. Zwar erhielt er manche

Anerkennung, aber daneben bedrückt ihn doch der Rückgang an Abonnementen, so
dass die Zukunft unserer Zeitschrift ungewiss bleibt. Darum bitten wir Sie um Ihre Treue
gegenüber der «schweizer schule». Vielleicht erwägen Sie ein Geschenkabonnement für
jemanden aus Ihrem Bekanntenkreis.
Wir freuen uns auf die Fortsetzung unseres Gedankenaustausches und wünschen Ihnen
zum Weihnachtsfest und zum neuen Jahr Gottes Segen und Zuversicht. Mit freundlichem
Gruss Redaktion und Verlag

803



Insgeheim suche ich das «schöne Bild»,
«... dass Gott schön werde», wie jüngst ein
Theologe forderte/ wie die Dichter immer
schon dachten. Man muss die Gegensätze
stehen lassen, die Ungleichheit des
Gleichzeitigen sehen, die Paradoxa zeigen. Zum
Beispiel Geburt und Galgen, wie Ignatius
von Loyola in seinen Exerzitienanweisungen
sagt. Die Geburt von Bethlehem als ein
unsere Existenz betreffendes Ereignis ist weit
weg. Wenn man die Krippenberge und
Stereogeräte abbaut, wird alles fremd. Wer
überwindet wie das Museale des
Weihnachtsfestes? fragt der Zisterzienser
Stephan Reimund Senge:

Im Museum

Heute
kalkweiss die
Backenknochen der Mumie Weihnachten.
Kerzen in den Augenhöhlen,
verwittert Jahrzahl und
Fundort des Schädels.
Der Mund des Märchenerzählers
hat Raum für Geläut,
vollautomatisch und stereo.
Wer gräbt
das Geheimnis aus?2

Die Sinnworte heissen: Mumie, Totenschädel,

Märchenerzähler, Geheimnis. Die ersten
beiden Strophen vergleichen das Fest mit
einer Mumie. Sie setzen die Metapher als
abgekürzten Vergleich, bauen das Bild des
mumifizierten Schädels aus. Die dritte Strophe

setzt einen Märchenerzähler zur Mumie
Weihnachten in Beziehung. Er ist kein naiver
Märchenerzähler, sondern ein vollmundiger,
der «Raum hat für Geläut». Das Attribut
«vollautomatisch und stereo» kann sich auf
«Geläut» und auf «Mund» beziehen.

Es qualifiziert zuletzt den Märchenerzähler,
seine Rede, seine Geschichte. Weihnachten,
sagt das Gedicht, ist kein Stereo-Märchen,
eher eine «Mumie». Sie muss (4. Str.)
ausgegraben, erforscht, gezeigt, erklärt werden.
Wer tut das? Der Pfarrer für seine Gemeinde?

Der Vater für seine Kinder? Der kundigere

Freund für seine weniger kundigen?
Oder jeder für sich und immer wieder, weil
es um ein lebendes «Geheimnis» geht?
Muss einer selbst Erfahrungen machen?

Worte und Ereignisse, Gelesenes und Ge-
schautes vergleicht mit seinen Glaubenserfahrungen

der evangelische Pastor und
Schriftsteller Johann Christoph Hampe in
seinem neuen Essayband3. Er denkt an die
diskutierenden jungen Leute, an Wallfahrer,
die in Indien ihren Guru suchen. War Jesus
lieb? fragt er, als der Meister den wohlhabenden

jungen Mann, der mit ihm diskutieren

und aufs Ganze gehen wollte, provozierte,
sein ganzes bisheriges Leben aufzugeben?

Der gute Mensch Jesus ist unter jungen

Menschen gefragt.
«Nach zweitausend Jahren Kirche aus Holz
und Stein und Edelstein wollen sie wieder
auf ihn, den Nomaden aus dem Stall, blik-
ken, um Menschen zu werden, Leben zu
haben, an ihm ablesen: Sanftmütigkeit,
Friedfertigkeit, Leisesein, Nichts-für-sich-Wollen
und vor allem Frei-Sein. Nach zweitausend
Jahren schwer verdaubarer Dogmatik wollen

sie es wieder traulich haben zu seinen
Füssen, vom guten Hirten behütet sein, mit
ihm ziehen, dem besseren Menschen, dem
Menschen wie unsereins, dem guten.»
Jesus war gut, ohne Frage. Aber er war
anders gut als in unserem üblichen Wortgebrauch.

Wenn wir von Franz von Assisi
sagen, dass er gut war, oder von Mutter Teresa
in Kalkutta, dass sie gut ist, dann nimmt das
Wort einen anderen Kontext, eine andere
Aura an. Wir spüren den qualitativen
Unterschied, den wir mehr ahnen als benennen
können mit Worten wie wurzelhaft, umfassend

oder aus dem Innersten. Wir meinen
ein Gutsein, das eine so intensive Gegenwart

ausstrahlt, dass sie einen anrührt und
transzendiert. Jesus war gut. Lieb dagegen,
lieb in jenem verharmlosten Sinn, in dem
das späte Bürgertum seit dem 19. Jahrhundert

das Wort gebraucht, war er nicht. Wenn
das Attribut die Distanz ungemäss verringert,

das Kriterium der richtenden Wahrheit
ausschliesst, Vertraulichkeit bis zur
Anbiederung erlaubt, ist es ungeeignet, eine Qualität

der Beziehung des göttlichen Du zum
Menschen auszusagen.
Man frage sich einmal, war der Jahwe-Gott
des Alten Testaments zu Moses oder Elias
oder Jesajas oder zu einer der namentlich
erwähnten Frauen lieb? Natürlich nicht, sagt
der religionsgeschichtlich gebildete Christ.
Das war dem Neuen Testament vorbehalten. 804



War - so fragen wir dann weiter - Jesus zu
Petrus lieb, zu Matthäus oder zu Johannes?
Er hat sie geliebt, jeden auf die ihm mögliche

und den Jünger-Freund erfüllende Weise.

Er hat den jünglinghaften, unverheirateten
Johannes zuletzt in besonderer Weise

in seine Nähe gelassen. Aber war er zu ihm
«lieb»? Ich glaube, wer ein differenziertes
Sprachbewusstsein hat, wird sich auch hier
vor dem Attribut hüten. Scheu vor dem zu
Bezeichnenden verbietet das schal gewordene

Wort. Als Luther das Wort gebrauchte,
zum Beispiel in seinem Weihnachtslied
«Gelobet seystu Jhesu Christ» hatte das Wort
Sinn. Da schmeckte es, schloss es Glaube,
sogar Freude und Hoffnung ein. Die beiden
letzten Strophen lauten in ihrem ursprünglichen

Sprachstand:

Er ist auff erden kommen arm /
dass er unser sich erbarm /
Und ynn dem hymmel machet reych l
und seynen lieben engein gleich /

Kyrio.
Das hat er alles uns gethan I

seyn gross lieb zu zeygen an /
Des frew sich alle Christenheyt /

und danck yhm des ynn ewickeyt I

Kyrioleys.

Hier ist, nachdem erst durch die Mystik des
ausgehenden Mittelalters und die Devotio
moderna ein grösserer affektiver Wortschatz
in den Sprachgebrauch (und zwar primär in
den religiösen) Eingang gefunden hatte, das
Wort «lieb» möglich. Mehr, es ist ein kreativer

Akt, eine sprachliche Tat. Heute sollten

die meisten Menschen unserer Sprachregion

eine Zeitlang ohne den «lieben» Gott,
ohne den «lieben» Jesus und ohne das «liebe»

Jesulein auskommen. Die Aussparung
des Attributs könnte bei bewusst Sprechenden

ein religiöser Akt sein.

Ich finde den Verzicht auf blosse Wiederholung

eines vorhandenen religiösen Vokabulars,

die Anstrengung gegenüber einer von
jeder Zeit (zumindest zum Teil) neu zu
findenden Sprache zum Beispiel bei Wilhelm
Willms. In seinen eben erschienenen
Bausteinen zu Gottesdiensten mit Kindern und
Familien erzählt er die Hirtengeschichte
nach Lukas neu. Ein Ausschnitt daraus:

eines tages kam ein engeI nach heinsberg
er war zugezogen
wo er richtig herkam wusste keiner
er arbeitete bei <glanzstoff>
er war ganz anders
er war ganz einfach
dass man nicht mehr mitkam
einige arbeiter bei <glanzstoff> sagten
«ein enge! für uns»
andere sagten das gegenteil
«ein verrückter
ein kommunist
alles teilt er
ein revolutionär
ein gefährlicher typ»
alle aber
auf deren seite er stand
die armen
(und wer wäre das eigentlich nicht)
flogen auf ihn zu
bekamen selbst Hügel
sie waren ganz ohr
sie nahmen alles was er sagte
und tat
begierig auf
alles was dieser zugezogene enget
sagte und tat
es bildete sich bei <glanzstoff>
um diesen enge! ein kreis
eine gruppe
und in dieser gruppe
sahen sie alles anders
sie waren nicht mehr blind füreinander
sie waren nicht mehr taub füreinander
sie waren nicht mehr fühllos
und nicht mehr stumm ...4

Mit den Mitteln sprachlicher Reduktion und
konjunktionsloser Reihung wird hier eine
alte Geschichte neu erzählt, lokalisiert,
verfremdet. Verwunderung stellt sich ein,
Nachdenken, Staunen. Das Anknüpfen an eine
bildliche Engelvorstellung erscheint Kindern
gegenüber sinnvoll. Man könnte für Erwachsene

die Geschichte weiter verfremden,
indem man die Engelvorstellung auslässt und
das Anderssein des Ankommenden ohne
bereits vorhandene Namen, Vorstellungen
beschreibt, also beginnend: «Eines Tages kam
einer nach Heinsberg ...» (ein Ort zwischen
Köln und Aachen, wo Willms Pfarrer ist).
Oder er erzählt die Geschichte von der
Herbergssuche und Geburt. Die schlimmen Ver-



wandten, den hartherzigen Wirt, den moosig
angewärmten Stall kennen wir. So erzählt,
löst die Geschichte wenig oder nichts aus.
Willms verfremdet sie, indem er aktualisiert,
das Milieu verändert. Da will eine schwangere

Frau in ihrer Not ihr Kind in einer
Kapelle zur Welt bringen. Ein Mann und eine
Frau machen ernsthaft Anstalten zur Entbindung.

Die Putzfrau (es könnte auch ein Herr
Pfarrer sein) ruft die Polizei. Die kommt und
stellt als erste Frage: Name Beruf wohnhaft
zuletzt beschäftigt? Die Nichtehrbarkeit wird
polizeilich und nachbarlich festgestellt. Ist
solche Niederkunft lieb? die Mutter? der
Vater? das zweifellos nicht hygienisch
gereinigte Baby? Ich frage mich, warum wir
Weihnachten immer so unrealistisch feiern
wollen. Schliessen sich Fest und realistisches

Gedenken aus? Was ist das für eine
Feier, wenn sie die Realität ihres Gegenstandes

nicht aushält?

Vergangenes Jahr lud Horst Nitschke aus
Gütersloh Beiträger ein zum Thema «Wie
war das mit dem lieben Gott?»5. Die
Antworten von namhaften Publizisten, Professoren,

Theologen, Schriftstellern sind
inzwischen als Buch erschienen. «War er lieb?
Blieb er lieb? Hat er sich gewandelt? Ist
Rückkehr zum Kinderglauben erwünscht
oder Aufbruch und Fortschritt weg aus dem
Kinderhaus? Hat das Fundament getragen -
oder musste Bailast abgeworfen werden?»,
fragt der Herausgeber in seiner Einleitung.
Oder ist, wie Teilhard de Chardin meint,
«Gott nur nach vorwärts interessant»? Bevor

ich die Kindheitsgeschichte von
Albrecht Goes am Anfang und die köstlich
ironischen Briefe von Kurt Marti am Ende des
Buches lese, denke ich an die als Buch
erschienenen Kinderbriefe «An den lieben
Gott».6 Realistisch: «Lieber Gott! Mein Vati
sagt, er möchte für nichts in der Welt Deinen
Posten haben. Er ist Elektrotechniker. Könntest

Du nicht dafür sorgen, dass er nicht so
viel arbeiten muss? Ihr solltet beide nicht
so schwer arbeiten. Deine Patricia.» Oder
«Lieber Gott, ich möchte wetten, dass Du
noch nie Diät essen musstest. Ich hab's
langsam satt. Andrea.» Weihnachtlich und
von nicht geringem bildlichem Einfluss: «Lieber

Gott, wer hat eigentlich Weihnachten
erfunden? Es ist zu schön. Warst Du es? Ich
mag die Engel mit den Goldflügeln an unse¬

rem Christbaum besonders gern. Deine
Felicitas.»

Die Kinder hier kommen mit dem «lieben
Gott» problemlos zurecht. Hatten sie liebende

Eltern, so dass die Übertragung der
sichtbaren Liebe auf die weniger sichtbare un-
reflektiert möglich war? Hatten sie Eltern,
die die Vorstellung von einem «lieben Gott»
umso notwendiger machten? Ich glaube, es
gibt heute frühreife Kinder, die mit dem «lieben

Gott» nichts mehr anfangen können.
«Warum gibt er, wenn er lieb ist», hörte ich
ein Kind sagen, «mir keinen Papi?» «Warum
muss meine Mutter den ganzen Tag arbeiten,

um Geld zu verdienen?» Die Theodizee-
frage, die Geschichtsfrage, die Weltfrage
mit der ausdrücklichen Absage oder
enttäuschten Anfrage an den «lieben Gott».

Zum Beispiel beim jungen Brecht in der
blasphemisch aufbegehrenden <Hymne an
Gott>: «Du aber thronst ewig und unsichtbar

I Strahlend und grausam über dem ewigen

Plan.» Nach 1945 klagt Wolfgang
Borchels Heimkehrer Beckmann (in <Draussen
vor der Tün, 1947) den «lieben Gott» an:

«.. Aber ich sage nicht Lieber Gott, du, ich
kenne keinen, der ein lieber Gott ist, du!..
Warst du lieb, als du meinen Jungen, der
gerade ein Jahr alt war, als du meinen kleinen

Jungen von einer Bombe zerreissen
liesst? Warst du lieb, als du ihn ermorden
liesst, lieber Gott, ja?... Wo warst du
eigentlich, als die Bomben brüllten, lieber
Gott? Oder warst du lieb, als von meinem
Spähtrupp elf Mann fehlten? Elf Mann zu
wenig, lieber Gott, und du warst gar nicht
da, lieber Gott. Die elf Mann haben gewiss
laut geschrieen in den einsamen Wald, aber
du warst nicht da, einfach nicht da, lieber
Gott. Warst du in Stalingrad lieb, lieber Gott,
warst du da lieb, wie? Wann warst du denn
eigentlich lieb, Gott, wann? Hast du dich
jemals um uns gekümmert, Gott?»
Brecht und Borcherts Beckmann-Gestalt
greifen den «lieben Gott» direkt an. Günther
Grass ironisiert ihn im Roman <D/'e Blech-
trommeh und im Gedicht. «Unter dem
Kaffeewärmer sitzt der liebe Gott I und kann es
nicht verhindern / dass er langsam kalt und
böse wird.»

Gottesneurose

Die schärfste Abrechnung mit dem «lieben 806



Gott» geschah jüngst von psychoanalytischer
Seite. Tilmann Moser, bekannt geworden

durch seine Selbstanalyse <Lehrjahre
auf der Couch>, berichtet in einer zweiten,
tiefer greifenden Analyse seine Gottesneurose,

die er als Kind und junger Mann
erfuhr. Als Kind engstirniger, rigider und
ausserhalb eines bescheidenen Forrnelvorrats
sprachloser (protestantischer) frommer
Eltern erfuhr er eine «Gottesvergiftung». Sie
hinderte ihn, sich selbst zu finden und andere

als Mitmenschen und Partner zu suchen.
Sein Brief an den «lieben Gott» beginnt:
«Lieber Gott, ich möchte mit einem Fluch
beginnen oder mit einer Beschimpfung, die
mir bald Erleichterung brächte. Eine Art
innere Explosion müsste es werden, die dich
zerfetzte... Du warst eine solche
Enttäuschung, ein solcher Betrug in meinem
Leben, dass ich, als ich ganz allmählich und
unter Qualen dahinterkam, dich links liegen
liess. Du warst einst so fürchterlich real,
neben Vater und Mutter die wichtigste Figur
in meinem Kinderleben. Du hast überlebt in
meiner seelischen Struktur: ganze Gewölbe,
Verehrungsthrone, innere Zimmer- und
Kapellenfluchten wurden für dich angelegt. Du
haustest in mir wir ein Gift, von dem sich
der Körper nie befreien konnte. Du wohntest
in mir als mein Selbsthass. Du bist in mich
eingezogen wie eine schwer heilbare Krankheit,

als mein Körper und meine Seele klein
waren. Beide wurden, entgegen einer freieren

Bestimmung, zu deiner Wohnung
gemacht. Es gab Jahre, wo ich dir mein Leben
weihen wollte, wo zwischen dir und mir
verhandelt wurde über einen Erwählungsver-
trag
Ein Teil meines Hasses auf meine Familie
rührt daher, dass sie mir die Gotteskrankheit

eingegeben hat. Du wurdest mir
eingeträufelt, kaum dass die ersten Zeichen der
Empfänglichkeit, der Verwundbarkeit sichtbar

wurden. Das Anwachsen der Krankheit
wurde, alter Familientradition gemäss, mit
Freude betrachtet. Sie haben das Wuchern
der Tumore in meiner Seele nach dem
Kalender des Kirchenjahres verfolgt und
gefeiert. Diese Feste waren die Höhepunkte
des Krankheitsverlaufs
Du gedeihst in den Hohlräumen sozialer
Ohnmacht und Unwissenheit. Du blühst aus
der Lebensangst meiner Vorfahren, aus al¬

lem Unverstandenen, das sie heimgesucht
hat, vor allem aber: aus ihrer Ungeborgen-
heit, aus ihren seelischen Entbehrungen,
gegen die sie sich wie eine riesige Plombe in
einen faulenden Zahn gesetzt haben »7

Mosers Abrechnung mit dem «lieben Gott»
seiner Kindheit ist wahrscheinlich der gröss-
te persönliche Fluchpsalm, der in diesem
Jahrhundert in deutscher Sprache geschrieben

wurde. Wenn er den katholischen «lieben

Gott» seiner Schulkameraden freundlicher,

nachgiebiger, menschlicher sieht,
könnte sich ein eilfertiger Apologet sogleich
bestätigt sehen, aber eben nur ein eilfertiger.

Der katholisch aufgewachsene Peter
Handke scheint ähnlich am Gott seiner Kindheit

zu leiden. Wieviel von den Eltern,
Lehrern, von der ganzen Umgebung abhängt,
weiss man. Es gehört zum Erschütternden
einer Lebensgeschichte, dass der allmächtige

«liebe Gott» so sehr ein ohnmächtiger
Gott ist, ein Gott der Eltern, Erzieher, Pfarrer,

der Autoritäten und Verführer aller
Couleurs.

War Gott ein lieber Gott? Die meisten
Beiträger des Buches von Nitschke bejahen das
in irgend einer Form. Manche berichten von
einer Krise im späteren Leben, alle von
einer Weiterentwicklung des Gottesbildes.
Kommt der relativ einmütige Tenor der
Aussagen vielleicht daher, dass die meisten
Beiträger einem gebildeten Bürgerhaus
entstammen? Humorvoll schreibt Kurt Marti
einen Brief an den «lieben Gott», einen zweiten

an Herrn Dr. Nitschke, in dem er
ironisch mitteilt, auf den ersten Brief sei keine
Antwort eingetroffen. Dann schreibt er: «Ich
bin in einer Geborgenheit aufgewachsen, die
Gott kaum verbalisiert, ihn aber - so glaube
ich - als Liebe, als Solidarität und Verläss-
lichkeit vorausgesetzt hat. Ein Glücksfall,
wie mir scheint.» Später allerdings, im
Religionsunterricht sei ihm ein Gott angeboten
worden, gegen den er rebelliert habe, ein
«kleinlicher», heute würde er sagen «ein
bourgeoiser Gott». Ein anderer Autor, Rudolf
Otto Wiemer, christlicher Lyriker von Rang,
setzt seine «Anfrage wegen eines Adjektivs»
in Verse. Die Theodizeefragen sind ihm
bekannt, die eigene Erfahrung auch; Kriege hat
er mitgemacht, Irrenhäuser besucht. Am Ende

bittet er - wen eigentlich? - ironisch,
«... doch sage mir, falls das Adjektiv <lieb>



nicht mehr gilt, (wo es Jahrhunderte / doch
im Schwange war, trotz Herrn Hiobs Geheul
und trotz Golgotha) - sage mir, Gott, wie
soll ich dich nennen?»
Gabriele Wohmann hat in ihrem Roman
<Schönes Gehege> (1975) die für literarische
Ohren provozierenden Sätze geschrieben:
«LIEBER-GOTT-Sagen ist möglich. Das liegt
an mir. Ich habe das geschrieben.»a Aber
durch welche Krisen ist sie selbst, ist ihre
Ich-Figur zuvor gegangen? Welche gnädige
«Atemwende» hat sie erfahren? Wieviele
Jahre, Jahrzehnte konnte sie diesen Satz
literarisch und wahrscheinlich auch persönlich

nicht sagen?
Ist Gott heb? Ist er, weil er hebt - was man
nur selten spurt -, ein lieber Gott? Ich werde
mich hüten, die Frage zu entscheiden. Ich
sehe Grunde, die zur Vorsicht mahnen. Ich
habe Sätze ins Feld gefuhrt, Reiter und
Springer, die dem Wort Schach bieten. Ich
werde nicht mit dem Mikrophon in der Hand
herumlaufen und die Leute in der Fussgängerzone

oder vor der Kirchentür fragen. Ich
möchte dieses Weihnachtsfest ziemlich
gedankenlos verbringen. Ich möchte, wenn ich
die Schaufenster betrachte (eine Welt aus
Schaufenstern), die Postwurfsendungen für
Kinderdörfer öffne, die Leute in der Kirche
anschaue, das Radio einschalte, zum
Mitsingen aufgefordert werde, Dinge, Briefe,

Gesichter, Chore, Lieder fragen: War Gott
lieb? Seid ihr deswegen Ding, Brief, Gesicht,
Chor, Lied, weil er... Vielleicht bringt
mich das Fragen in Kontakt mit dem, was
ich erfahren möchte. Vielleicht verändert
mich die Erfahrung.

Paul Konrad Kurz,
in: «Orientierung», Nr. 23I24, Dez. 1976

Literatur:
1 Rudolf Bohren. Dass Gott schon werde

Praktische Theologie als theologische Ästhetik. Siehe

Orientierung 1976, S 95 f.
2 Stephan Reimund Senge: Geglitten aus

Botschaften. Verlag Himmerod Drucke 1973
3 Johann Christoph Hampe Türen ins Freie

Essays zur Welterfahrung Kaiser-Verlag, München

1976
4 Wilhelm Willms Aus der Luft gegriffen

Bausteine zu Gottesdiensten mit Kindern und Familien.

Verlag Butzon & Bercker 1976.
5 Horst Nitschke Wie war das mit dem lieben

Gott2 Erfahrungen, Erinnerungen, Einsichten.
Gutersloher Verlagshaus Gerd Mohn, Gütersloh
1976

6 Kinder schreiben an den lieben Gott. Gutersloher

Verlagshaus Gerd Mohn, Gütersloh 1976.
7 Tilmann Moser Gottesvergiftung Suhrkamp-

Verlag, Frankfurt 1976
8 Zu Gabriele Wöhrmanns Roman «Schönes Gehege»

siehe Orientierung 1975, S 253 f

Aktuelle Kurzmeldungen der «schweizer schule»

CH: Innerschweizer Erziehungsdirektoren zur
Oberstufenreform und Uni Luzern

Die Innerschweizer Erziehungsdirektorenkonferenz
befasste sich an ihrer Sitzung vom 23

November wiederum mit Fragen der regionalen
Oberstufenreform und mit dem Zentralschweizeri-
schen Universitätsprojekt. Zu beiden Themen
nahm die Konferenz eine umfassende Orientierung

entgegen. Ferner wurde die Frage behandelt,

ob und mit welchem Auftrag der
Zentralschweizerische Beratungsdienst fur Schulfragen
(ZBS) über das Jahr 1979 hinaus fortgeführt werden

soll Die Aufsichtskommission des ZBS hat
der Konferenz in nächster Zeit die entsprechenden

Antrage zu unterbreiten.
Die Sitzung stand letztmals unter dem Vorsitz des

Zuger Erziehungsdirektors Dr Anton Scherer,
dessen zweijährige Prasidialzeit auf Ende dieses
Jahres ablauft Regierungsrat Dr. Scherer hat in
den vergangenen zwei Jahren die Innerschweizerische

Erziehungsdirektorenkonferenz sehr erfolgreich

und konziliant gefuhrt Zu seinem Nachfolger

wählte die Konferenz den Erziehungsdirektor
des Kantons Uri, Regierungsrat Josef Brucker

CH: Schweizer und Gastarbeiter-Lehrer
St. Gallen war kürzlich Schauplatz einer
schweizerisch-auslandischen Lehrertagung. Die Tagung
wurde von der schweizerischen Unesco-Kommis-
sion organisiert und sollte schweizerische und in
der Schweiz wirkende auslandische Lehrer
einander naherbringen Es wurden Probleme und 808


	Weihnachtscollage über den "lieben Gott"

