
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 64 (1977)

Heft: 12: Sprache und Spracherziehung

Artikel: Sprache : verhüllendes oder klärendes Medium?

Autor: Schmid, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-530716

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-530716
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


schweizer
schule Halbmonatsschrift für Erziehung und Unterricht

15. Juni 1977 64. Jahrgang Nr. 12

Sprache und Spracherziehung

Sprache - verhüllendes oder klärendes Medium?*
Peter Schmid

Sprache und Verständigung
Es lassen sich anhand der knappen
Wortverbindung «Sprache und Verständigung»
eine Menge Überlegungen anknüpfen: Sprache

im Dienste der Verständigung; Sprache
als Weg zur Verständigung - freilich als ein
Weg unter andern. Aber auch eine etwas
ungewohntere Feststellung: Sprache, welche

der Verständigung im Wege steht; Sprache

als Quelle von Missverständnissen.
Oder nochmals anders: Verständigung als
übergreifende Voraussetzung der Sprache
überhaupt; Sprache und Verständigung in
ihrem Wechselbezug, usw.
Wenige Worte können es also in sich
haben, zu Denkausflügen nach ganz verschiedenen

Richtungen einzuladen, der Phantasie
freien Raum zu geben. Und ich gehe
wahrscheinlich nicht falsch in der Annahme,
dass der Tagungsleiter unter anderem deshalb

eine solche knappe Formulierung wählte,

damit all die vielfältigen Überlegungen
darin Platz finden können. Was ich hingegen

von der Formulierung des Tagungsthemas
nur vermuten kann, ist in der

Überschrift meines Vortrages eine klar
einkalkulierte Absicht. Was sich zunächst
vielleicht wie eine Scheinfrage anhört, entpuppt
sich bei längerem Nachdenken als ein
Problem mit vielen Lösungsmöglichkeiten, wo-

* Vortrag anlässlich der Herbsttagung des
Vereins der Absolventen des Heilpädagogischen
Seminars Zürich vom 23./24. Oktober 1976. Die
Tagung war dem Thema «Sprache und Verständigung»

gewidmet.

von allerdings die beiden sich zuerst
aufdrängenden Alternativen, jede für sich
allein, gerade nicht zutreffen.
Sprache als klärendes, präzisierendes
Instrument; Sprache als verhüllendes, der
Phantasie Raum gewährendes Element;
Sprache als Tor zu geistiger Auseinandersetzung

- und Sprache als Werkzeug be-
wusster Irreführung: Mit diesen wenigen
Stichworten sei der Rahmen angedeutet,
innerhalb dessen wir uns bewegen wollen. All
dies macht auch schon deutlich, welch
zentrale Stellung die Sprache im menschlichen
Leben einnimmt. Sie ist nicht bloss eine
angelernte Fähigkeit unter andern, sondern
spezifischer Ausdruck des Menschen. So
wie der aufrechte Gang des Menschen nicht
einfach eine im Laufe von Jahrhunderttausenden

erworbene Haltung ist, sondern mit
der Art seiner Weltbetrachtung, des Schauens,

zusammenhängt, so ist auch die Sprache

etwas immer schon zum Menschen
Gehörendes, welche ihn erst zum Menschen
macht, und ohne welche er nicht zum
Menschen wird.
Sich der Sprache bedienen können heisst
nicht nur, fehlerfrei zu reden und zu schreiben,

sondern sie zur Verfügung zu haben
für die Bewältigung des Lebens überhaupt.
Gerade weil sich der Sinn der Sprache nicht
darin erschöpft, gemeinsam vereinbartes
Werkzeug der Verständigung zu sein, reicht
zu ihrer Förderung das beste Lehrmittel
allein nicht aus. Wichtig ist, dass der Mensch
eine Art Freundschaft mit der Sprache
schliesst, sie auch im Interesse seiner eige-



nen Reifung in ihrer mannigfaltigen
Verwendbarkeit zu nutzen wünscht und zu nutzen

versteht Denn die Sprache dem
Menschen vorzuenthalten heisst so viel wie seiner

Bestimmung im Wege sein. Um dies
naher begründen und in konkreten Einzelheiten

aufzeigen zu können, ist es notwendig,
zunächst einige grundsatzliche Gedanken
zum Wesen der Sprache zu entwickeln.
Pädagogische Folgerungen ergeben sich
nebenbei wie von selbst.

Vom Ursprung der Sprache

Wir betrachten also die Sprache als etwas
zum Menschen Gehörendes. Die Frage nach
dem Ursprung der Sprache kann deshalb
nicht mit der Frage nach dem zeitlichen
Anfang beantwortet werden. «Es hilft
nichts», sagt Wilhelm v. Humboldt, «zu ihrer
Erfindung tausende und abermals Jahrtausende

einzuräumen Damit der Mensch nur
ein einziges Wort wahrhaft, nicht als bloss
sinnlichen Anstoss, sondern als artikulierten,

einen Begriff bezeichnenden Laut
versteht, muss schon die Sprache ganz und
im Zusammenhang in ihm liegen»1. Wie weit
sich auch im Laufe der Zeit unsere Sprache
differenziert haben mag, die Frage wird
immer sein, wie es denn dazu kommen konnte,
dass zwei Wesen unter einem artikulierten
Lautgebilde dasselbe verstehen. Dass es
soweit kommt, ist immer nur unter der Bedingung

möglich, dass vorausgehend das
Ubergreifende einer Sprache schon vorhanden
ist Deshalb gilt auch fur den Taubstummen,
der zwar nicht die Worte, wohl aber die
Sprache schon hat, dass er auf eigene Weise

versuchen wird, diese Sprache auszu-
zeugen
Die Entstehung der Sprache ist aber auch
nicht zu erklaren als ein blosser Akt
gesellschaftlicher Ubereinkunft zum Zwecke
eines reibungslosen Zusammenlebens Es verhält

sich damit wie mit dem Ursprung der
sittlichen Erkenntnis2, der man ja ebenfalls

unterstellt hat, sie ware nur auf gegenseitige

Absprache im Dienste der individuellen

Selbsterhaltung zustandegekommen
Obwohl sie zwar in der Lebenswirklichkeit
nicht selten dahin entartet, kann nicht
bestritten werden, dass in ihr die Chance
einer ungeheuren Entwicklungsmoglichkeit
steckt Sittlichkeit bedeutet ja nicht nur

Kompromiss, sondern Aufbruch zu menschlicher

Erfüllung Fur die Sprache gilt dies
ebenso. Wohl mag sie im Alltagsgebrauch
sehr oft nur ein Instrument der gegenseitigen

Verständigung sein, aber auch eine
Umgebung, in der nur das Allernotwendigste
gesprochen wird, kann niemals ein Beweis
dafür sein, dass Sprache nichts mehr als
ein Werkzeug des gegenseitigen Einvernehmens

sei Auch in der Sprache ist ein Weg
menschlicher Entwicklung bereits
vorgezeichnet, der in Bereiche fuhrt, die über die
Selbst- und Arterhaltung hinausgehen, das
Vitale ubersteigen Die Sprache ist
Ausdruck des Geistes und damit wie dieser
selbst zeugende Macht, deren Grenzen
nicht zum vorneherein abzustecken sind.
Was uns durch die Sprache geöffnet wird,
lasst sich nicht auf das reduzieren, wozu sie
im Moment gerade dient. Ihre Möglichkeiten

im Interesse der Reifung des Menschen
zu erkennen und anzuwenden ist deshalb
ein wahrhaft erzieherisches Anliegen
Sprachforderung im weitesten Sinne soll
erfahrbar machen, dass die Sprache über das
bloss Notwendige im Leben hinausreicht
Sie kann uns Erlebnisbereiche offnen, die
zwar zum Menschsein gehören, die wir aber
auf einem gewissen Stand unserer Reife
uns nicht selbst erschliessen können, wenn
wir nicht schon die Sprache hatten Wir können

das Wesen der Sprache nicht daraus
ableiten, was wir selber gerade mit ihr
anfangen oder wofür sie von Interessengruppen

verwendet wird.
Man hat beispielsweise die Vielfalt der Sprachen

auf der Welt immer wieder als ein
Hindernis fur die gegenseitige Verständigung
unter den Volkern angesehen und sich deshalb

überlegt, ob die Erfindung einer
Universalsprache (Esperanto) diese Probleme
nicht aus dem Wege schaffen konnte Eine
solche künstliche, vom Menschen in
gegenseitiger Ubereinkunft geschaffene Sprache
wäre hingegen ausschliesslich geprägt von
der Absicht allein, die hinter dieser Sprach-
schopfung stände Weil diese Sprache vor
allem fur die Verständigung erfunden worden

ware, konnte sie auch nur knapp
ausreichen fur die Übermittlung dessen, wofür
man sie erfunden hat, und fur nichts weiteres

Ja noch mehr Sie wurde die Welt, das
Leben, ja den Menschen selber immer nur
aus der Perspektive der Nützlichkeit, der 372



technischen Machbarkeit, des Mittels zum
Zweck sehen. In einer kunstlichen Sprache
ist nicht mehr, als der Mensch eben
hineingegeben hat, und so konnte sie eben
nicht etwas erschliessen, das der Mensch
selber noch nicht ist. Eine kunstliche Sprache

wäre ein Hindernis jeder geistigen
Entwicklung, weil sie nicht mehr auszudrucken
vermag als das, wozu sie geschaffen worden

ist.

«Im Anfang war das Wort»

Natürlich könnte jetzt die Frage aufgeworfen
werden, von wem denn unsere Sprache

geschaffen worden ist, wenn eben nicht vom
Menschen. Es wird Sie jetzt stutzig machen,
wenn ich dieser angeblichen
Selbstverständlichkeit den bekannten Anfang des
Johannesevangeliums gegenübersteile: «Im

Anfang war das Wort, und das Wort war bei
Gott, und das Wort war Gott. Dieses war im
Anfang bei Gott. Alle Dinge sind durch
dasselbe geworden, und ohne das Wort ist auch
nicht eines geworden, das geworden ist. In
ihm war Leben, und das Leben war das
Licht fur die Menschen. Und das Licht
scheint in der Finsternis.»
Ich werde Sie jetzt nicht mit der Antwort
abspeisen, die Sprache sei eben ein
Geschenk Gottes und damit basta. Das wurden
Sie als sogenannt unwissenschaftlich
ablehnen Also wird es darum gehen, der
ursprünglichen Bedeutung nachzugehen, welche

diesem Satz zugrunde liegt. Bevor ich
aber daran zu gehen versuche, Ihnen
darzutun, was dies vielleicht in unsere heutige
Sprache ubersetzt und unserer Lebensauffassung

gemäss heisst, möchte ich Sie
zunächst einmal auf den Text selbst aufmerksam

machen. Es werden hier nämlich in
wenigen Worten auch psychologisch wesentliche

Dinge gesagt.
«Das Wort war Gott» erfahrt in der Zwingli-
bibel die Präzisierung: «Das Wort war
gottlichen Wesens». Damit ist eigentlich nochmals

wiederholt, was wir bereits gesagt
haben- Wenn der Mensch planend darangehen
wurde, eine neue Sprache zu erfinden, so
wurde sich diese durch Dürftigkeit und Ein-
dimensionalitat kennzeichnen und den
Menschen daran hindern, über jenen Lebensbereich

hinauszusehen, fur den er seine
kunstliche Sprache geschaffen hat. Dass

das Wort göttlichen Ursprungs ist, heisst
zunächst einmal schlicht, die Sprache
umfasse mehr als was der Mensch gerade für
die Bemeisterung von konkreten Lebenssituationen

benotigt. In ihr lebt etwas, das
schlechterdings nicht machbar ist.
Oder der Passus: «.. und ohne das Wort
ist auch nicht eines (Ding) geworden, das
geworden ist.» Sprache und Erkenntnis
hängen eng miteinander zusammen Erst
wo ich einem Ding einen Namen gebe, mache

ich den letzten und entscheidenden
Schritt, es von andern zu unterscheiden
Vor allem fur das Kind ist das Wort besonders

eng noch mit dem Gegenstand
verbunden Das der Sprache noch nicht machtige

Kind realisiert ja auch die Umgebung
noch nicht als etwas streng von ihm
Getrenntes Sprache entsteht da, wo das Kind
aus seiner ursprünglichen Geborgenheit
herauszufallen beginnt, aus der Geborgenheit,

in welcher Subjekt und Objekt, Ich
und Du noch nicht voneinander getrennt
sind Den Kindern die Welt nahebringen
ohne die Sprache wäre widersinnig Deshalb

hat auch Pestalozzi immer wieder
gefordert, dass neben der wirklichen
Anschauung der Natur die Sprache das erste
Erkenntnismittel des Menschengeschlechts
sei3. Anschauung und Sprache darf man im
Unterricht nie gegeneinander ausspielen.
Und weiter: «In ihm (im Wort) war Leben,
und das Leben war das Licht fur die
Menschen Und das Licht scheint in der Finsternis

» Wenn ich mit Hilfe des Worts die Dinge

erkenne, ihnen ihre Namen gebe, dann
weicht von ihnen das Unheimliche, das
Bedrohliche Denken Sie dabei nur an die
Kosenamen, die man unheimlichen Wesen
auch heute noch zu geben pflegt Im Wort
ist eine Kraft, die die Gefahr bannt. Die
Sprache ist die Möglichkeit, das Unheimliche

fassbar zu machen, mit andern Worten:

die Finsternis aufzuhellen Der Sinn der
Erkenntnis bestand ursprünglich noch in der
Bewältigung der Angst. Die sprachliche
Benennung, der Namensaufruf soll eine un-
fassbare Macht unter Kontrolle bringen
Vielleicht rührt die Überschätzung jeder Art
von Aufklärung noch davon her Sie ersehen

aber auch daraus, welch umfassende
erzieherische und therapeutische Bedeutung
der Sprache zukommt und weshalb es so
wichtig ist, dem Kinde die Sprache beizu-



bringen, mit der es sich in der Gemeinschaft
geborgen weiss und sich seine Umgebung
vertrauter machen kann.
Nun aber zurück zur Bemerkung: «Die Sprache

ist göttlichen Wesens» oder göttlichen
Ursprungs.
Sie haben jetzt wahrscheinlich mit einigem
Erstaunen konstatiert, dass in den erwähnten

Bibelzitaten offenbar ganz moderne
psychologische Erkenntnisse enthalten sind.
Der Evangelist Johannes hat sich aber
keineswegs mit moderner Psychologie
beschäftigt. Daraus folgt, dass in diesen Worten

etwas enthalten ist, das uns erst nach
bald 2000 Jahren bewusst wird. Dies zeigt
besonders eindringlich, wie in der Sprache
eben mehr enthalten sein kann, als was sie
zu sagen vorgibt. Ernst Bloch würde sagen
in der Sprache stecke noch Unabgegolte-
nes, Noch-nicht-Bewusstes, mehr jedenfalls,
als das einzelne Individuum zu fassen
vermöchte. Mit dem Annehmen der Sprache
wird der Mensch nicht einfach fähig, das zu
formulieren, was seiner eigenen Welt
entspringt und entspricht, sondern es gehen
ihm neue Erlebnisbereiche erst auf. Die
Sprache ist in dem Sinne etwas Überindividuelles,

Übermenschliches, weil sie Inhalte
birgt, die der einzelne selber noch nicht
kennt. Wenn nun aber die Sprache etwas
beinhaltet, das der Mensch nicht in sie
hineingelegt hat, so folgert der gläubige
Mensch, muss sie göttlicher Herkunft sein.
Und ein Mensch, der dieses Wortes mächtig

ist (wie eben Jesus oder der Evangelist
Johannes), muss von Gott gesandt sein.

Das Unabgegoltene in der Sprache

Woher nun aber kommt es, dass offenbar in
der Bibel Sätze stehen, deren volle Bedeutung

auch heute noch nicht ganz ergründet
ist"? Der Beweggrund eines Chronisten der
Bibel, etwas niederzuschreiben, entspringt
nicht nur einem blossen Mitteilungsbedürfnis,

einem Weitergeben von Fakten,
sondern der Verkündigung von Geschehnissen,
von denen er ergriffen worden ist, von
Dingen, die er allein nicht auszuloten imstande
ist. Seine Worte sind aber gerade deshalb
inhaltsträchtig, bedeutungsgeladen, noch
gar nicht voll ausgeschöpft und deshalb
zeitlos aktuell.
Aber wir müssen uns gar nicht nur auf das

Buch der Bücher beschranken. Was fur die
Bibel in besonderem Masse gilt, trifft sicher
auch fur die Werke der Dichtkunst, aber
auch für das wirklich bedeutende
wissenschaftliche Werk zu. Es gibt Bucher, die
sind nach ein bis zwei Jahren vergessen,
auch wenn sie Bestseller waren; und es
gibt Bücher, die über Jahrhunderte oder
gar Jahrtausende hinweg modern geblieben
sind Sicher fallen einem dabei die Namen
der grossen Klassiker von der Antike bis
zur neuesten Zeit ein. Alle ihre Werke, die
uns heute noch etwas bedeuten, lassen in
ihrer Sprache eben mehr durchschimmern
als die damaligen zeitlichen und geschichtlich

bedingten Verhaltnisse Aber auch für
die Jugend bietet sich eine vielfältige
Literatur an, die solch Unabgegoltenes birgt;
vor allem ist es immer wieder der unermess-
liche Schatz der Märchen.
Sprachforderung in der Schule müsste unter
anderem auch den Sinn haben, dem Kinde
dieses Unabgegoltene in der Sprache
nahezubringen. Das ist nicht bloss durch den
sogenannt anspruchsvollen und schwer
verständlichen Text zu erreichen Auch hier
gilt das Goethewort, dass alles Grosse und
Edle einfacher Art ist - schlicht im Gehalt
und einfach im sprachlichen Ausdruck.
Immer neue Entdeckungsmöglichkeiten bietet
die Sprache auch dann, wenn die Freude am
Spielerischen und Schöpferischen der Worte

geweckt worden ist.

Die Doppelfunktion der Sprache
Aus den bisherigen grundsätzlichen Bemerkungen

geht nun aber hervor, dass die Sprache

offenbar zwei einander gegensätzliche
Funktionen hat. Einerseits ist es ihr als
einer überindividuellen Macht möglich, dem
einzelnen Menschen, der sich die Sprache
aneignet oder sich mit ihren zeitlosen Werken

auseinandersetzt, Zugang zu einer Welt
zu verschaffen, die er aus sich selber nie
hatte erzeugen können. Sprache ist, um mit
Hegel zu sprechen, ein Produkt des objektiven

Geistes, das heisst: in ihr steckt die
Weisheit unzähliger Geschlechter, die vor
uns waren und mit ihr eben nicht nur
angereichertes Erfahrungswissen, sondern auch
Erlebnisse, die man nicht einfach begreifen
kann, sondern von denen man sich ergreifen

lassen muss. Die Sprache spricht also 374



nicht einfach aus, was vorher unausgesprochen
schon da war, sondern sie eröffnet den

Zugang zu Bereichen, die unserem Leben
unter Umstanden bisher noch verschlossen
waren Die Sprache hat eine zeugende Kraft,
indem sie uns den Zugang zu neuen Welten
und Werten ermöglicht.
Auf der andern Seite hat die Sprache
gerade wieder die Tendenz, das Unfassbare,
Unbegreifliche, das die Menschen ängstigt,
durch klare Formulierung und Benennung
zu entschärfen und zu verharmlosen. Sie
bringt das Unheimliche zum Verschwinden,
indem sie Licht in das Dunkel der Ungewiss-
heit bringt Was mit der Sprache erfasst
worden ist, ist unter Kontrolle gebracht,
gefügig, eindeutig festgelegt. «Das Wort
verbessert den Gedanken», hat Nietzsche einmal

gesagt Erst wenn wir einen Gedanken
klar und sauber formuliert haben, ist er als
Gedanke vollkommen. Was wir sprachlich
nicht zu formulieren vermögen, ist noch
nicht zu Ende gedacht. Der Sprache kommt
also auch die Rolle zu, verworrene Gedanken

zu klären, unbestimmte Vorstellungen
zu verdeutlichen, vage Vermutungen zu
präzisieren.

Nun ist aber zu bedenken, dass dies die
Sprache auch dort tut, wo es nicht unbedingt

wunschbar, vielleicht sogar der
Erkenntnis abträglich ist. In dem Moment nämlich,

wo wir sprachlich etwas formuliert
haben, ist der Sachverhalt immer auch schon
vereinfacht worden, oft so, dass er damit
verfälscht wird oder wenigstens zu
Missverstandnissen Anlass gibt Denken Sie zum
Beispiel an Schlagworte, die trotz oder
gerade wegen ihrer Simplifizierung von
Sachverhalten eine enorme Durchschlagskraft
entwickeln können. Jeder Diktator weiss,
dass sich in der Sprache alles und jedes
sagen lasst und erst noch in einer Form,
die fesselt und glaubwürdig erscheint, auch
wenn der Inhalt einer absichtlichen
Täuschung dienen soll.

Diese Zweideutigkeit der Sprache macht
auch den Studenten im Studium der
Fachliteratur immer wieder zu schaffen. Es ist
offenbar nicht jedermanns Sache, auf das
einzugehen, was zwischen den Worten
steht, durch sie hindurchscheint und
verspürt werden sollte. Der Effekt ist nicht selten

der, dass sich Missverständnisse ein¬

stellen, dass man zu Vereinfachungen
Zuflucht nimmt und dem Autor Dinge
unterschiebt, die er anders gemeint hat.
Das Wort verhüllt und klart zugleich. Und
man kann nicht einmal sagen, das eine sei
immer erwünscht und das andere immer
unerwünscht. Das Verhüllende wie das
Klarende in der Sprache kann Chance und
Gefahr zugleich sein. Dies mochte ich etwas
ausführlicher darlegen und gleichzeitig einige

pädagogische Konsequenzen aufzeigen

Die Chance des Verhüllenden

Gehen wir zunächst von einer einfachen
Tatsache aus Man pflegt zu sagen, ein Satz
sei mehr als die Summe der einzelnen Wörter.

Ich kann also die Aussagekraft eines
Satzes nicht erklaren aus den einzelnen
Wortern oder gar Buchstaben, aus denen
er zusammengesetzt ist Der Satz enthalt
etwas völlig Neues, was die Worter fur sich
und als Summe in ihrem blossen Nebeneinander

nicht hergeben können. Wenn wir
einem Gedicht mit grammatikalischen Regeln
naher kommen wollen, dann entschwindet
gerade dasjenige unsern Augen, was das
Gedicht erst lesenswert macht. Das heisst
also, dass im niedergeschriebenen Text nie
klar dasteht, was das Gedicht auszusagen
hat. Und wenn es mich ergreift, dann kann
ich nicht eine genaue Stelle im Gedicht
angeben, die dieses Ergreifende ausmacht Es
ist nirgends auffindbar und eben doch
vorhanden Es spricht mich an, obwohl es nicht
in den Worten, sondern gleichsam zwischen
den Worten ausgesprochen ist. Es gibt
Gehalte des Lebens, die nicht in Worte gefasst
werden können, die man durch viele Worte
höchstens zerredet, ohne etwas über sie zu
sagen. Gerade jene Liebesszenen gehören
zu den schönsten der Weltliteratur, wo der
Dichter eben im richtigen Moment schweigt.
Er schweigt nicht deshalb, weil es sich nicht
geziemen würde, mehr zu sagen, sondern
weil den Menschen etwas widerfahrt, das
nicht mit Worten allein ausgedrückt werden
kann. Und gerade weil sie sprachlich noch
etwas offen lassen, hat ihr Wort so viel Kraft
und Tiefsinn
Es gibt Erziehungssituationen, in denen es
passend sein kann, nur wenig Worte
anzubringen, die dann gerade dadurch ein
besonderes Gewicht erhalten. Auch das



Schweigenlernen gehört zur Spracherziehung

Durch unnötig vieles Reden verlieren
die Worte an Bedeutung und Gehalt Sie
ziehen alles hervor und machen das, was sie
auszudrucken beabsichtigen, zu nichtssagenden

Gemeinplätzen ohne nachhaltige
Wirkung, zu Platitüden, die zu nichts
verpflichten Die Phantasie setzt nur dann ein,
wenn die Sprache noch Raum dafür offen-
lasst, wenn sie nicht schon alles bis ins
Detail ausformuliert und abgeklärt hat Dann
zwingt die Sprache eben auch zum
Nachdenken Denn um sie verstehen zu können,
muss man bereits ein Stuck weit den Weg
gegangen sein, den sie vorzugeben
beabsichtigt Lichtenberg hat einmal die
lakonische Bemerkung gemacht: «Bücher sind
wie Spiegel; wenn ein Esel hineinschaut,
kann kein Apostel herausschauen » Das
heisst doch eben, dass wir nur dann die
Worte eines Dichters oder Denkers verstehen,

wenn wir bereits selber ein Stuck auf
dem Wege sind, auf welchem uns der Autor
eben vorausgeht. Wo wir in naiver Weise
meinen, ein Buch, ein dichterisches Werk
oder gar die Bibel gebe von sich aus alles
her, ohne dass wir selber uns erst noch darum

bemuhen müssen, es zu verstehen, bleiben

wir immer auf demselben Entwicklungsstand

stehen, und die Sprache der andern
sagt uns immer nur, was wir bereits schon
wissen - also herzlich wenig

Gefahren des Verhüllenden

Wenn nun aber in der Sprache immer schon
mehr steckt, als sie zu sagen vorgibt, so hat
dies dann seine Nachteile, wenn man sie zu
unbedacht verwendet Worte können töten,
sagt man Vielleicht eben auch dann, wenn
man dies gar nicht beabsichtigt «Ich habe
es nicht so gemeint«, sagt unter Umstanden
einer, der über die Wirkung seiner
Bemerkungen nachträglich erstaunt ist Was die
Sprache verhüllt, entzieht sich auch unserer

Kontrolle, entwickelt damit ein Eigenleben

und taucht oft da auf, wo es
unerwünscht und störend wirkt So können auch
unbedachte Worte Geistern rufen, die man
dann nicht mehr los wird, Geister im Sinne
von provozierten Missverstandnissen. Diese
Gefahr besteht in besonderer Weise bei
Diskussionen, wenn man sich nicht vorher auf
ganz bestimmte eng umschriebene Defini¬

tionen von Begriffen einigt. Jeder versteht
im Grunde genommen unter einer bestimmten

Wortbezeichnung etwas anderes, je nach
dem, wo er aufgewachsen ist und wie er in
der Vergangenheit mit den Dingen konfrontiert

worden ist Leider kommt es nicht selten

so heraus, dass in Verkennung der
Vieldeutigkeit in der Sprache jeder glaubt, er
hatte das Recht, seinen Standpunkt als den
einzig richtigen anzusehen Das Vieldeutige
in der Sprache wird gerade dann zum
Hindernis, wenn man so tut, als beinhalte jeder
Begriff nur einen eng umgrenzten Sachverhalt,

den jedermann als sicheres Wissen und
verlassliche Basis in sich trage
Wenn das Verhüllende der Sprache sich
nicht zum Nachteil auswirken soll, dann
wird es unumgänglich sein, die Vieldeutigkeit

des Worts zunächst einmal anzuerkennen.

Wir können dies bereits mit unsern
Kindern üben, indem wir sie daran gewohnen,
auch auf andere zu hören Sie sollen darin
aber nicht einfach eine Hoflichkeitsform
sehen, die nur ein Verzichten ist, sondern sie
mussten eigentlich im Hinhören den Beitrag
des andern als Bereicherung ihrer eigenen
Ansicht entgegennehmen Das Ziel jeder
Diskussion sollte sein, dass man sich nachher

naher gekommen ist Jeder Diskussions-
teilnehmer musste sich eher bemuhen, das
Gemeinsame erarbeiten zu helfen statt das
Trennende hervorzuheben Und im Wissen
darum, dass in jeder voreiligen und
unbedachten Bemerkung Emotionen geweckt
werden, sich eines sachlichen und klaren
Stils befleissigen

Die Chance des Klärenden

Wir haben bereits an anderer Stelle darauf
hingewiesen, dass das Wort, auch wenn es
eine bestimmte Vieldeutigkeit in sich tragt,
dennoch eben die Dinge, von denen die
Rede ist, konkretisiert Was einmal in Worte
gefasst ist, verliert das Unbestimmte und
Unheimliche Das Wort bedeutet Licht in der
Finsternis Und wo Licht ist, haben wir eine
Situation unter Kontrolle Denken Sie etwa
an das Märchen vom süssen Brei, wo das
erlosende Wort nicht mehr gefunden wurde,
das der uberfliessenden und sich standig
vermehrenden Breimasse hatte Einhalt
gebieten können Der Mensch, der der Sprache

machtig ist, hat die Möglichkeit, den 376



Gefahren zu begegnen, ob sie sich in seiner

Umgebung oder in seinem eigenen
Innern befinden Die Sprache kann die
Probleme und Konflikte fassen, objektivieren
und sie ins richtige Verhältnis zum Ganzen
bringen. Ich gewinne Abstand von dem, was
ich sprachlich ausgedruckt habe. Dem
Heranwachsenden ware zu gönnen, wenn er
wirklich einen Menschen hatte, bei dem er
sich aussprechen kann. Notfalls kann auch
das Tagebuch eine psychokathartische
Wirkung haben
Die Sprache ist nicht bloss Mittel zur
Verständigung. Sie befreit von der Angst, sie
kann das unfassbar Gefahrvolle bannen
Deshalb ist auch eine Sprachstörung nicht
einfach ein peripheres Leiden, eine äussere
Ungeschicklichkeit, die sonst keine weiteren

Folgen hatte Sprachstörungen können
Grund zu einer allgemeinen Entwicklungshemmung

werden Wer nicht richtig sprechen

kann und sich deshalb auch nicht
mehr zu sprechen getraut, verfugt über
weniger Möglichkeiten, seine Konflikte und
Ängste zu verarbeiten Denken Sie an den
schweren Stotterer, der seinen Korper
immer heftiger zu bewegen beginnt, weil das
Seelische sich nicht genügend in der Sprache

auszudrücken vermag. Die Gebärde
vermag erst dort in den Hintergrund zu
treten, wo im Bau des Satzes ein neuer Weg
im adäquaten sprachlichen Ausdruck sich
anbietet
Von der Sprachforderung hangt es also
auch ab, ob wir unsere Kinder nicht nur zu
tüchtigen, sondern vor allem zu reifen und
mutigen Menschen machen können Die
Sprache entwickelt sich nicht von selbst,
wenn die Umgebung nicht den positiven An-
stoss dazu gibt, beim behinderten Menschen
erst recht nicht
Naturlich muss jeder Mensch seine eigene
Sprache haben, die vor allem seinem
Auffassungsvermögen entspricht. Der
Geistigbehinderte, den man das «Maulbrauchen»
gelehrt hat, wird noch viel weniger in der
Lage sein, das auszudrücken, was ihn
beschäftigt, erfreut oder betrübt Falsch wäre
es aber auch anzunehmen, man dürfe
einem Menschen die Sprache nicht nahebringen,

das müsse von innen heraus kommen,
damit es echt sei Es ist unsere Pflicht,
jedes Kind auf eine Sprachstufe zu heben,
auf der es sich seinen geistigen Möglich¬

keiten entsprechend ausdrucken kann
Vielleicht sind aus dieser Sicht Wortfindungsstörungen,

eingeschränkter Wortschatz und
allgemeine sprachliche Dürftigkeit nicht gar
so harmlos wie es den Anschein machen
konnte

Gefahren des Klärenden

Es gibt wissenschaftliche Disziplinen, in
denen es unerlasslich ist, Dinge und Sachverhalte

genau zu formulieren Jeder geistige
Exkurs baut sich auf sogenannten Definitionen

auf, die jeder fachlich Kompetente
kennt und kennen muss. Das hat den grossen

Vorteil, dass man eben nicht an den
Dingen vorbeiredet, wie das der Fall ist,
wenn jeder Diskussionsteilnehmer andere
Voraussetzungen mitbringt Anstelle der
lebendigen Sprache tritt die Terminologie
Das ist gut so, vorausgesetzt, dass diese
Terminologie nicht auch auf die Umgangssprache

ubergreift und damit auch auf die
Lebenswirklichkeit, die mit solchen Begriffen

nicht auszuloten ist Denken Sie etwa
an Ausdrucke wie «Kreativität» oder
«Motivation», die heute als Schlagworte die Runde

machen und einem die mühevolle Arbeit
differenzierten Verständnisses abzunehmen
scheinen Den Inbegriff der Simplizifierung
von Sachverhalten bietet die Sensationspresse

Sie druckt mit der Knappheit des
Schlagwortes alles durch denselben Raster
Heinrich Boll sagte einmal über den Sprachstil

der Bild-Zeitung- «Manchmal ist sogar
das, was wahr ist, in dieser Zeitung
erlogen.» Wahrscheinlich wollte er damit eben
andeuten, dass man eine Begebenheit
verfälscht, wo man nur das Vordergrundige in
allen Einzelheiten schildert und dabei das
Menschliche lieblos ausser acht lasst. Letztlich

tut man damit nicht nur den betroffenen
Menschen Unrecht, sondern schadet auch
der Sprache selbst Mit der Zeit kann der
Mensch in den Worten nicht mehr Tieferes
finden, als was die Sensationspresse aus
ihnen gemacht hat
Es ist deshalb besonders notwendig, dass
wir in der Schule auch jene Sprache pflegen,

die von Natur aus besonders gemütsnah

ist die Muttersprache, unsere Mundart
im Gegensatz zu allen spater erlernten Sprachen

Wir haben unsere Muttersprache
empfangen zu einer Zeit, als wir die Umwelt



noch als besonders beseelt und
bedeutungsgeladen erlebt haben. In unserer
Muttersprache schwingt deshalb immer noch
diese Vielfalt und Erlebnistiefe mit. Auch
hier ist es um nichts weniger erforderlich,
dass sie auch gut, das heisst grammatikalisch

und stilistisch einwandfrei gesprochen
wird Differenzierte sprachliche Ausdrucks-
moglichkeit und differenziertes Erleben
bedingen sich gegenseitig.

Dichtung und Fachsprache

Indem wir nun das Positive und Negative
des Verhüllenden bzw des Klärenden der
Sprache dargelegt haben, zeigt sich nun,
dass nicht das eine gegen das andere
ausgespielt werden kann. Je nach dem, wofür
die Sprache Verwendung finden soil, wird
immer eines von beiden mehr im Vordergrund

stehen Gerade in den beiden Extremen

Dichtung und Fachsprache mit ihren
grundsätzlich verschiedenen Intentionen
lässt sich dies besonders deutlich zeigen.
Der Dichter verdankt Gehalt und Aussagekraft

seiner Werke unter anderem dem
Verhüllenden der Sprache, der Wissenschaftler
hingegen verlässt sich in seinen präzisen
Formulierungen auf das Klarende der Sora-
che Ich mochte beides etwas näher erläutern.

Es besteht ein etymologischer Zusammenhang

zwischen «dichten» und «dicht».
«Dicht» hängt wiederum zusammen mit
«gedeihen». Man darf demnach Dichtung als
Sprache in konzentrierter Form bezeichnen.
Der Dichter versucht ja gerade, in wenigen
Worten Situationen, Stimmungen, Charakteren

umfassend und wesensgerecht einzu-
fangen Darin liegt die Fruchtbarkeit seiner
Sprache Nehmen wir zum Beispiel ein
Herbstgedicht etwa den «Septembermorgen»

von Mörike. Das ist nicht einfach der
sich ankündigende Herbst im süddeutschen
Raum, das ist der Spätsommer auch bei
uns oder wo auch immer; das ist nicht
einfach der Septembermorgen jenes Jahres,
in welchem Mörike sein Gedicht geschrieben

hat. Das sind alle Herbste zusammen,
in diesen wenigen Zeilen liegt das Wesen
des Herbstes, wo und wann dieser sich auch
ankündigen mag Die knapp gehaltenen
Dichterworte scheinen auf den ersten Blick
wenig mitzuteilen. Dennoch ist ihnen durch

ihre symbolische Kraft mehr Gewicht
verliehen, ihr Erkenntniswert bedeutend hoher
als der einer detaillierten Beschreibung.
Daraus entsteht nun die scheinbar paradoxe

Situation, dass das Dichterwort,
indem es verhüllt, unter Umstanden gerade
zu mehr Aussagekraft gelangt. Verdichtete
Anschauung fuhrt zu umfassenderer
Erkenntnis, zu einer Erkenntnis, die nicht
bloss Aufklarung ist, sondern innerlich
verwandelt und das Leben im positiven Sinne
verändert
Die Funktion der Fachsprache ist von grundlegend

anderer Art. Ihr geht es darum,
einen klar abgegrenzten Sachverhalt sprachlich

möglichst genau wiederzugeben. Sie
baut deshalb auf allgemeingültigen Definitionen

und eindeutig abgegrenzten Begriffen

auf. Ihre Absicht besteht in der
möglichst weiten Verbreitung wissenschaftlicher
Ergebnisse, und zwar in einer Form, die zu
keinerlei Missverständnissen Anlass geben
kann. Nun darf aber eines nicht vergessen
werden' Diese wissenschaftlichen Terminologien,

so wichtig sie auch für die
Forschungsarbeit sind, vermögen eben nur in
einem sehr begrenzten Rahmen erkenntniswirksam

zu werden. Die medizinische
Fachsprache, die sicher entscheidend zu den
heutigen Errungenschaften der ärztlichen
Kunst beigetragen hat, hat wesentliche
Erkenntnisse über den Menschen festgehalten,

aber eben nur über den Menschen als
Leibwesen. Und die Fachsprachen verschiedener

psychologischer Schulen und
ideologischer Richtungen bestimmen immer schon
im vornherein die Perspektive, unter der sie
den Menschen zu sehen wünschen
Keine von allen Wissenschaften, die sich mit
dem Menschen befassen, kann für sich
allein den Menschen an sich verstehen,
sondern jeweils nur verschiedene Aspekte von
ihm aufzeigen Die wissenschaftliche
Fachsprache erlangt immer nur Präzision auf
Kosten des Ganzen. Daraus ergibt sich nun
ein weiterer scheinbarer Widerspruch Je
mehr sich eine Fachdisziplin bemuht, Klarheit

auf irgend einem Gebiet zu erlangen,
desto mehr ist sie gezwungen, andere
Aspekte zu vernachlässigen. Wissenschaftliche

Terminologie bietet Klarheit in engen
Grenzen auf Kosten einer Gesamtschau. Das
scheinbar Klärende der Sprache wirkt sich
also einengend, verhüllend aus 378



Es muss ein allgemeines erzieherisches
Anliegen sein, dem heranwachsenden
Menschen die Sprache in ihrer ursprünglichen
Vielfalt und symbolischen Kraft nahezubringen,

sei dies nun durch die Pflege der
Muttersprache, durch Weckung der Freude am
spielerischen Gebrauch der Sprache und
nicht zuletzt durch die Sprachwerke der
Dichter von Goethe bis Lisa Tetzner, von
Mörike bis Wilhelm Busch. Denn der Reiz
der Sprache liegt nicht nur in dem, was sie

erschliesst, sondern ebenso in dem, was sie
verbirgt.

Anmerkungen
1 zitiert in: Picard M • Der Mensch und das Wort,

Rentsch-Verlag, Erlenbach-Zurich 1955.
2 vgl. hiezu: Brentano F.: Vom Ursprung sittlicher

Erkenntnis, Hamburg 1934
3 Pestalozzi H Wie Gertrud ihre Kinder lehrt

Pestalozzi-Werke in acht Banden, Erlenbach
1946, S. 191

Sprachdefizit - eine Glosse
Ein unfreundlicher Wintertag in der
Stadt, eine halbe Stunde unerwünschter

Wartezeit Zum Glück ist in der
Nähe eine Silberkugel, eine jener
Gaststätten, wo man schnell und billig

Speis und Trank bekommt Wahrend

ich den Kaffee umrühre, nimmt
an der gegenüberliegenden Theke eine

Mutter mit zwei Kindern Platz Die
Kinder mögen sechs bis zehn Jahre
alt sein. Rasch entschlossen bestellt
die Frau für jedes eine «Aprikosen-
Pih», und ohne mit der Wimper zu
zucken, bringt die Kellnerin auf drei
Tellerchen das, was auf der grossen
Speisekarte mit «Aprikosen-pie»
bezeichnet wird. Wer zu den Eingeweihten

gehört, sagt statt Pih naturlich
Pai; der eine und andere Gast wird
sogar wissen, dass das englische
Wort pie Torte bedeutet, Wahe,
gedeckter Früchtekuchen, manchmal
auch Auflauf oder Pastete Das wären
Wörter, Sachnamen.
Beim Hinausgehen sagt das altere der
beiden Kinder: «Gömmer na zum Taa-
ke?» Take out steht über dem Ver¬

kaufsstand bei der Drehtür - eine
Aufforderung, etwas «mitzunehmen» Die
Mutter wehrt ab: «Hut nöd!»
Taake bedeutet in diesen Kinderköpfen

also Verkaufsstand, Pih bedeutet
Kuchen Wie werden sie sich in der
Schule zurechtfinden, wenn es gilt zu
erzählen und zu beschreiben? Ihr Lehrer

wird sie, wenn er auf der Höhe der
Zeit ist, als «typische Unterschichtkinder»

klassieren. Vielleicht fallen
sie den die Schulhäuser bereisenden
Soziologen und Psychologen in die
Hände, und diese werden dann
feststellen, dass Maxli und Gritli einen
restringierten Code (einen dürftigen
Wortschatz) haben und ein Defizit an
sprachlicher Kompetenz (ein
unzureichendes Ausdrucksvermögen) Sie
werden für beide kompensatorischen
Sprachunterricht fordern zur
Herbeiführung der «Schanzengleichheit».
Das könnte man billiger haben
Beginnend in der Silberkugel.

Paul Sichel

in: SLZ 22, 2. Juni 77

Deskriptive und normative Regeln in der Grammatik*

Elmar Seebold

Ich mochte mit den folgenden Überlegungen

einen Fragenkreis beleuchten, der mehr
am Rande meines Fachgebietes liegt, der
mich aber bei der Ausbildung von Lehrern

sehr beschäftigt hat, nämlich die normative
Einstellung gegenüber der Grammatik. Diesen

Fragenkreis will ich so angehen, dass
ich zunächst kurz schildere, wie die Ver-


	Sprache : verhüllendes oder klärendes Medium?

