
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 63 (1976)

Heft: 16

Artikel: Die Mose-Erzählungen (2. Mose 1-15.21)

Autor: Bühlmann, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-530967

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-530967
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


11 Gerhard Huber: Technik und Verantwortung, in:
Gegenwärtigkeit der Philosophie, Basel 1975,
S. 209.

12 Konrad Lorenz: Die acht Todsünden der
zivilisierten Menschheit, München 1973, S 19 f.

13 E. Becker / G. Jungblut: I. c, S. 221.

14 Ebda.
15 Th. W. Adorno: I. c„ S. 7.
" W. Klafki: Zur Diskussion über Probleme der

Didaktik, in: Rundgespräch, Jg. 1967, H. 3-4,
S. 131-140.

Die Mose-Erzählungen (2. Mose 1-15,21)
Walter Bühlmann

I. Israel in Ägypten

1. Und die Bibel hat doch recht
Im berühmt gewordenen Buch «Und die
Bibel hat doch recht»1 versucht der Autor mit
Vergleichsmaterial der Archäologie
aufzuzeigen, dass die Josephsgeschichte uns
deutlich mache, wie die Israeliten nach
Ägypten kamen.
Unter dem Ansturm von semitischen Stämmen

aus Kanaan und Syrien - man nennt
diese Stämme «Hyksos» - brach in Ägypten
das Mittlere Reich der Pharaonen zusammen.

In diese turbulente Zeit wäre die biblische

Josephsgeschichte und der Aufenthalt
in Ägypten mutmasslich gefallen. Ein Führer
der Jakobsstämme von Israel hätte für eine
Zeitlang im Niital die Herrschaft übernommen.

Anschliessend schweige die Bibel über
einen Zeitraum von 400 Jahren, bis Ramses

II. (1290-1224) kam, der nichts mehr von
Joseph wusste (2. Mose 1,8).
Die Josephsgeschichte sei nicht, wie oft
angenommen werde, eine «Legende»,
sondern die Bibeldarstellung des historischen
Hintergrundes sei echt, bis ins Detail sei
auch das ägyptische Kolorit. So einfach wie
KELLER die Sache vorstellt, ist sie aber
nicht. Eine genaue Untersuchung der
ägyptischen Elemente hat jedoch ergeben, dass
die Josephserzählung weniger Verhältnisse
der Zeit, von der sie erzählt, spiegelt, als die
Verhältnisse der Zeit ihrer Abfassung. Man
weiss, dass zumindest seit dieser Zeit Sa-
lomos zwischen Israel und Ägypten
mannigfache Beziehungen politischer und kultureller

Art bestanden, so dass es ein leichtes
war, die Erzählung mit ägyptischem
Lokalkolorit zu schmücken. Einzelauskünfte über
Israel in Ägypten sind daher in der
Josephsgeschichte nicht enthalten.

2. Einwanderer in Ägypten
Die Wissenschaftler sind sich heute keineswegs

einig, wie der Aufenthalt Israels zu
deuten ist. Nach de VAUX haben sich die
Patriarchen, die vom mesopotamischen
Raum (Harran) herkamen, zwischen 1900 bis
1700 in Palästina niedergelassen. Die
Jakobssöhne wären in der Folge mit der Hyk-
sos-Bewegung im 17. Jh. nach Ägypten
gekommen. Allerdings wären in der Folge
immer wieder neue semitische Gruppen aus
Palästina bis zur Zeit der Unterdrückung
nach Ägypten gestossen2.
Neuestens glaubt man zwar, dass die
semitischen Gruppen kaum so lange Zeit als
eigenständige Gruppe in Ägypten hätten
bestehen können. HERRMANN vermutet, dass
die Landnahme der Väter (Patriarchen) in
Palästina und das Auftauchen semitischer
Gruppen in Ägypten mit der aramäischen
Wanderbewegung, die in der 2. Hälfte des
2. Jahrtausends stattfand, in Beziehung
gebracht werden müsse3. Bei dieser semitischen

Wanderbewegung handelte es sich
um Gruppen, die von der syrisch-arabischen
Wüste aus gingen und deren Ziel es war, in
den langgestreckten Gürtel des fruchtbaren
Kulturlandes vom Persischen Golf über
Mesopotamien bis nach Syrien und Palästina
vorzustossen (fruchtbarer Halbmond; vgl.
die Karte «biblische Länder» in der Schweizer

Schulbibel, S. 12).

Das bedeutet, dass auch die Patriarchen in
eine grosse Nähe zu den Ägypten-Ereignissen

gerückt werden müssen und dass der
Ägyptenaufenthalt selbst nicht eine Angelegenheit

der Jahrhunderte war, sondern unter

Umständen eine Episode, an der einige
Gruppen des späteren Israels beteiligt
waren.



Während jene Gruppen, die auf Syrien und
Palästina stiessen (Patriarchen), dort in
einem längeren Prozess in weniger besiedelten

Gebirgslandern Fuss fassten, hatten es
die Gruppen schwerer, die in den Bereich
der Sinai-Halbinsel eindrangen. Sie fanden
dort einige Wasserstellen und bestenfalls
ein Oasengebiet wie Kadesch vor, das einigen

von ihnen auf Zeit Aufenthalt ermöglichte.

Andere Gruppen drangen weiter westwärts

vor, stiessen aber nicht wie in Syrien
und Palastina auf problemlos aufnahmefähige

Ländereien, sondern erreichten im
Ostdelta die Grenze des ägyptischen Grossreiches

und bekamen es mit seinem
Machtapparat zu tun. An der Ostgrenze dienten
zahlreiche militärische Stützpunkte der
Sicherung des Staatsgebildes gegen Einfälle
oder Angriffe grösserer Heere oder
Völkerschübe. Bereits seit der Mitte des dritten
Jahrtausends scheint eine Mauer, die von
den Bitterseen aus nordwärts bis zum
Mittelmeer verlief, das Land abgeriegelt zu
haben. Diese Mauer wurde im Mittleren Reich
weiter ausgebaut und ist in der ägyptischen
Literatur mehrfach unter dem Namen
«Herrschermauer», «Furstenmauer» belegt. Im
Neuen Reich war Sile, an der Mauer in der
Nähe des Mittelmeeres gelegen, Sitz eines
Kommandanten, der die Oberaufsicht hatte
über die militärischen Grenzposten entlang
der Mauer sowie über die Wüstenpolizei, die
die Wüstenwege nach Palästina kontrollierte.

Die Grenzpolizei hatte in erster Linie dafür

zu sorgen, dass niemand unbemerkt
Ägypten betrat oder verliess Ein aus der
Zeit Merenptahs stammendes Register eines
Grenzbeamten in Sile zeigt, dass jeder
Passant genau kontrolliert und registriert wurde4.

Es war zwar möglich, dass die Grenzposten
den weidesuchenden Stammen fur eine
beschränkte Zeit ins fruchtbare Nildelta Ein-
lass gewahrten. Aber ein Sesshaftwerden
war auf die Dauer ausgeschlossen (vgl.
Schweizer Schulbibel, S. 18: Notleidende
bitten um Aufnahme in Ägypten).

3. Israels Aufenthalt
Dass Teile des israelitischen Volkes in Ägypten

gewesen sind, ist historisch nicht zu
bestreiten. Zwar gibt es keine ägyptischen
Texte oder Inschriften, die ausdrücklich den
Aufenthalt israelitischer Gruppen in Ägyp¬

ten belegen, doch ist aus zahlreichen Quellen

bekannt, dass im Alten Ägypten des 2.

vorchristlichen Jahrtausends immer wieder
Nomadengruppen ins Deltagebiet vordringen

und dort bleiben konnten. Ein Brief
eines ägyptischen Grenzbeamten an seinen
Vorgesetzten gibt uns einen Hinweis:

« Eine andere Mitteilung fur meinen (Herrn)
Wir sind damit fertig geworden, die Schasu-Stam-
me von Edom durch die Festung des Merenptah
in Tkw passieren zu lassen um sie und ihr
Vieh durch den guten Willen des Pharao, der guten

Sonne eines jeden Landes, am Leben zu
erhalten ...».

Es war vor allem der Hunger, der die Nomaden

ins Deltagebiet zwang. Zahlreiche
ägyptische Reliefs und Zeichnungen stellen
solche Nomaden bis auf die Knochen abgemagert

dar. Der kurze Text ist noch in anderer
Hinsicht aufschlussreich. Er stammt aus der
Zeit um 1192 v. Chr., also den ersten
Jahrzehnten nach dem Auszug der israelitischen
Gruppen.
Die Schasu-Nomaden, von denen in ihm die
Rede ist, stammen aus Edom, das heisst
aus dem Raum sudlich des Toten Meeres.
Sie hatten die Sinaihalbinsel durchquert und
kamen zum Ostdelta, wo sie mit behördlicher

Bewilligung Zugang zu gunstigen
Weideplatzen erhielten, und dies in der Gegend,
in der Ex 1,11 die Israeliten angesiedelt hat.
Mit diesen Leuten sind sicher nicht die
Israeliten gemeint, doch ist hier ein Vorgang
fixiert, der dem, was sich mit den israelitischen

Stammen ereignet hatte, wohl recht
genau entspricht.

4. Die neue Residenz des Ramses IL:
Pi-Ramses

Nachdem Ramses II. (1290-1224) mit den
Hethitern Frieden geschlossen hatte,
verlegte er aus machtpolitischen Überlegungen
seine Regierungszentren von Theben ins
nordöstliche Nildelta. Die Lage der neuen
Residenz «Haus des Ramses» (Pi-Ramses)
war für die Palästinapolitik Ägyptens strategisch

viel günstiger. Der Bau von Pi-Ramses,

von dem auch 2. Mose 1,11 spricht,
wird in einer Reihe ägyptischer Texte
besungen In einem Lied heisst es etwa:
«Seine Majestät hat sich ein Schloss gebaut
(Gross an Siegen) ist sein Name Es liegt
zwischen Palästina und Ägypten und ist voll von



Nahrung und Speisen. Es gleicht Hermonthis, und
seine Dauer ist die von Memphis. Die Sonne geht
in seinem Horizont auf und geht in seinem Innern
unter. Alle Leute haben ihre Städte verlassen und
sind in seiner Nachbarschaft angesiedelt Sein
westlicher Teil ist der Tempel des Amun, sein
sudlicher der Tempel des Seth. Astarte ist an
seiner Morgenseite und Uto auf seiner Nordseite
Das Schloss, das darin ist, ist wie der Horizont
des Himmels .».

Für die historische Fragestellung ist die Notiz

in 2. Mose 1,11 von grosser Wichtigkeit:

«Es (das Volk) musste fur den Pharao die Vor-
ratsstadte Pithom und Ramses bauen».

Diese Notiz weist in eine Zeit, die als ungefähre

Datierung des Exodus durchaus denkbar,

ja sogar plausibel ist. Neuere
Untersuchungen haben wahrscheinlich gemacht,
dass sich hinter dem biblischen Pithom das
ägyptische pr-ltm «Tempel des Atum»
verbirgt, der auf dem teil el-mashuta im
östlichen Nildelta, im Gebiet des Wadi Tumilat,
zu lokalisieren ist. Der Bau von «Ramses»
dürfte sich auf die obengenannte Anlage
«Pi-Ramses» der Grossraumresidenz Ramses

II. beziehen, zu der auch Magazinanlagen
als Zentrum der wirtschaftlichen Versorgung

gehörten, wie sie 2. Mose 2,11 erwähnt.
Sowohl in den Ruinen des im nördlichen
Ostdelta gelegenen Tanis als auch in dem
20 km südlicheren Kantir und seinen dort
ausgegrabenen Bauten glaubt man die Ram-
ses-Stadt entdeckt zu haben. Die These ist
bestechend, dass diese Deltaresidenz der
Ramessiden eine Grossraumresidenz war,
die sich über ein weites Terrain verteilte
(verglichen mit der Ausdehnung der Residenz

Amenophis IV bei El Amarna).
Es ist anzunehmen, dass die semitische
Gruppe Hebräer), die für eine gewisse
Zeit in Ägypten Aufnahme fand, in den
staatlichen Arbeitsdienst aufgenommen wurde
und am Grossprojekt der Stadt «Pi-Ramses»
mitarbeiten musste.
In einem Papyrus aus jener Zeit scheint
sogar ausdrücklich davon die Rede zu sein,
dass neben Soldaten auch solche Hebräer
am Bau beteiligt gewesen seien:

« Gib Getreideproviant den Leuten des Heeres
und den 'pr.w, welche fur den grossen Pylon
(Tempeltor) von (der Name des Gebäudes ist
nur unvollständig erhalten) (in) r'mssw-mrj- imn
(die Stadt Ramses) Steine ziehen».

Die Frage ist nur, ob 'pr.w Hebräer bedeutet.

Das Wort ist wohl mit dem Akkadischen
hapiru 'apiru verwandt und bezeichnet
eine bestimmte soziale Gruppe. Es sind
nomadische Gruppen, die immer wieder mit
sesshaften Völkern in Kontakt gekommen
sind, sei es kriegerisch, sei es, dass sie sich
um Lohn verdingt haben oder sei es, dass
sie sesshaft geworden sind, aber immer
noch als Fremde gelten.
Man wird nicht mit Sicherheit sagen können,
dass im zitierten Text 'pr.w eindeutig die
israelitischen «Hebräer» meint. Es zeigt sich
jedoch, dass die Ägypter zuzeiten Nomaden
zu Staatsdiensten einstellten und dass man
den Aufenthalt der Israeliten in Ägypten in
diesem Zusammenhang wird sehen dürfen.
Aus ägyptischen Quellen wissen wir, dass
solche «Staatsarbeiter» Löhne in Naturalien
ausbezahlt bekamen. Das Jahreseinkommen
eines einfachen Arbeiters lag über dem
Existenzminimum, bei Fach- und Vorarbeitern

ermöglichte es einen gewissen
Wohlstand.

In der Ramessidenzeit scheint eine Inflation
die wirtschaftliche Lage wesentlich
verschlechtert zu haben. Der Ausfall bzw. die
Verzögerung der Lohnzahlungen und der
allgemeine Preisanstieg führten damals zu
Arbeitskämpfen und Streiks5.
Da es in Ägypten einen eigentlichen
Sklavendienst nicht gab, ist nicht anzunehmen,
dass die Hebräer als Sklaven Arbeit leisten
mussten. Aber dieser staatliche Arbeitsdienst

entsprach keineswegs dem Lebensgefühl

freier Nomaden, und so mussten sie
die Arbeit als Last und Unfreiheit empfinden.

Darüber hinaus wird der Druck des ägyptischen

Staates, der von seinem Selbstverständnis

her alles Fremde assimilieren,
ägyptisieren bzw. verbieten musste, dieser
nomadischen Gruppe die Pflege ihrer eigenen

religiösen Traditionen kaum ermöglicht
haben.
Der Aufenthalt der israelitischen Gruppen in
Ägypten und deren Auszug lässt sich auf
wenige Jahrzehnte genau in die Zeit von
1250-1200 datieren.

II. Mose - eine legendäre Gestalt?

In den ägyptischen Quellen finden wir
nirgends einen Hinweis auf Mose. Alles, was 592



von ihm erzahlt wird, ist israelitische
Volkstradition, innerhalb derer sich viel Legendäres

um die historische Person gerankt hat.

1. Der Name
Sein Name ist sicher ägyptisch. Die Struktur
vieler ägyptischer Namen ist dergestalt,
dass sie durch Zusammensetzung eines
Götternamens mit der Wurzel msy
«gebaren» gebildet sind und durch «der Gott
N.N. ist geboren» bzw. «der Gott N.N. hat
(ihn) geboren» ubersetzt werden können.
Somit bedeutet Ramose: «(der Gott) Re ist
geboren»; Ramses (der Gott) Re hat ihn
geboren» (vgl. auch Thotmose, Ahmose).
Im Namen «Mose» ist der Gottername
weggebrochen, so dass ein gelegentlich auch
im Ägyptischen bezeugter Kurzname daraus

geworden ist.

2 Mose in einem Bmsenkorb
Die Worterklärung von «Mose» in 2 Mose
2,10: «ich habe ihn ja aus dem Wasser
gezogen» trifft wie die meisten alttestament-
lichen Erklärungen sprachlich nicht zu,
sondern versucht, den Namen als Kennzeichnung

seines Tragers auszuweisen. Die
Erzählung enthalt manche märchenhaften
Elemente z. B. dass es gerade die Königstochter

ist, die Mose findet, dass es gelingt,
ausgerechnet die leibliche Mutter zur Amme zu
machen Es gibt verschiedene Parallelen im
Alten Orient Folgendes Beispiel mag dies
zeigen' Von Konig Sargon, dem Begründer
der semitischen Dynastie von Akkad (ca.
2360 v. Chr.), erzählen Keilschrifttexte

«Sargon, der machtige Konig von Akkad bin ich
Meine Mutter war eine Gottesherrin Meinen Vater

kannte ich nicht Es empfing mich die Mutter,

die Gottesherrin Im geheimen gebar sie mich,
setzte mich in ein Kastchen aus Schilf Mit
Erdpech verschloss sie meine Tur und ubergab mich
dem Fluss Dieser flutete nicht über mich hinweg,
sondern hob mich empor und brachte mich zu

Akki, dem Wasserträger. Akki, der Wasserträger,
holte mich herauf Akki nahm mich als seinen
Sohn an, und er erzog mich Dann übte ich
vier Jahre lang die Konigsherrschaft aus »

Ob der biblische Erzähler unsere Geschichte
erdichtet hat oder ob er die

Kindheitsgeschichte des Sargon kannte, ist nicht
ersichtlich. Die Legende von der Rettung des
späteren Königs von Akkad war 100 Jahre

593 vor Mose in Ägypten bekannt. Sicher ent¬

springt die Geschichte von Mose im Binsenkorb

der Erzahlfreude des Orientalen. Sie
gehört zu jenen Erzählungen der Antike, in
denen eine Gottheit den späteren Führer
seines Volkes rettet.
Wer als Retter auftritt, ist selbst in seiner
Kindheit gerettet worden So will es der
Glaube der alten Zeit. Damit will angedeutet
werden, dass grosse Taten ein Geschenk
von oben sind.
Die Geschichte von Mose im Binsenkorb
sagt den Orientalen: Hier ist ein Retter
geboren. Er versteht: Gott hat diesen Mose
gerettet, damit er andere retten, «herausfuhren»

kann (vgl die Parallele im NT: Jesus
wird vor den Schergen des Herodes gerettet

und dadurch selber zum Retter).
So hat die legendenhafte Erzählung eine tiefe

Aussage: Israel hat Mose und seine
Tat als ein Geschenk Gottes verstanden und
geglaubt.

3. Mose - die überlegene Fuhrergestalt
Mose erscheint als Vermittler zwischen der
ägyptischen Staatsmacht und den landfremden

Bedrückten. Nach beiden Richtungen
hat er offenbar feste Verbindung
Er kann als Sohn semitischer Eltern durchaus

schon als Kind in ägyptischen Diensten
gestanden haben oder - was noch eher
möglich ist - von Semiten geboren worden
sein, die in ägyptischen Diensten standen
und deren Kinder dann häufig ägyptische
Namen erhielten Fur diese Rechtspraxis
besitzen wir bereits aus dem mittleren Reich
Dokumente, die Listen semitischer Arbeiter
samt ihren Kindern enthalten, die bei Ägyptern

arbeiteten
Möglicherweise wurde Mose von ägyptischen
Eltern adoptiert und war so seit frühester
Kindheit den Ägyptern verpflichtet. Er trat
für seine rechtlosen «Brüder» ein, beging
dabei sogar einen Mord und verliess aus
Furcht vor den Ägyptern das Land (2. Mose
2,11-22). Er floh, ahnlich dem einstigen
Hofbeamten Sinuhe6, ostwärts in das Gebiet
der nomadisierenden Midiamter, wo er
freundlich aufgenommen wurde.
Es ist durchaus möglich, dass zwischen der
semitischen Gruppe, zu der sich Mose rechnen

konnte, und den in der Wüste lebenden
Midianitern Kontakte bestanden und dass
sie vielleicht sogar verwandtschaftlich
miteinander verbunden waren. Der Hinweis,



dass die Israeliten Ägypten verlassen wollten,

um ihrem Gott in der Wüste ein Fest zu
feiern (2. Mose 3,18; 5,1-3; 7,16; 7,26; 8,16;
9,1.13), mag darauf hindeuten, dass die
Agyptenleute nicht isoliert im Delta lebten,
sondern zu jenen Gruppen gehörten, die
ausserhalb Ägyptens im Umkreis der
Sinaihalbinsel ihre Schwerpunkte hatten. Der
Gott, der dem Mose erschien, war demzufolge

der Gott des Berges im Midianitergebiet,
den die semitischen Elemente in Ägypten
schon vor ihrem Einzug in Ägypten kennenlernten.

Mose verheiratete sich im midianitischen
Gebiet, kehrte aber wieder nach Ägypten
zurück, um einen gottlichen Auftrag zu
erfüllen, der ihm in der Wüste an geheiligter
Stätte zuteil wurde. Er sollte seine Landsleute

aus pharaonischer Fron befreien.

Die Vielseitigkeit und die Funktionsbreite
dieses Mannes - Träger eines ägyptischen
Namens, Fürsprecher für die unterdrückten
«Brüder», Schwiegersohn eines midianitischen

Priesters, Offenbarungsempfänger,
hartnäckiger Verhandlungspartner beim Hofe

und erfolgreicher «Befreier» - haben
längst zum Schluss geführt, dass hier die
Überlieferung einen Mann hochgespielt habe,

der unmöglich dies alles in einer Person
gewesen sein konnte. Aber es ist gar nicht
ausgeschlossen, dass Mose diese Funktionen

innehatte. Es wird in mehreren ägyptischen

Quellen berichtet, dass Ausländer,
die sich in Ägypten niederliessen, in eine
hohe Stellung aufstiegen. Wie wir gesehen
haben, sind die Kontakte zwischen den
Midianitern und den Unterdrückten in Ägypten

nicht ganz auszuschliessen. Wie auch
immer man sich im einzelnen diese Kontaktnahmen

zwischen Wüste und Ägypten im
Falle des Mose zurechtlegen mag, dieser
Mann hatte nur dann Aussicht auf Erfolg,
wenn er mit den Schwierigkeiten am Rande
des ägyptischen Grossreiches ausreichend
vertraut war und mit den Ausziehenden sich
ebenso überzeugend solidarisieren konnte.
Gerade diese Mittlerstellung zwischen beiden

Sphären von Wüste und Kulturland
macht den biblischen Bericht glaubhaft,
und sie passt genau zu den historischen
Voraussetzungen am Ostdeltarand zur Zeit
Ramses' II.

4. Gott macht Mose zu seinem Boten
Die Erzählung von der Berufung des Mose
in 2. Mose 3 gehört zu jenen Stücken der
Bibel, in denen zwei parallele Erzählungen
des gleichen Ereignisses ineinander verarbeitet

sind:
Jahwistische Fassung (2. Mose 3,1 -4a. 5. 7f.
16f)
Elohistische Fassung (2. Mose 3,4b. 6,9-14
[15])
Auch die Priesterschrift (2. Mose 6,1-12;
7,1-7) enthält eine Berufungsgeschichte.
Vergleichen Sie den Text der Schweizer
Schulbibel (jahwistische Fassung) mit der
elohistischen Deutung!

J
Mose wurde Hirt über die Herden seines
Schwiegervaters. Einst trieb er die Schafe weit hinaus,
bis an den Rand der Wüste, und kam an den
Gottesberg. Da sah er plötzlich einen Dornbusch,
der in hellen Flammen stand und doch nicht
verbrannte. Er sagte sich: Ich will doch hingehen
und mir ansehen, warum der Dornbusch nicht
verbrennt; das ist eine sonderbare Erscheinung
Gott sah, dass Mose vom Weg abging, um sich
das anzusehen. Da rief er ihn an und sagte:
Komm hier nicht näher. Zieh Deine Sandalen von
den Füssen, denn da, wo du stehst, ist heiliger
Boden.
Und weiter sagte Gott: Ich habe das Elend meines

Volkes in Ägypten genau gesehen, und ich
habe gehört, wie sie über ihre Sklaventreiber
jammern. Ich kenne ihre Leiden. Ich bin
herabgekommen, um sie aus der Gewalt der Ägypter
zu retten. Ich will sie aus Ägypten hinausführen
in ein gutes und weites Land. Geh und versammle

die Ältesten des Volkes und sprich zu ihnen:
Der Gott eurer Väter ist mir erschienen und
hat gesagt: ich habe beschlossen, euch aus
dem Elend in Ägypten hinauszufuhren.

E

Und Gott rief ihm aus dem Dornbusch zu: Mose,
Mose! Er antwortete: Hier bin ich. Dann sprach
er: Ich bin der Gott deines Vaters, der Gott
Abrahams, der Gott Isaaks und der Gott Jakobs. Da
verhüllte Mose sein Antlitz; denn er fürchtete
sich, Gott anzuschauen
Nun ist das Schreien der Israeliten zu mir
gedrungen, ich habe auch gesehen, wie hart die
Ägypter sie bedrucken. Wohlan, so will ich denn
zum Pharao dich senden, dass du mein Volk,
die Israeliten, aus Ägypten führest. Mose aber
sprach zu Gott: Wer bin ich, dass ich zum Pharao

gehen und die Israeliten aus Ägypten führen
sollte? Er sprach: Ich werde mit dir sein; und 594



dies sei das Zeichen, dass ich es bin, der dich
gesandt hat wenn du das Volk aus Ägypten
fuhrst, werdet ihr an diesem Berge Gott verehren

Da sprach Mose zu Gott Siehe, wenn ich
nun zu den Israeliten komme und ihnen sage
«Der Gott eurer Vater hat mich gesandt» und
wenn sie fragen «Wer ist sein Name9», was soll
ich sagen9 Gott sprach zu Mose «Ich bin, der
ich bin »

Nach der jahwistischen Fassung wird Mose
nicht berufen, das Volk aus Ägypten
herauszufuhren, sondern bloss dazu, zum Volk
zu reden, ihm anzukünden, dass Gott selbst
sein Volk aus der Bedrängnis erretten will.
Mose wird zu einem Boten und nicht zu
einem Fuhrer berufen Damit wird hier deutlich

die Herausfuhrung als Tat Gottes
dargestellt

Anders in der elohistischen Fassung Dort
wird Mose zum Fuhrer berufen (2. Mose
3,10). Auch hier ist Gott selbst Initiant des
Auszugs Aber er bedient sich des Mose in
viel stärkerem Masse.

Nach der Priesterschnft (2. Mose 6) ist die
Berufung Mose offenbar als in Ägypten
geschehend gedacht, wahrend sie nach 2 Mose

3 im Midianiterlande erfolgte
Man hat fur die Erscheinung vom brennenden

Dornbusch verschiedene Erklärungen
versucht. Die Auslegung hat gern an eine
Erscheinung wie das Elmsfeuer gedacht
(eine blitzartige Entladung elektrischer Spannung,

besonders häufig auf Berggipfeln,
Schiffsmasten oder auch an Flugzeugen)
Man hat auch von brennendem Erdgas in
der Nähe des Busches gesprochen, von
einer Pflanze, die selber ein brennendes
Öl absondert oder auch nur von einem
Strauch mit feuerartig leuchtenden Blüten.
Doch all diese Erklärungen ubersehen, dass
unsere Erzählungen eine wunderbare, nicht
erklärbare Erscheinung schildern wollen.
Das Phänomen, das hier als Wunderbares
geschildert wird, will sichtbar machen, dass
Gott hier tatsachlich anwesend ist (vgl
Gotteserscheinung am Sinai durch Blitz,
Feuer und Donner). Die Frage, «wie war das
wirklich9», kann deshalb nicht beantwortet
werden.

5 Die Plagen über Ägypten
5 1 Naturwissenschaftliche Erklärung
Auch die Plagen sind in ägyptischen Quel-

595 len nicht belegt Zwar werden zur Erklärung

der Plagenüberlieferung immer wieder
gewisse Naturerscheinungen angeführt Dazu
gehört etwa die Nachricht, dass Sinkstoffe
aus den äthiopischen Seen den Nil oft
rotbraun färben Ähnlich wird darauf hingewiesen,

dass in Ägypten tatsächlich Frosche
und auch Stechmücken gelegentlich zu
regelrechten Landplagen werden können Zur
Erscheinung der Finsternis wird berichtet,
dass der Chamsin, der Wüstenwind, oft so
grosse Sandmengen vor sich treibt, dass
sie die Sonne verdunkeln und ihr einen matten

gelblichen Schein geben7.
Dies alles ist nicht abzustreiten Solche und
ähnliche Erscheinungen durften auch
zumindest teilweise den Vorstellungshintergrund

fur die Plagenerzahlungen abgegeben
haben, ahnlich wie das Erlebnis einer meso-
potamischen Sturmflut die Darstellung der
babylonischen Sintflut geprägt hat Aber
damit sind die Plagen weder erklart noch
gar historisch nachgewiesen.
Denn die Bibel meint, das Wasser sei wirklich

zu Blut geworden, und zwar nicht nur
das Wasser des Nils, sondern auch das
Wasser in allen Kanälen, Teichen, Wasserbecken

und Gefassen (2 Mose 7,19) Die
Frösche und das Ungeziefer sollen nach den
Angaben der Bibel das ganze Land gefüllt
haben, alle Hauser seien von ihnen voll
gewesen (2 Mose 8,21). Und bei der letzten
Plage ging es nach biblischer Darstellung
nicht nur darum, dass die Sonne einen matten

Schein erhielt, sondern dass es so
stockdunkel war, dass man die Hand vor
den Augen nicht mehr sehen konnte (2 Mose

10,21-23). Das hat mit dem Chamsin
(Wüstenwind) nichts mehr zu tun
Die biblischen Geschichten wollen Wunder
berichten, die nicht erklärbar sind. Wer diese

naturwissenschaftlich beweisen will geht
an der Absicht der Texte vorbei.
Allerdings werden in ihnen keine historischen

Ereignisse geschildert. Die
Volksüberlieferung macht an Legenden der eigenen

Fruhzeit die überwältigende Macht Jahwes

deutlich. Wie in vielen andern Legenden

und Märchen der Weltliteratur werden
damit wesentliche Wahrheiten zum
Ausdruck gebracht.

5 2 Die literarische Gestaltung
Die Geschichten von den Plagen sind in
der vorliegenden Fassung aus verschiede-



nen Parallelerzahlungen zusammengewoben.
Das zeigt sich besonders in den

verschiedenen Doubletten: die Mücken (Plage
3) und die Fliegen (Plage 4); die Epidemie
beim Vieh (Plage 5) und die Epidemie bei
den Menschen und beim Vieh (Plage 6). Es

gibt sogar Doubletten innerhalb derselben
Plagen Bei der ersten Plage ist das Wasser
ungeniessbar: (a) weil es in Blut verwandelt
ist und (b) weil die toten Fische es vergiften.

Ferner gibt es Unmögliches in der
Aufeinanderfolge der Plagen Wenn das ganze
Vieh bei der 5 Plage stirbt, ist es merkwürdig,

wie das Vieh noch in der folgenden
Plage mit Geschwüren befallen und vom
Hagel getroffen wird (Plage 6 und 7).
Auch kann man feststellen, dass einmal Gott
selbst das Wunder vollbringt, das Mose nur
ansagt (Jahwist), ein andermal vollbringt es
Mose (Elohist), ein drittes Mal Aaron
(Priesterschrift). Durch diese Zusammenstellung
der verschiedenen Traditionen erhalten die
Plageerzahlungen in ihrer heutigen Form
eine z. T umständliche Breite und aufs
Gesamte gesehen ein erhebliches Gewicht. Dazu

kommt, dass sich die altistraelitische
Erzähl- und Fabulierkunst an diesem Thema
mit besonderer Freude betätigt hat. Man
konnte mit diesen erzählerischen Mitteln die
Macht Gottes besonders hervorheben.

5 3 Die älteste Exodusgeschichte
Die Ergebnisse der alttestamentlichen
Forschung haben gezeigt, dass das traditionelle
Modell der Vierquellentheorie (J/E/D/P) nicht
mehr genügt
Als älteste greifbare Deutung des Exodus-
Ereignisses kann jedenfalls nicht die jah-
wistische Exodusgeschichte angesprochen
werden. Die in ihr bestehenden Spannungen

verlangen ein Zurückgehen in die
Vorgeschichte vom Jahwisten. Es muss bereits
damals eine Exodusgeschichte vorgelegen
haben Das bedeutet, dass die jahwistische
Exoduserzählung bereits schon eine
Neuinterpretation einer älteren Erzählung ist.
Diese älteste noch greifbare Exodusgeschichte

wird man als ein Dokument der
davidischen Zeit zu sehen haben. Sie ist in
der Sprache des 10. Jahrhunderts verfasst.
Wir führen hier nur die Stellen über die
ägyptischen Plagen an8.

(7,14) Jahwe sprach zu Mose (15) Geh zum Pharao

(16) und du sollst zu ihm sprechen- Jahwe,

der Gott der Hebräer, hat mich zu dir gesandt,
sprechend Entlasse mein Volk, dass sie mir
dienen! (17) Siehe, ich schlage (den Nil), (18) und
der Fisch, der im Nil ist, wird sterben (21) Der
Fisch, der im Nil war, starb
(9,1) Jahwe sprach zu Mose Geh hinein zum
Pharao und du sollst zu ihm reden So spricht
Jahwe, der Gott der Hebräer (3) Siehe, die Hand
Jahwes wird sein gegen dein Vieh, das auf dem
Felde ist, (4) aber von allem, was den Söhnen
Israels ist, wird nicht eines sterben (6) Es starb
alles Vieh der Ägypter, aber von dem Vieh der
Sohne Israels starb nicht eines
(11,1) Jahwe sprach zu Mose- (Geh zu den Söhnen

Israels und sprich zu ihnen (4) So spricht
Jahwe Um Mitternacht gehe ich hinaus mitten
durch Ägypten (5) Da wird sterben alle Erstgeburt

im Lande Ägypten, von der Erstgeburt des
Pharao, der auf seinem Throne sitzt, bis zur
Erstgeburt der Sklavin, die hinter der Handmuhle
sitzt
(12,29) Es war um Mitternacht Da schlug Jahwe
alle Erstgeburt im Lande Ägypten, von der
Erstgeburt des Pharao, der auf seinem Throne sass,
bis zur Erstgeburt des Kriegsgefangenen, der im

Gefängnis sass.

Es ist auffallend, dass in dieser ursprünglichen

Fassung die Plagen viel knapper
erzählt sind und nur drei erwähnt werden: das
Sterben der Fische (2. Mose 7,14-21), des
Viehs (9, 1-16) und der Erstgeburt (11,1-5;
12,29).
Auch von dieser ältesten Darstellung, die
um Jahrhunderte vom eigentlichen Geschehen

auseinanderliegt, kann nicht mit
Bestimmtheit das wirkliche Ereignis erschlossen

werden.
Doch eignet sich der Text besonders gut für
den Unterricht. Auf Gund dieser alten Erzählung

kann aufgezeigt werden, wie Israel das
Geschehen in Ägypten immer weiter entfaltet

hat, um mit diesen erzählerischen Mitteln

das unerhörte Wirken Gottes zu schildern.

5.4 Theologische Aussage
Bei diesen Erzählungen wird wiederum die
theologische Aussage deutlich- Jahwe hat
sich an den Ägyptern durch grosse Zeichen
und Wunder als machtig erwiesen. Damit
wird betont, dass allein die Wundermacht
Jahwes bei der Herausführung aus Ägypten
am Werk gewesen ist.
Die Erzählungen der 9 ersten Plagen
erscheinen als eine kunstvolle literarische
Gestaltung. Man erkennt in ihnen eine allmäh- 596



liehe Steigerung. Da diese Schilderung
keine historischen Berichte sind, sondern
einerseits die immer grösser werdende
VerStockung des Pharao und anderseits Gottes
mächtiges Wirken schildern, ware es
verfehlt, wenn man sich bloss auf die verschiedenen

Erklärungsversuche der Plagen
festlegen wollte. In den ersten 9 Plagen scheint
es, als ob der Pharao letztlich der Stärkere
sei. Aber dieser Anschein bereitet das Ziel
der Erzählung nur noch besser vor: Die
Verhärtung der Gesinnung des Pharao wird An-
lass geben, die Macht und Herrlichkeit Jahwes

in einem überwältigenden Wunder zu
zeigen: das Wunder des Meeres.

6. Das Pas'chamahl (vgl. Schweizer Schulbibel,

Lehrerbuch S. 75 ff.)
Nach 2. Mose 12, 24 ff. sollen die Israeliten
jährlich zur Erinnerung an dieses Ereignis
ein Fest feiern (Pas'chafest). Freilich muss
man sich fragen, ob dies der ursprüngliche
Sinn des Pas'cha ist.
Wahrscheinlich liegt hinter dem Pas'cha ein
älterer Ritus verborgen. Das Opfer von den
Erstlingen des Kleinviehs gehörte höchst
wahrscheinlich zu den uralten Bräuchen unter

den wandernden Kleinviehhirten. Beim
Übergang von der Winterweide zur Sommerweide

und vor den Gefahren der sommer-
lich-heissen Jahreszeit empfahl sich das
Opfer zur Abwehr böser Mächte. Auch dies
war ein apotropäischer Ritus (d. h. ein
Unheil abwehrender Ritus), der aber keine
einmalige akute Gefahr abwehren wollte,
sondern den im Rhythmus der Jahreszeiten
periodisch auftauchenden Gefährdungen
kultisch begegnen sollte. Im Falle des Pas'cha
von 2. Mose 12 hat dieser beduinische
Opferbrauch eine einmalige geschichtliche
Erklärung gefunden. Dieser Vorgang vollzog
sich auch später immer wieder. Ein
bestehender Brauch ist neu interpretiert worden
(vgl. etwa die christliche Interpretation der
ursprünglich heidnischen Weihnachtsbräuche,

die christliche Neuinterpretation von
Brot und Wein aus dem Pas'chamahl im
Abendmahl usw.).

Theologische Aussage:
Wesentliches Anliegen der Pas'chafeier war
und ist die eine Grundtatsache der Errettung

aus Ägypten, die Gewährung von
Leben und Existenz durch Gott nie zu verges-

597 sen.

III. Auszug aus Ägypten

1. Der Auszug aus Ägypten
Als zentrales Wunder des Auszugs erzählt
die Bibel die Geschichte vom Durchzug
durch das Schilfmeer. Die grosse Bedeutung
dieses Ereignisses macht es nötig, den
biblischen Bericht genauer zu betrachten.

1.1 Der biblische Text
2. Mose 14,13-31 gehört zu jenen alttesta-
mentlichen Texten, in denen zwei parallele
Erzählungen (bzw. drei9) zu einem neuen
Ganzen zusammengewoben sind. Die
Schweizer Schulbibel (S. 27-29) enthält den
jahwistischen und priesterschriftlichen Text.
Nach jahwistischer Darstellung besteht das
Wunder darin, dass Jahwe während der
Nacht durch einen starken Ostwind wie bei
einer Ebbe das Meer trockenlegte. Auffallend

ist bei diesem Bericht, dass die Israeliten

gar nicht durch das Meer ziehen. Wie
sind aber die Ägypter umgekommen? Über
das Ereignis erfahren wir: Nachdem das
Wasser in einem «Meer» verschwunden war,
gerieten die Ägypter in panische Angst.
Jahwe hatte sie angeblickt und verwirrt. In
dieser Verwirrung jagten die Ägypter mitten
in jenes Meer hinein, dessen Wasser soeben
zurückkehrte.
Im ganzen Geschehen hat Mose keine direkte

Funktion, sondern Jahwe streitet allein
für Israel.
In der priesterschrittiichen Erzählung spaltet
Mose mit einer magischen Handgebärde das
Meer, so dass die Israeliten mitten hindurchziehen

können, links und rechts flankiert
von hohen Wassermassen. In einem
Moment, da sich die Ägypter in der «hohlen
Gasse» befinden, erhebt er von neuem seine
Hand, die Wassermassen fallen ein und
begraben die Ägypter unter sich. Sowohl der
Vorgang des Meerwunders als auch die Rolle

des Mose sind in den beiden Darstellungen

verschieden.

1.2 Der historische Hintergrund
Die vorjahwistische Version schildert das
Geschehen am Meer wiederum sehr knapp:

(14,24) Jahwe blickte auf das Lager der Ägypter
und versetzte das Lager der Ägypter in Schrek-
ken. (25) Er liess abspringen die Räder ihrer Wagen

und liess sie nur schwer vorwärts kommen
(27) Jahwe schüttete die Ägypter mitten ins Meer;
(28) nicht ein einziger blieb übrig. (30) So rettete



Jahwe Israel aus der Hand der Ägypter (31) Und
alles Volk fürchtete Jahwe.

Um die Vernichtung der Ägypter zu schildern,

benötigt der Erzähler nicht mehr als
einen Satz, in dem in aller Kürze ausgesagt

ist, Jahwe habe die Ägypter mitten ins
Meer geschüttet (14,27b). Bezeichnenderweise

verrät der Bericht von der Vernichtung

keinerlei kriegerisches Kolorit.
Historisch lasst sich aus diesem Bericht
zweierlei entnehmen: dass Israel einer
Gefahr entronnen ist, bei der feindliche Truppen

im Meer umkamen und dass dies als
von Jahwe gewirkt erfahren wurde. Weitere
Einzelheiten werden nicht genannt und können

auch nicht erschlossen werden.
In welchem Verhältnis stehen der vorjah-
wistische Bericht und die andern Darstellungen

(jahwistische, priesterschriftliche, elo-
histische) zueinander?
Die vorjahwistische Version spiegelt unmittelbar

ein lebensrettendes Erlebnis. Israel
versteht Rettung als Wunder, als Fügung
Gottes - auch wenn sich dies historisch
vielleicht ohne jedes Mirakel vollzogen hat. Das
«Wunder» ist hier nicht durch die Durchbrechung

von Naturgesetzen konstituiert,
sondern durch die Erfahrung des unerwarteten
und unverfügbaren Eingreifens Jahwes.

Begreiflich, dass im Laufe der Zeit die Frage
entstand: Ja, wie ging diese Rettung
vonstatten? Je länger Israel im Lande Kanaan
sass, je weiter jenes Ereignis in die Vergangenheit

rückte, um so grösser wurde das
Interesse an den Einzelheiten. Die Nachfahren

waren nicht selbst dabei gewesen, es
war wichtig, ihnen dieses «wir sind noch
einmal davongekommen» einzuprägen. Denn
dies war die grosse grundlegende Tat Jahwes

an seinem Volke
Wir verstehen jetzt, dass mehrere Erzählungen

vom Rettungswunder am Roten Meer
entstehen konnten. Ältere wurden von
jüngeren ausgebaut, wohl auch abgeändert,
vielleicht präzisiert, blieben aber weiter
bestehen und wurden von neuen Gruppen
übernommen Jede dieser Erzählungen hat
auf seine Weise versucht, die grosse Gottestat

am Roten Meer für seine Tat zu bezeugen.

Welchem von den zwölf Stämmen Israels
die Rettung widerfuhr, können wir nicht
sagen, denn in Ägypten hat es die späteren

Stämme so noch nicht gegeben. Erst in
Palästina wurden sie zu «Stämmen» und zum
Stammesverband «Israel». Es wra irgendein

Teilstamm, dem deise Rettung zuteil
wurde. Aber deren Erzählung von dieser
Rettung vor den Ägyptern war so
eindrucksvoll, dass die andern Gruppen sie
aufnahmen. So wurde allmählich das
Bekenntnis zu dem Gott, der seine Macht spürbar

kundgetan hatte in der Rettung aus der
Hand der Ägypter, zum gemeinsamen Besitz
aller Stämme.
Nun verstehen wir das Schweigen ägyptischer

Quellen. Vermutlich war es nur eine
kleine Abteilung ägyptischer Grenzsoldaten,
die damals einem verlorenen Haufen jenes
Teilstammes nachjagten. Für die Ägypter
dürfte es sich dabei um einen belanglosen,
alltäglichen Grenzzwischenfall gehandelt
haben. Deshalb das Schweigen ägyptischer
Stellen.
Für die Entkommenen aber wirkten die Folgen

der gelungenen Rettung auf den
Vorgang selbst als Vergrösserungsglas: Der
Wichtigkeit der qualitativen Bedeutung ihrer
Rettung entsprechend, werteten sie die
ägyptische Aktion quantitativ auf. War es nicht
so: Die ägyptische Einsatzgruppe versank
plötzlich im Wasser, und jene Flüchtlinge
konnten dadurch ihre schon verloren
geglaubte nackte Existenz retten. Dies alles
musste das Werk ihres Gottes gewesen
sein.

1.3 Der Ort des Meerwunders
Die Priesterschrift spricht von «vor Pi-Hachi-
rot zwischen Migdol und dem Meer
angesichts von Baal-Zaphon» (2. Mose 14,2). Diese

Schrift denkt somit an die Gegend des
Sirbonischen Sees10. Verschiedene antike
Schriftsteller (z. B. Diodor im 1. Jh. v. Chr.;
Strabo, ca. 64. v. Chr) berichten von diesem
gefährlichen und heimtückischen See. Aus
dem ersten Buch der historischen Bibliothek
des Diodor stammt folgender Bericht:
«Denn zwischen Colesyrien und Ägypten liegt ein
See, sehr schmal, aber erstaunlich tief und 200
Stadien lang, welcher der Serbonische See
genannt wird und denen, die sich ihm unkundig
nahen, ganz unerwartete Gefahren bringt. Denn da
das Wasser nur sehr schmal ist, einem Bande
ähnlich, und grosse Sandflächen überall ihn
umgeben, so wird, wenn anhaltende Sudwinde
wehen, viel Sand hineingewirbelt. Der macht das
Wasser für das Auge unerkennbar und lasst den 598



See unmerklich ins Festland ubergehen. So sind
auch schon viele von denen, die die Eigentümlichkeit

der Gegend nicht kannten, hier mit ganzen
Heeren untergegangen, indem sie den rechten
Weg verfehlten. Denn der Sand gibt, sobald man
ihn nur eben betreten hat, nach und tauscht die
darüber Gehenden wie mit böser Absicht, bis sie
endlich die drohende Gefahr ahnen und sich zu
helfen suchen, wo doch keine Flucht und
Rettung mehr möglich ist. Denn der vom Sumpf
Verschlungene kann weder schwimmen, da der
Schlamm die Bewegung des Korpers unmöglich
macht, noch kann er heraussteigen, da er nichts
Festes zum Drauftreten hat. ..»

Nach dem Jahwisten (danach brachen sie
von Sukkoth auf und lagerten sich in Etham
am Rande der Wüste», 2. Mose 13,20) hätte
sich das Meerwunder im Räume der Bitterseen

ereignet".
In 2. Mose 13,18 findet sich eine dritte
Lokalisierung 12. Demnach zogen die Israeliten
zunächst durch die Wüste und kamen dann
an das «Schilfmeer». Man vermutet, dass
hier an den Golf von Akaba gedacht ist.
Nach dieser Sicht liegt der Ort des
Meerwunders in der Nähe des Gottesberges, den
man sich als vulkanischen Berg in
Nordwestarabien vorstellt.
Es stehen mindestens zwei, wahrscheinlich
aber drei verschiedene Lokalisierungen
miteinander in Konkurrenz. Die Hauptschwierigkeit

besteht darin, dass die deutlichste
und einleuchtendste Ansetzung zur Priesterschrift

also zum jüngsten Teil der Mosebücher

gehört. Die ältesten Quellen sind
ungenauer. Am ehesten liegt die Lösung nahe,
dass sich das Ereignis in der Gegend der
Bitterseen vollzogen hat und von da her mit
dem Begriff «Schilfmeer» verbunden ist, der
jedoch in späterer Zeit dem Hauptsprachgebrauch

entsprechend als Bezeichnung
des Golfes von Akaba verstanden wurde.
Die eigentliche Funktion der geographischen

Notiz in 2. Mose 14,2.9 (P) ergibt sich
aber aus der theologischen Sicht, die hinter
der priesterschriftlichen Darstellung des
Meerwunders liegt: Wie in den Plagen geht
es auch im Meerwunder um den Machterweis

Jahwes gegenüber den Göttern. Das
Meerwunder «angesichts Baal-Zaphon»
erweist vor Pharao und seinen Leuten, dass
der Herr über das Meer nicht Baal, sondern
Jahwe ist. Die priesterschriftliche Theologie

599 greift für seine Darstellung Elemente der

Baal-Mythologie auf und baut sie in seine
Theologie ein. Das Unterfangen, aus dieser
historisch späten und theologisch bedingten
Lokalisierung einen Ruckschluss auf das
Ereignis von 1200 zu versuchen, wird demnach

kaum Erfolg haben.
Gegen die Darstellung der Priesterschrift
und fur eine südlichere Lösung spricht auch
eine grundsätzliche Überlegung. Die grosse
Heerstrasse von Ägypten nach Palastina und
Syrien führte dem Mittelmeer entlang. Das
in der Priesterschrift genannte Migdol war
einer der letzten befestigten Orte Ägyptens.
Wenn die kleine Notiz in 2. Mose 14,5
zutrifft, wonach die Israeliten aus Ägypten
«geflohen» seien, dann ist kaum anzunehmen,

dass sie als Nomaden für ihre Flucht
ausgerechnet die stark bewachte
Heerstrasse wählten. Beispiele zeigen durchweg,
dass nomadische und halbnomadische
Gruppen eine ungeahnte Fähigkeit haben,
urplötzlich in der unwegsamsten Wüste zu
verschwinden und - wenn nötig - auch wieder

aufzutauchen. Dass sich die Israeliten
abseits der grossen Strassen weiter südlich
in die Wüste absetzten - was sich auch von
der Lage der Stadt Pithom nahelegt -, ist
auch aus diesem Grund sehr viel
wahrscheinlicher.

2. Die theologische Bedeutung des Auszugs
aus Ägypten

Kein Ereignis der Geschichte Israels wird
so häufig genannt und keines nimmt auch
nur annähernd eine so zentrale Stellung im
Glauben Israels ein. Nicht zufällig hat man
die Religion schon als «Religion des
Auszugs» bezeichnet.
Das alte Israel verstand den Auszug aus
Ägypten als den Anfang seiner Geschichte.
Erst von 2. Mose 2,1 an ist im AT von einem
Volk die Rede Will Israel mit einer kurzen
Formel die Gesamtdauer seiner Geschichte
umschreiben, sagt es: «Seit der Zeit, da die
Israeliten aus dem Lande Ägypten
heraufgezogen sind bis auf diesen Tag (Ri 1,30;
2 Kön 21,15 u. ö.; vgl. auch 1 Kön 1,6). Dabei

wird auf Schritt und Tritt deutlich, dass
es nicht nur um den Beginn der politischen,
sondern auch der theologischen Geschichte
Gottes mit seinem Volk geht (vgl. Ez 20,5).
Wo Israel seinen Glauben in ein Bekenntnis
zusammenfasst, steht der Auszug aus Ägypten

im Zentrum. «Wir waren Sklaven des



Pharao in Ägypten Da führte uns Jahwe mit
starker Hand heraus aus Ägypten, und Jahwe

tat vor unseren Augen grosse und
unheilvolle Zeichen und Wunder an den Ägyptern

...» (5 Mose 6,21 ff).
Dem entspricht, dass im Gotteslob der Psalmen

sehr häufig von der Herausfuhrung aus
Ägypten die Rede ist (Ps 106,11).
Die theologische Aussage dieser Äusserung
ist ebenso einfach wie grundsatzlich. Der
Auszug aus Ägypten ist die erste,
grundlegende Heilstat Gottes an seinem Volk. In

ihr gründet die Existenz Israels und das
spezielle Verhältnis zwischen Jahwe und
seinem Volk
Solcher Glaube verpflichtet, das geschenkte
Leben vor seinem Geber zu verantworten. In

verschiedener Weise werden daher die
Gebote des AT mit dem Hinweis auf den Auszug

aus Ägypten begründet. Am bekanntesten

ist die Einleitung der 10 Gebote. «Ich
bin der Herr, dein Gott, der ich dich aus
dem Lande Ägypten, aus dem Sklavenhause,
herausgeführt habe; du sollst.. du sollst
nicht. .» (2. Mose 20, 2 ff.; 5. Mose 5,6 ff.).
Ganz besondere Aktualität erhielt das
Bekenntnis in der Zeit der babylonischen
Gefangenschaft Israel sass wieder im Sklaven-
dienst In den Deportierten reifte die
Gewissheit- Wenn Gott uns damals aus Ägypten

herausgeführt hat, wird er uns jetzt auch
aus Babylonien befreien (vgl. Jer 16,14 f;
23,4 f) Besondere Belege finden wir bei
Deuterojessaja (Jes 40-55, bes 40,1-5; 48,
20 f.; 55,12).
So wichtig die Herausfuhrung aus Ägypten
an allen Stellen ist, so werden doch
nirgends historische Einzelheiten genannt. Es

geht in den Berichten nicht darum, WIE
Israel befreit wurde, sondern DASS Jahwe
das Volk aus Ägypten befreit hat.

Anmerkungen

'W Keller, Und die Bibel hat doch recht Dusseldorf

1955

2 R de Vaux, Histoire ancienne d'lsrael I, Paris
1971, 250-253

3S Herrmann, Israels Aufenthalt in Ägypten,
Stuttgart 1970

4 Vgl den Text bei K Galling, Textbuch zur
Geschichte Israels, Tubingen 21968, 38

5 Vgl Texte in P Weimar / E Zenger, Exodus,
Stuttgart 1975, S 108

6Sinuhe (ca 1970 v Chr) schreibt «Ich gab
meinen Fussen den Weg nach Norden und kam
heran an die Mauern des Herrschers, die
gemacht wurden, um die Beduinen abzuwehren

Ich kauerte mich ins Gebüsch nieder
aus Furcht dass mich einer der Wächter auf
der Spitze des Turmes sehen konnte, der
gerade Dienst hatte Als es dunkel geworden war,
ging ich weiter Bei Tagesanbruch erreichte ich
Peten Vor Durst fiel ich um Ich dachte, das
ist der Geschmack des Todes Da richtete ich
mein Herz auf als ich Herdengebrull horte
und Beduinen erblickte Ihr Fuhrer erkannte
mich, der früher in Ägypten gewesen war Er
gab mir Wasser, kochte mir Milch Ich ging mit
ihm zu seinem Stamm Gut war, was sie mir
taten »

7 Vgl R de Vaux, Histoire ancienne d'lsrael, Paris

1971, 339-346
8 Das Grundmodell der alten Exoduserzahlung

wird in. P Weimar / E Zenger, Exodus, Stuttgart

1975, S 23-27 vorgestellt
5 Es gibt noch die nur in Bruchstucken vorhandene

elohistische Quelle (vgl 14,19a und 14,

25).
10 Der Sirbonische See liegt ca 60-70 km ostlich

des Suezkanals am Mittellandischen Meer. An
ihm entlang führte damals die berühmte
Heerstrasse von Ägypten nach Palästina

11 Die Bitterseen liegen zwischen den heutigen
Städten Suez und Ismailia

12 Diese Stelle gehört weder J noch E an, sondern
ist am ehesten der jehowistischen Geschichtsdarstellung

zuzurechnen Unter der jehowistischen

Geschichtsdarstellung versteht man
jenes Werk, das unter dem Eindruck des
Unterganges des Nordreiches (722) die beiden Quellen

J und E zu einem Werk gefugt hat

600


	Die Mose-Erzählungen (2. Mose 1-15.21)

