Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 63 (1976)

Heft: 16

Artikel: Die Mose-Erzahlungen (2. Mose 1-15.21)
Autor: Bihlmann, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-530967

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-530967
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

""Gerhard Huber: Technik und Verantwortung, in:
Gegenwaértigkeit der Philosophie, Basel 1975,
S. 209.

?Konrad Lorenz: Die acht Todsiinden der zivi-
lisierten Menschheit, Miinchen 1973, S. 19 f.

B E. Becker / G. Jungblut: I. c., S. 221,

4 Ebda.
' Th. W. Adorno: I. c., S. 7.

1®W. Klafki: Zur Diskussion (ber Probleme der

Didaktik, in: Rundgesprach, Jg. 1967, H. 3-4,
S. 131-140.

Die Mose-Erzahlungen (2. Mose 1-15,21)

Walter Bihimann

I. Israel in Agypten

1. Und die Bibel hat doch recht

Im beriihmt gewordenen Buch «Und die Bi-
bel hat doch recht»! versucht der Autor mit
Vergleichsmaterial der Arch&ologie aufzu-
zeigen, dass die Josephsgeschichte uns
deutlich mache, wie die Israeliten nach
Agypten kamen.

Unter dem Ansturm von semitischen Stam-
men aus Kanaan und Syrien — man nennt
diese Stamme «Hyksos» — brach in Agypten
das Mittlere Reich der Pharaonen zusam-
men. In diese turbulente Zeit ware die bibli-
sche Josephsgeschichte und der Aufenthalt
in Agypten mutmasslich gefallen. Ein Fihrer
der Jakobsstamme von Israel hatte fur eine
Zeitlang im Niltal die Herrschaft ubernom-
men. Anschliessend schweige die Bibel lber
einen Zeitraum von 400 Jahren, bis Ram-
ses Il. (1290-1224) kam, der nichts mehr von
Joseph wusste (2. Mose 1,8).

Die Josephsgeschichte sei nicht, wie oft
angenommen werde, eine «Legende», son-
dern die Bibeldarstellung des historischen
Hintergrundes sei echt, bis ins Detail sei
auch das agyptische Kolorit. So einfach wie
KELLER die Sache vorstellt, ist sie aber
nicht. Eine genaue Untersuchung der agyp-
tischen Elemente hat jedoch ergeben, dass
die Josephserzahlung weniger Verhaltnisse
der Zeit, von der sie erzahlt, spiegelt, als die
Verhéltnisse der Zeit ihrer Abfassung. Man
weiss, dass zumindest seit dieser Zeit Sa-
lomos zwischen Israel und Agypten man-
nigfache Beziehungen politischer und kultu-
reller Art bestanden, so dass es ein leichtes
war, die Erzdhlung mit agyptischem Lokal-
kolorit zu schmucken. Einzelauskinfte uber
Israel in Agypten sind daher in der Josephs-
geschichte nicht enthalten.

2. Einwanderer in Agypten

Die Wissenschaftler sind sich heute keines-
wegs einig, wie der Aufenthalt Israels zu
deuten ist. Nach de VAUX haben sich die
Patriarchen, die vom mesopotamischen
Raum (Harran) herkamen, zwischen 1900 bis
1700 in Palastina niedergelassen. Die Ja-
kobss6hne waren in der Folge mit der Hyk-
sos-Bewegung im 17. Jh. nach Agypten ge-
kommen. Allerdings waren in der Folge im-
mer wieder neue semitische Gruppen aus
Palastina bis zur Zeit der Unterdriickung
nach Agypten gestossen 2.

Neuestens glaubt man zwar, dass die semi-
tischen Gruppen kaum so lange Zeit als
eigenstandige Gruppe in Agypten hatten be-
stehen konnen. HERRMANN vermutet, dass
die Landnahme der Vater (Patriarchen) in
Palastina und das Auftauchen semitischer
Gruppen in Agypten mit der aramdischen
Wanderbewegung, die in der 2. Halfte des
2. Jahrtausends stattfand, in Beziehung ge-
bracht werden misse® Bei dieser semiti-
schen Wanderbewegung handelte es sich
um Gruppen, die von der syrisch-arabischen
Wiuste aus gingen und deren Ziel es war, in
den langgestreckten Giurtel des fruchtbaren
Kulturlandes vom Persischen Golf (iber Me-
sopotamien bis nach Syrien und Palastina
vorzustossen (fruchtbarer Halbmond; vgl.
die Karte «biblische Lander» in der Schwei-
zer Schulbibel, S. 12).

Das bedeutet, dass auch die Patriarchen in
eine grosse Nahe zu den Agypten-Ereignis-
sen geruckt werden missen und dass der
Agyptenaufenthalt selbst nicht eine Angele-
genheit der Jahrhunderte war, sondern un-
ter Umstanden eine Episode, an der einige
Gruppen des spateren lIsraels beteiligt wa-
ren.

590



591

Wahrend jene Gruppen, die auf Syrien und
Paléstina stiessen (Patriarchen), dort in ei-
nem langeren Prozess in weniger besiedel-
ten Gebirgslandern Fuss fassten, hatten es
die Gruppen schwerer, die in den Bereich
der Sinai-Halbinsel eindrangen. Sie fanden
dort einige Wasserstellen und bestenfalls
ein Oasengebiet wie Kadesch vor, das eini-
gen von ihnen auf Zeit Aufenthalt ermog-
lichte. Andere Gruppen drangen weiter west-
warts vor, stiessen aber nicht wie in Syrien
und Palastina auf problemlos aufnahmefa-
hige Landereien, sondern erreichten im Ost-
delta die Grenze des agyptischen Grossrei-
ches und bekamen es mit seinem Macht-
apparat zu tun. An der Ostgrenze dienten
zahlreiche militarische Stutzpunkte der Si-
cherung des Staatsgebildes gegen Einfalle
oder Angriffe grosserer Heere oder Volker-
schiibe. Bereits seit der Mitte des dritten
Jahrtausends scheint eine Mauer, die von
den Bitterseen aus nordwarts bis zum Mit-
telmeer verlief, das Land abgeriegelt zu ha-
ben. Diese Mauer wurde im Mittleren Reich
weiter ausgebaut und ist in der agyptischen
Literatur mehrfach unter dem Namen «Herr-
schermauer», «Flrstenmauer» belegt. Im
Neuen Reich war Sile, an der Mauer in der
Nahe des Mittelmeeres gelegen, Sitz eines
Kommandanten, der die Oberaufsicht hatte
uber die militarischen Grenzposten entlang
der Mauer sowie uber die Wustenpolizei, die
die Wiistenwege nach Palastina kontrollier-
te. Die Grenzpolizei hatte in erster Linie da-
fur zu sorgen, dass niemand unbemerkt
Agypten betrat oder verliess. Ein aus der
Zeit Merenptahs stammendes Register eines
Grenzbeamten in Sile zeigt, dass jeder Pas-
sant genau kontrolliert und registriert wur-
de“.

Es war zwar moglich, dass die Grenzposten
den weidesuchenden Stammen fir eine be-
schrankte Zeit ins fruchtbare Nildelta Ein-
lass gewahrten. Aber ein Sesshaftwerden
war auf die Dauer ausgeschlossen (vgl.
Schweizer Schulbibel, S. 18: Notleidende
bitten um Aufnahme in Agypten).

3. Israels Aufenthalt

Dass Teile des israelitischen Volkes in Agyp-
ten gewesen sind, ist historisch nicht zu be-
streiten. Zwar gibt es keine &gyptischen
Texte oder Inschriften, die ausdricklich den
Aufenthalt israelitischer Gruppen in Agyp-

ten belegen, doch ist aus zahlreichen Quel-
len bekannt, dass im Alten Agypten des 2.
vorchristlichen Jahrtausends immer wieder
Nomadengruppen ins Deltagebiet vordrin-
gen und dort bleiben konnten. Ein Brief
eines agyptischen Grenzbeamten an seinen
Vorgesetzten gibt uns einen Hinweis:

«. .. Eine andere Mitteilung flir meinen (Herrn):
Wir sind damit fertig geworden, die Schasu-Stam-
me von Edom durch die Festung des Merenptah
in Tkw passieren zu lassen... um sie und ihr
Vieh durch den guten Willen des Pharao, der gu-
ten Sonne eines jeden Landes, am Leben zu er-
halten .. .».

Es war vor allem der Hunger, der die Noma-
den ins Deltagebiet zwang. Zahlreiche agyp-
tische Reliefs und Zeichnungen stellen sol-
che Nomaden bis auf die Knochen abgema-
gert dar. Der kurze Text ist noch in anderer
Hinsicht aufschlussreich. Er stammt aus der
Zeit um 1192 v. Chr., also den ersten Jahr-
zehnten nach dem Auszug der israelitischen
Gruppen.

Die Schasu-Nomaden, von denen in ihm die
Rede ist, stammen aus Edom, das heisst
aus dem Raum sudlich des Toten Meeres.
Sie hatten die Sinaihalbinsel durchquert und
kamen zum Ostdelta, wo sie mit behordli-
cher Bewilligung Zugang zu gunstigen Wei-
deplatzen erhielten, und dies in der Gegend,
in der Ex 1,11 die Israeliten angesiedelt hat.
Mit diesen Leuten sind sicher nicht die Is-
raeliten gemeint; doch ist hier ein Vorgang
fixiert, der dem, was sich mit den israeliti-
schen Stammen ereignet hatte, wohl recht
genau entspricht.

4. Die neue Residenz des Ramses /I.:
Pi-Ramses

Nachdem Ramses Il. (1290-1224) mit den
Hethitern Frieden geschlossen hatte, ver-
legte er aus machtpolitischen Uberlegungen
seine Regierungszentren von Theben ins
nordostliche Nildelta. Die Lage der neuen
Residenz «Haus des Ramses» (Pi-Ramses)
war flr die Palastinapolitik Agyptens strate-
gisch viel glinstiger. Der Bau von Pi-Ram-
ses, von dem auch 2. Mose 1,11 spricht,
wird in einer Reihe agyptischer Texte be-
sungen. In einem Lied heisst es etwa:

«Seine Majestat hat sich ein Schloss gebaut
«Gross an Siegen» ist sein Name. Es liegt zwi-
schen Paldstina und Agypten und ist voll von



Nahrung und Speisen. Es gleicht Hermonthis, und
seine Dauer ist die von Memphis. Die Sonne geht
in seinem Horizont auf und geht in seinem Innern
unter. Alle Leute haben ihre Stadte verlassen und
sind in seiner Nachbarschaft angesiedelt. Sein
westlicher Teil ist der Tempel des Amun, sein
stdlicher der Tempel des Seth. Astarte ist an
seiner Morgenseite und Uto auf seiner Nordseite.
Das Schloss, das darin ist, ist wie der Horizont
des Himmels . . .».

Fur die historische Fragestellung ist die No-
tiz in 2. Mose 1,11 von grosser Wichtigkeit:

«Es (das Volk) musste fur den Pharao die Vor-
ratsstadte Pithom und Ramses bauen».

Diese Notiz weist in eine Zeit, die als unge-
fahre Datierung des Exodus durchaus denk-
bar, ja sogar plausibel ist. Neuere Unter-
suchungen haben wahrscheinlich gemacht,
dass sich hinter dem biblischen Pithom das
agyptische pr-itm = «Tempel des Atum»
verbirgt, der auf dem tell el-mashuta im &st-
lichen Nildelta, im Gebiet des Wadi Tumilat,
zu lokalisieren ist. Der Bau von «Ramses»
durfte sich auf die obengenannte Anlage
«Pi-Ramses» der Grossraumresidenz Ram-
ses ll. beziehen, zu der auch Magazinanla-
gen als Zentrum der wirtschaftlichen Versor-
gung gehorten, wie sie 2. Mose 2,11 erwahnt.
Sowohl in den Ruinen des im nordlichen
Ostdelta gelegenen Tanis als auch in dem
20 km sudlicheren Kantir und seinen dort
ausgegrabenen Bauten glaubt man die Ram-
ses-Stadt entdeckt zu haben. Die These ist
bestechend, dass diese Deltaresidenz der
Ramessiden eine Grossraumresidenz war,
die sich Uber ein weites Terrain verteilte
(verglichen mit der Ausdehnung der Resi-
denz Amenophis IV bei EI Amarna).

Es ist anzunehmen, dass die semitische
Gruppe (= Hebraer), die fur eine gewisse
Zeit in Agypten Aufnahme fand, in den staat-
lichen Arbeitsdienst aufgenommen wurde
und am Grossprojekt der Stadt «Pi-Ramses»
mitarbeiten musste.

In einem Papyrus aus jener Zeit scheint so-
gar ausdrucklich davon die Rede zu sein,
dass neben Soldaten auch solche Hebraer
am Bau beteiligt gewesen seien:

«. .. Gib Getreideproviant den Leuten des Heeres
und den ’pr.w, welche fir den grossen Pylon
(Tempeltor) von ... (der Name des Gebaudes ist
nur unvollstandig erhalten) (in) rmssw-mrj- imn
(die Stadt Ramses) Steine ziehen».

Die Frage ist nur, ob 'pr.w Hebréder bedeu-
tet. Das Wort ist wohl mit dem Akkadischen
hapiru = ’apiru verwandt und bezeichnet
eine bestimmte soziale Gruppe. Es sind no-
madische Gruppen, die immer wieder mit
sesshaften Volkern in Kontakt gekommen
sind, sei es kriegerisch, sei es, dass sie sich
um Lohn verdingt haben oder sei es, dass
sie sesshaft geworden sind, aber immer
noch als Fremde gelten.

Man wird nicht mit Sicherheit sagen kénnen,
dass im zitierten Text 'pr.w eindeutig die
israelitischen «Hebraer» meint. Es zeigt sich
jedoch, dass die Agypter zuzeiten Nomaden
zu Staatsdiensten einstellten und dass man
den Aufenthalt der Israeliten in Agypten in
diesem Zusammenhang wird sehen durfen.

Aus agyptischen Quellen wissen wir, dass
solche «Staatsarbeiter» Lohne in Naturalien
ausbezahlt bekamen. Das Jahreseinkommen
eines einfachen Arbeiters lag uber dem
Existenzminimum, bei Fach- und Vorarbei-
tern ermoglichte es einen gewissen Wohl-
stand.

In der Ramessidenzeit scheint eine Inflation
die wirtschaftliche Lage wesentlich ver-
schlechtert zu haben. Der Ausfall bzw. die
Verzégerung der Lohnzahlungen und der
allgemeine Preisanstieg fiihrten damals zu
Arbeitskampfen und Streiks °.

Da es in Agypten einen eigentlichen Skla-
vendienst nicht gab, ist nicht anzunehmen,
dass die Hebréer als Sklaven Arbeit leisten
mussten. Aber dieser staatliche Arbeits-
dienst entsprach keineswegs dem Lebens-
gefuhl freier Nomaden, und so mussten sie
die Arbeit als Last und Unfreiheit empfin-
den.

Daruber hinaus wird der Druck des agypti-
schen Staates, der von seinem Selbstver-
standnis her alles Fremde assimilieren,
agyptisieren bzw. verbieten musste, dieser
nomadischen Gruppe die Pflege ihrer eige-
nen religiosen Traditionen kaum ermoglicht
haben.

Der Aufenthalt der israelitischen Gruppen in
Agypten und deren Auszug ldasst sich auf
wenige Jahrzehnte genau in die Zeit von
12501200 datieren.

Il. Mose - eine legendare Gestalt?

In den agyptischen Quellen finden wir nir-
gends einen Hinweis auf Mose. Alles, was

592



593

von ihm erzahlt wird, ist israelitische Volks-
tradition, innerhalb derer sich viel Legenda-
res um die historische Person gerankt hat.

1. Der Name

Sein Name ist sicher agyptisch. Die Struktur
vieler agyptischer Namen ist dergestalt,
dass sie durch Zusammensetzung eines
Gotternamens mit der Wurzel msj = «ge-
baren» gebildet sind und durch «der Gott
N.N. ist geboren» bzw. «der Gott N.N. hat
(ihn) geboren» lbersetzt werden koénnen.
Somit bedeutet Ramose: «(der Gott) Re ist
geboren»; Ramses: (der Gott) Re hat ihn
geboren» (vgl. auch Thotmose, Ahmose).
Im Namen «Mose» ist der Gottername weg-
gebrochen, so dass ein gelegentlich auch
im Agyptischen bezeugter Kurzname dar-
aus geworden ist.

2. Mose in einem Binsenkorb

Die Worterklarung von «Mose» in 2. Mose
2,10: «ich habe ihn ja aus dem Wasser ge-
zogen» trifft wie die meisten alttestament-
lichen Erklarungen sprachlich nicht zu, son-
dern versucht, den Namen als Kennzeich-
nung seines Tragers auszuweisen. Die Er-
zahlung enthalt manche méarchenhaften Ele-
mente: z. B. dass es gerade die Konigstoch-
ter ist, die Mose findet, dass es gelingt, aus-
gerechnet die leibliche Mutter zur Amme zu
machen. Es gibt verschiedene Parallelen im
Alten Orient. Folgendes Beispiel mag dies
zeigen: Von Konig Sargon, dem Begrinder
der semitischen Dynastie von Akkad (ca.
2360 v. Chr.), erzahlen Keilschrifttexte:

«Sargon, der machtige Konig von Akkad bin ich.
Meine Mutter war eine Gottesherrin. Meinen Va-
ter kannte ich nicht... Es empfing mich die Mut-
ter, die Gottesherrin. Im geheimen gebar sie mich,
setzte mich in ein Kastchen aus Schilf. Mit Erd-
pech verschloss sie meine Tur und Ubergab mich
dem Fluss. Dieser flutete nicht Gber mich hinweg,
sondern hob mich empor und brachte mich zu
Akki, dem Wassertrager. Akki, der Wassertréager,
holte mich herauf. Akki nahm mich als seinen
Sohn an, und er erzog mich... Dann Ubte ich
vier Jahre lang die Konigsherrschaft aus.»

Ob der biblische Erzahler unsere Geschich-
te erdichtet hat oder ob er die Kindheits-
geschichte des Sargon kannte, ist nicht er-
sichtlich. Die Legende von der Rettung des
spateren Konigs von Akkad war 100 Jahre
vor Mose in Agypten bekannt. Sicher ent-

springt die Geschichte von Mose im Binsen-
korb der Erzahlfreude des Orientalen. Sie
gehort zu jenen Erzahlungen der Antike, in
denen eine Gottheit den spéateren Fihrer
seines Volkes rettet.

Wer als Retter auftritt, ist selbst in seiner
Kindheit gerettet worden. So will es der
Glaube der alten Zeit. Damit will angedeutet
werden, dass grosse Taten ein Geschenk
von oben sind.

Die Geschichte von Mose im Binsenkorb
sagt den Orientalen: Hier ist ein Retter ge-
boren. Er versteht: Gott hat diesen Mose ge-
rettet, damit er andere retten, «herausflih-
ren» kann (vgl. die Parallele im NT: Jesus
wird vor den Schergen des Herodes geret-
tet und dadurch selber zum Retter).

So hat die /legendenhafte Erzéhlung eine tie-
fe Aussage: Israel hat Mose und seine
Tat als ein Geschenk Gottes verstanden und
geglaubt.

3. Mose - die uberlegene Fiihrergestalt

Mose erscheint als Vermittler zwischen der
agyptischen Staatsmacht und den landfrem-
den Bedruckten. Nach beiden Richtungen
hat er offenbar feste Verbindung.

Er kann als Sohn semitischer Eltern durch-
aus schon als Kind in agyptischen Diensten
gestanden haben oder — was noch eher
moglich ist — von Semiten geboren worden
sein, die in agyptischen Diensten standen
und deren Kinder dann haufig agyptische
Namen erhielten. Flr diese Rechtspraxis be-
sitzen wir bereits aus dem mittleren Reich
Dokumente, die Listen semitischer Arbeiter
samt ihren Kindern enthalten, die bei Agyp-
tern arbeiteten.

Moglicherweise wurde Mose von agyptischen
Eltern adoptiert und war so seit frihester
Kindheit den Agyptern verpflichtet. Er trat
fur seine rechtlosen «Bruder» ein, beging
dabei sogar einen Mord und verliess aus
Furcht vor den Agyptern das Land (2. Mose
2,11-22). Er floh, ahnlich dem einstigen Hof-
beamten Sinuhe®, ostwarts in das Gebiet
der nomadisierenden Midianiter, wo er
freundlich aufgenommen wurde.

Es ist durchaus moglich, dass zwischen der
semitischen Gruppe, zu der sich Mose rech-
nen konnte, und den in der Wiste lebenden
Midianitern Kontakte bestanden und dass
sie vielleicht sogar verwandtschaftlich mit-
einander verbunden waren. Der Hinweis,



dass die Israeliten Agypten verlassen woll-
ten, um ihrem Gott in der Wiste ein Fest zu
feiern (2. Mose 3,18; 5,1-3; 7,16; 7,26; 8,16;
9,1.13), mag darauf hindeuten, dass die
Agyptenleute nicht isoliert im Delta lebten,
sondern zu jenen Gruppen gehoérten, die
ausserhalb Agyptens im Umbkreis der Sinai-
halbinsel ihre Schwerpunkte hatten. Der
Gott, der dem Mose erschien, war demzufol-
ge der Gott des Berges im Midianitergebiet,
den die semitischen Elemente in Agypten
schon vor ihrem Einzug in Agypten kennen-
lernten.

Mose verheiratete sich im midianitischen
Gebiet, kehrte aber wieder nach Agypten
zuruck, um einen goéttlichen Auftrag zu er-
fullen, der ihm in der Wuste an geheiligter
Statte zuteil wurde. Er sollte seine Lands-
leute aus pharaonischer Fron befreien.

Die Vielseitigkeit und die Funktionsbreite
dieses Mannes — Trager eines agyptischen
Namens, Fursprecher fur die unterdrickten
«Brlder», Schwiegersohn eines midianiti-
schen Priesters, Offenbarungsempfanger,
hartnackiger Verhandlungspartner beim Ho-
fe und erfolgreicher «Befreier» — haben
langst zum Schluss geflihrt, dass hier die
Uberlieferung einen Mann hochgespielt ha-
be, der unmoglich dies alles in einer Person
gewesen sein konnte. Aber es ist gar nicht
ausgeschlossen, dass Mose diese Funktio-
nen innehatte. Es wird in mehreren agypti-
schen Quellen berichtet, dass Auslander,
die sich in Agypten niederliessen, in eine
hohe Stellung aufstiegen. Wie wir gesehen
haben, sind die Kontakte zwischen den
Midianitern und den Unterdriickten in Agyp-
ten nicht ganz auszuschliessen. Wie auch
immer man sich im einzelnen diese Kontakt-
nahmen zwischen Wiste und Agypten im
Falle des Mose zurechtlegen mag, dieser
Mann hatte nur dann Aussicht auf Erfolg,
wenn er mit den Schwierigkeiten am Rande
des agyptischen Grossreiches ausreichend
vertraut war und mit den Ausziehenden sich
ebenso Uberzeugend solidarisieren konnte.
Gerade diese Mittlerstellung zwischen bei-
den Spharen von Wiste und Kulturland
macht den biblischen Bericht glaubhaft,
und sie passt genau zu den historischen
Voraussetzungen am Ostdeltarand zur Zeit
Ramses’ Il.

4. Gott macht Mose zu seinem Boten

Die Erzahlung von der Berufung des Mose
in 2. Mose 3 gehdrt zu jenen Stlcken der
Bibel, in denen zwei parallele Erzahlungen
des gleichen Ereignisses ineinander verar-
beitet sind:

Jahwistische Fassung (2. Mose 3,1-4a. 5. 71.
16f)

Elohistische Fassung (2. Mose 3,4b. 6,9-14
[15])

Auch die Priesterschrift (2. Mose 6,1-12;
7,1-7) enthalt eine Berufungsgeschichte.
Vergleichen Sie den Text der Schweizer
Schulbibel (jahwistische Fassung) mit der
elohistischen Deutung!

J

Mose wurde Hirt Gber die Herden seines Schwie-
gervaters. Einst trieb er die Schafe weit hinaus,
bis an den Rand der Wiste, und kam an den Got-
tesberg. Da sah er plotzlich einen Dornbusch,
der in hellen Flammen stand und doch nicht
verbrannte. Er sagte sich: Ich will doch hingehen
und mir ansehen, warum der Dornbusch nicht
verbrennt; das ist eine sonderbare Erscheinung.
Gott sah, dass Mose vom Weg abging, um sich
das anzusehen. Da rief er ihn an und sagte:
Komm hier nicht néher. Zieh Deine Sandalen von
den Fiissen, denn da, wo du stehst, ist heiliger
Boden.

Und weiter sagte Gott: Ich habe das Elend mei-
nes Volkes in Agypten genau gesehen, und ich
habe gehodrt, wie sie uber ihre Sklaventreiber
jammern. Ich kenne ihre Leiden. Ich bin herab-
gekommen, um sie aus der Gewalt der Agypter
zu retten. Ich will sie aus Agypten hinausfiihren
in ein gutes und weites Land. Geh und versamm-
le die Altesten des Volkes und sprich zu ihnen:
Der Gott eurer Vater ... ist mir erschienen und
hat gesagt: ... ich habe beschlossen, euch aus
dem Elend in Agypten hinauszufiihren.

E

Und Gott rief ihm aus dem Dornbusch zu: Mose,
Mose! Er antwortete: Hier bin ich. Dann sprach
er: Ich bin der Gott deines Vaters, der Gott Abra-
hams, der Gott Isaaks und der Gott Jakobs. Da
verhillte Mose sein Antlitz; denn er flirchtete
sich, Gott anzuschauen.

Nun ist das Schreien der Israeliten zu mir ge-
drungen, ich habe auch gesehen, wie hart die
Agypter sie bedriicken. Wohlan, so will ich denn
zum Pharao dich senden, dass du mein Volk,
die Israeliten, aus Agypten fiihrest. Mose aber
sprach zu Gott: Wer bin ich, dass ich zum Pha-
rao gehen und die Israeliten aus Agypten fiihren
sollte? Er sprach: Ich werde mit dir sein; und

594



595

dies sei das Zeichen, dass ich es bin, der dich
gesandt hat: wenn du das Volk aus Agypten
fihrst, werdet ihr an diesem Berge Gott vereh-
ren. Da sprach Mose zu Gott: Siehe, wenn ich
nun zu den Israeliten komme und ihnen sage:
«Der Gott eurer Vater hat mich gesandt», und
wenn sie fragen: «Wer ist sein Name?», was soll
ich sagen? Gott sprach zu Mose: «Ich bin, der
ich bin.»

Nach der jahwistischen Fassung wird Mose
nicht berufen, das Volk aus Agypten her-
auszufiihren, sondern bloss dazu, zum Volk
zu reden, ihm anzukinden, dass Gott selbst
sein Volk aus der Bedrangnis erretten will.
Mose wird zu einem Boten und nicht zu
einem Fihrer berufen. Damit wird hier deut-
lich die Herausfuhrung als Tat Gottes dar-
gestellt.

Anders in der elohistischen Fassung. Dort
wird Mose zum Fihrer berufen (2. Mose
3,10). Auch hier ist Gott selbst Initiant des
Auszugs. Aber er bedient sich des Mose in
viel starkerem Masse.

Nach der Priesterschrift (2. Mose 6) ist die
Berufung Mose offenbar als in Agypten ge-
schehend gedacht, wahrend sie nach 2. Mo-
se 3 im Midianiterlande erfolgte.

Man hat flir die Erscheinung vom brennen-
den Dornbusch verschiedene Erklarungen
versucht. Die Auslegung hat gern an eine
Erscheinung wie das Elmsfeuer gedacht
(eine blitzartige Entladung elektrischer Span-
nung, besonders haufig auf Berggipfeln,
Schiffsmasten oder auch an Flugzeugen).
Man hat auch von brennendem Erdgas in
der Nahe des Busches gesprochen, von
einer Pflanze, die selber ein brennendes
Ol absondert oder auch nur von einem
Strauch mit feuerartig leuchtenden Bluten.

Doch all diese Erklarungen Ubersehen, dass
unsere Erzahlungen eine wunderbare, nicht
erklarbare Erscheinung schildern wollen.
Das Phanomen, das hier als Wunderbares
geschildert wird, will sichtbar machen, dass
Gott hier tatsachlich anwesend ist (vgl.
Gotteserscheinung am Sinai durch Blitz,
Feuer und Donner). Die Frage, «wie war das
wirklich?», kann deshalb nicht beantwortet
werden.

5. Die Plagen iber Agypten

5.1 Naturwissenschaftliche Erklarung
Auch die Plagen sind in agyptischen Quel-
len nicht belegt. Zwar werden zur Erklarung

der Plagentberlieferung immer wieder ge-
wisse Naturerscheinungen angefihrt. Dazu
gehort etwa die Nachricht, dass Sinkstoffe
aus den athiopischen Seen den Nil oft rot-
braun farben. Ahnlich wird darauf hingewie-
sen, dass in Agypten tatsdchlich Frésche
und auch Stechmicken gelegentlich zu re-
gelrechten Landplagen werden kénnen. Zur
Erscheinung der Finsternis wird berichtet,
dass der Chamsin, der Wistenwind, oft so
grosse Sandmengen vor sich treibt, dass
sie die Sonne verdunkeln und ihr einen mat-
ten gelblichen Schein geben”.

Dies alles ist nicht abzustreiten. Solche und
ahnliche Erscheinungen durften auch zu-
mindest teilweise den Vorstellungshinter-
grund flur die Plagenerzahlungen abgegeben
haben, ahnlich wie das Erlebnis einer meso-
potamischen Sturmflut die Darstellung der
babylonischen Sintflut gepragt hat. Aber
damit sind die Plagen weder erklart noch
gar historisch nachgewiesen.

Denn die Bibel meint, das Wasser sei wirk-
lich zu Blut geworden, und zwar nicht nur
das Wasser des Nils, sondern auch das
Wasser in allen Kanalen, Teichen, Wasser-
becken und Gefassen (2. Mose 7,19). Die
Frosche und das Ungeziefer sollen nach den
Angaben der Bibel das ganze Land gefllit
haben, alle Hauser seien von ihnen voll ge-
wesen (2. Mose 8,21). Und bei der letzten
Plage ging es nach biblischer Darstellung
nicht nur darum, dass die Sonne einen mat-
ten Schein erhielt, sondern dass es so
stockdunkel war, dass man die Hand vor
den Augen nicht mehr sehen konnte (2. Mo-
se 10,21-23). Das hat mit dem Chamsin (Wi-
stenwind) nichts mehr zu tun.

Die biblischen Geschichten wollen Wunder
berichten, die nicht erklarbar sind. Wer die-
se naturwissenschaftlich beweisen will, geht
an der Absicht der Texte vorbei.

Allerdings werden in ihnen keine histori-
schen Ereignisse geschildert. Die Volks-
uberlieferung macht an Legenden der eige-
nen Frihzeit die Uberwaltigende Macht Jah-
wes deutlich. Wie in vielen andern Legen-
den und Marchen der Weltliteratur werden
damit wesentliche Wahrheiten zum Aus-
druck gebracht.

5.2 Die literarische Gestaltung
Die Geschichten von den Plagen sind in
der vorliegenden Fassung aus verschiede-



nen Parallelerzahlungen zusammengewo-
ben. Das zeigt sich besonders in den ver-
schiedenen Doubletten: die Micken (Plage
3) und die Fliegen (Plage 4); die Epidemie
beim Vieh (Plage 5) und die Epidemie bei
den Menschen und beim Vieh (Plage 6). Es
gibt sogar Doubletten innerhalb derselben
Plagen. Bei der ersten Plage ist das Wasser
ungeniessbar: (a) weil es in Blut verwandelt
ist und (b) weil die toten Fische es vergif-
ten. Ferner gibt es Unmogliches in der Auf-
einanderfolge der Plagen. Wenn das ganze
Vieh bei der 5. Plage stirbt, ist es merkwur-
dig, wie das Vieh noch in der folgenden
Plage mit Geschwiren befallen und vom
Hagel getroffen wird (Plage 6 und 7).

Auch kann man feststellen, dass einmal Gott
selbst das Wunder vollbringt, das Mose nur
ansagt (Jahwist), ein andermal vollbringt es
Mose (Elohist), ein drittes Mal Aaron (Prie-
sterschrift). Durch diese Zusammenstellung
der verschiedenen Traditionen erhalten die
Plageerzahlungen in ihrer heutigen Form
eine z. T. umstandliche Breite und aufs Ge-
samte gesehen ein erhebliches Gewicht. Da-
zu kommt, dass sich die altistraelitische
Erzahl- und Fabulierkunst an diesem Thema
mit besonderer Freude betatigt hat. Man
konnte mit diesen erzahlerischen Mitteln die
Macht Gottes besonders hervorheben.

5.3 Die alteste Exodusgeschichte

Die Ergebnisse der alttestamentlichen For-
schung haben gezeigt, dass das traditionelle
Modell der Vierquellentheorie (J/E/D/P) nicht
mehr genigt.

Als alteste greifbare Deutung des Exodus-
Ereignisses kann jedenfalls nicht die jah-
wistische Exodusgeschichte angesprochen
werden. Die in ihr bestehenden Spannun-
gen verlangen ein Zuriickgehen in die Vor-
geschichte vom Jahwisten. Es muss bereits
damals eine Exodusgeschichte vorgelegen
haben. Das bedeutet, dass die jahwistische
Exoduserzahlung bereits schon eine Neu-
interpretation einer alteren Erzahlung ist.
Diese alteste noch greifbare Exodusge-
schichte wird man als ein Dokument der da-
vidischen Zeit zu sehen haben. Sie ist in
der Sprache des 10. Jahrhunderts verfasst.
Wir fiihren hier nur die Stellen Uber die
agyptischen Plagen an®.

(7,14) Jahwe sprach zu Mose:: (15) Geh zum Pha-
rao (16) und du sollst zu ihm sprechen: Jahwe,

der Gott der Hebraer, hat mich zu dir gesandt,
sprechend: Entlasse mein Volk, dass sie mir die-
nen! (17) Siehe, ich schlage (den Nil), (18) und
der Fisch, der im Nil ist, wird sterben. (21) Der
Fisch, der im Nil war, starb.

(9,1) Jahwe sprach zu Mose: Geh hinein zum
Pharao und du sollst zu ihm reden: So spricht
Jahwe, der Gott der Hebréer: (3) Siehe, die Hand
Jahwes wird sein gegen dein Vieh, das auf dem
Felde ist, (4) aber von allem, was den Séhnen
Israels ist, wird nicht eines sterben. (6) Es starb
alles Vieh der Agypter, aber von dem Vieh der
Soéhne Israels starb nicht eines.

(11,1) Jahwe sprach zu Mose: (Geh zu den Soéh-
nen Israels und sprich zu ihnen:) (4) So spricht
Jahwe: Um Mitternacht gehe ich hinaus mitten
durch Agypten. (5) Da wird sterben alle Erstge-
burt im Lande Agypten, von der Erstgeburt des
Pharao, der auf seinem Throne sitzt, bis zur Erst-
geburt der Sklavin, die hinter der Handmiuhle
sitzt.

(12,29) Es war um Mitternacht: Da schlug Jahwe
alle Erstgeburt im Lande Agypten, von der Erst-
geburt des Pharao, der auf seinem Throne sass,
bis zur Erstgeburt des Kriegsgefangenen, der im
Gefangnis sass.

Es ist auffallend, dass in dieser urspringli-
chen Fassung die Plagen viel knapper er-
zahlt sind und nur drei erwahnt werden: das
Sterben der Fische (2. Mose 7,14-21), des
Viehs (9, 1-16) und der Erstgeburt (11,1-5;
12,29).

Auch von dieser altesten Darstellung, die
um Jahrhunderte vom eigentlichen Gesche-
hen auseinanderliegt, kann nicht mit Be-
stimmtheit das wirkliche Ereignis erschlos-
sen werden.

Doch eignet sich der Text besonders gut fir
den Unterricht. Auf Gund dieser alten Erzah-
lung kann aufgezeigt werden, wie Israel das
Geschehen in Agypten immer weiter entfal-
tet hat, um mit diesen erzahlerischen Mit-
teln das unerhorte Wirken Gottes zu schil-
dern.

5.4 Theologische Aussage

Bei diesen Erzahlungen wird wiederum die
theologische Aussage deutlich: Jahwe hat
sich an den Agyptern durch grosse Zeichen
und Wunder als méchtig erwiesen. Damit
wird betont, dass allein die Wundermacht
Jahwes bei der Herausfiihrung aus Agypten
am Werk gewesen ist.

Die Erzahlungen der 9 ersten Plagen er-
scheinen als eine kunstvolle literarische Ge-
staltung. Man erkennt in ihnen eine allmah-

596



597

liche Steigerung. Da diese Schilderung
keine historischen Berichte sind, sondern
einerseits die immer grosser werdende Ver-
stockung des Pharao und anderseits Gottes
méchtiges Wirken schildern, wéare es ver-
fehlt, wenn man sich bloss auf die verschie-
denen Erklarungsversuche der Plagen fest-
legen wollte. In den ersten 9 Plagen scheint
es, als ob der Pharao letztlich der Starkere
sei. Aber dieser Anschein bereitet das Ziel
der Erzahlung nur noch besser vor: Die Ver-
hartung der Gesinnung des Pharao wird An-
lass geben, die Macht und Herrlichkeit Jah-
wes in einem uberwaltigenden Wunder zu
zeigen: das Wunder des Meeres.

6. Das Pas’'chamahl (vgl. Schweizer Schul-
bibel, Lehrerbuch S. 75 ff.)

Nach 2. Mose 12, 24 ff. sollen die Israeliten
jahrlich zur Erinnerung an dieses Ereignis
ein Fest feiern (Pas'chafest). Freilich muss
man sich fragen, ob dies der urspriungliche
Sinn des Pas’cha ist.

Wabhrscheinlich liegt hinter dem Pas’cha ein
alterer Ritus verborgen. Das Opfer von den
Erstlingen des Kleinviehs gehdrte hochst
wahrscheinlich zu den uralten Brauchen un-
ter den wandernden Kleinviehhirten. Beim
Ubergang von der Winterweide zur Sommer-
weide und vor den Gefahren der sommer-
lich-heissen Jahreszeit empfahl sich das
Opfer zur Abwehr bdser Machte. Auch dies
war ein apotropaischer Ritus (d. h. ein Un-
heil abwehrender Ritus), der aber keine ein-
malige akute Gefahr abwehren wollte, son-
dern den im Rhythmus der Jahreszeiten pe-
riodisch auftauchenden Gefahrdungen kul-
tisch begegnen sollte. Im Falle des Pas’'cha
von 2. Mose 12 hat dieser beduinische Op-
ferbrauch eine einmalige geschichtliche Er-
klarung gefunden. Dieser Vorgang vollzog
sich auch spater immer wieder. Ein beste-
hender Brauch ist neu interpretiert worden
(vgl. etwa die christliche Interpretation der
urspringlich heidnischen Weihnachtsbrau-
che, die christliche Neuinterpretation von
Brot und Wein aus dem Pas’chamahl im
Abendmahl usw.).

Theologische Aussage:

Wesentliches Anliegen der Pas’chafeier war
und ist die eine Grundtatsache der Erret-
tung aus Agypten, die Gewahrung von Le-
ben und Existenz durch Gott nie zu verges-
sen.

lll. Auszug aus Agypten

1. Der Auszug aus Agypten

Als zentrales Wunder des Auszugs erzahlt
die Bibel die Geschichte vom Durchzug
durch das Schilfmeer. Die grosse Bedeutung
dieses Ereignisses macht es ndétig, den bi-
blischen Bericht genauer zu betrachten.

1.1 Der biblische Text

2. Mose 14,13-31 gehort zu jenen alttesta-
mentlichen Texten, in denen zwei parallele
Erzahlungen (bzw. drei’) zu einem neuen
Ganzen zusammengewoben sind. Die
Schweizer Schulbibel (S. 27-29) enthalt den
jahwistischen und priesterschriftlichen Text.
Nach jahwistischer Darstellung besteht das
Wunder darin, dass Jahwe wahrend der
Nacht durch einen starken Ostwind wie bei
einer Ebbe das Meer trockenlegte. Auffal-
lend ist bei diesem Bericht, dass die Israe-
liten gar nicht durch das Meer ziehen. Wie
sind aber die Agypter umgekommen? Uber
das Ereignis erfahren wir: Nachdem das
Wasser in einem «Meer» verschwunden war,
gerieten die Agypter in panische Angst.
Jahwe hatte sie angeblickt und verwirrt. In
dieser Verwirrung jagten die Agypter mitten
in jenes Meer hinein, dessen Wasser soeben
zuruckkehrte.

Im ganzen Geschehen hat Mose keine direk-
te Funktion, sondern Jahwe streitet allein
fur Israel.

In der priesterschriftlichen Erzéahlung spaltet
Mose mit einer magischen Handgebéarde das
Meer, so dass die Israeliten mitten hindurch-
ziechen konnen, links und rechts flankiert
von hohen Wassermassen. In einem Mo-
ment, da sich die Agypter in der «hohlen
Gasse» befinden, erhebt er von neuem seine
Hand, die Wassermassen fallen ein und be-
graben die Agypter unter sich. Sowohl! der
Vorgang des Meerwunders als auch die Rol-
le des Mose sind in den beiden Darstellun-
gen verschieden.

1.2 Der historische Hintergrund
Die vorjahwistische Version schildert das
Geschehen am Meer wiederum sehr knapp:

(14,24) Jahwe blickte auf das Lager der Agypter
und versetzte das Lager der Agypter in Schrek-
ken. (25) Er liess abspringen die Rader ihrer Wa-
gen und liess sie nur schwer vorwarts kommen.
(27) Jahwe schuittete die Agypter mitten ins Meer;
(28) nicht ein einziger blieb ubrig. (30) So rettete



Jahwe Israel aus der Hand der Agypter. (31) Und
alles Volk furchtete Jahwe.

Um die Vernichtung der Agypter zu schil-
dern, bendtigt der Erzahler nicht mehr als
einen Satz, in dem in aller Kirze ausge-
sagt ist, Jahwe habe die Agypter mitten ins
Meer geschittet (14,27b). Bezeichnender-
weise verrat der Bericht von der Vernich-
tung keinerlei kriegerisches Kolorit.
Historisch lasst sich aus diesem Bericht
zweierlei entnehmen: dass Israel einer Ge-
fahr entronnen ist, bei der feindliche Trup-
pen im Meer umkamen und dass dies als
von Jahwe gewirkt erfahren wurde. Weitere
Einzelheiten werden nicht genannt und kon-
nen auch nicht erschlossen werden.

In welchem Verhaltnis stehen der vorjah-
wistische Bericht und die andern Darstellun-
gen (jahwistische, priesterschriftliche, elo-
histische) zueinander?

Die vorjahwistische Version spiegelt unmit-
telbar ein lebensrettendes Erlebnis. Israel
versteht Rettung als Wunder, als Filigung
Gottes — auch wenn sich dies historisch viel-
leicht ohne jedes Mirakel vollzogen hat. Das
«Wunder» ist hier nicht durch die Durchbre-
chung von Naturgesetzen konstituiert, son-
dern durch die Erfahrung des unerwarteten
und unverfugbaren Eingreifens Jahwes.
Begreiflich, dass im Laufe der Zeit die Frage
entstand: Ja, wie ging diese Rettung von-
statten? Je langer Israel im Lande Kanaan
sass, je weiter jenes Ereignis in die Vergan-
genheit rickte, um so grdsser wurde das In-
teresse an den Einzelheiten. Die Nachfah-
ren waren nicht selbst dabei gewesen, es
war wichtig, ihnen dieses «wir sind noch
einmal davongekommen» einzupragen. Denn
dies war die grosse grundlegende Tat Jah-
wes an seinem Volke.

Wir verstehen jetzt, dass mehrere Erzéhlun-
gen vom Rettungswunder am Roten Meer
entstehen konnten. Altere wurden von jin-
geren ausgebaut, wohl auch abgeéndert,
vielleicht préazisiert, blieben aber weiter be-
stehen und wurden von neuen Gruppen
ubernommen. Jede dieser Erzahlungen hat
auf seine Weise versucht, die grosse Gottes-
tat am Roten Meer flur seine Tat zu bezeu-
gen.

Welchem von den zwdélf Stammen Israels
die Rettung widerfuhr, kdnnen wir nicht sa-
gen, denn in Agypten hat es die spateren

Stamme so noch nicht gegeben. Erst in Pa-
lastina wurden sie zu «Stdmmen» und zum
Stammesverband «lsrael». Es wra irgend-
ein Teilstamm, dem deise Rettung zuteil
wurde. Aber deren Erzdhlung von dieser
Rettung vor den Agyptern war so ein-
drucksvoll, dass die andern Gruppen sie
aufnahmen. So wurde allméahlich das Be-
kenntnis zu dem Gott, der seine Macht spur-
bar kundgetan hatte in der Rettung aus der
Hand der Agypter, zum gemeinsamen Besitz
aller Stamme.

Nun verstehen wir das Schweigen &gypti-
scher Quellen. Vermutlich war es nur eine
kleine Abteilung agyptischer Grenzsoldaten,
die damals einem verlorenen Haufen jenes
Teilstammes nachjagten. Flur die Agypter
dirfte es sich dabei um einen belanglosen,
alltaglichen Grenzzwischenfall gehandelt ha-
ben. Deshalb das Schweigen agyptischer
Stellen.

Fir die Entkommenen aber wirkten die Fol-
gen der gelungenen Rettung auf den Vor-
gang selbst als Vergrosserungsglas: Der
Wichtigkeit der qualitativen Bedeutung ihrer
Rettung entsprechend, werteten sie die agyp-
tische Aktion quantitativ auf. War es nicht
so: Die agyptische Einsatzgruppe versank
plotzlich im Wasser, und jene Fllichtlinge
konnten dadurch ihre schon verloren ge-
glaubte nackte Existenz retten. Dies alles
musste das Werk ihres Gottes gewesen
sein.

1.3 Der Ort des Meerwunders

Die Priesterschrift spricht von «vor Pi-Hachi-
rot zwischen Migdol und dem Meer ange-
sichts von Baal-Zaphon» (2. Mose 14,2). Die-
se Schrift denkt somit an die Gegend des
Sirbonischen Sees'?. Verschiedene antike
Schriftsteller (z. B. Diodor im 1. Jh. v. Chr.;
Strabo, ca. 64. v. Chr.) berichten von diesem
gefahrlichen und heimtiickischen See. Aus
dem ersten Buch der historischen Bibliothek
des Diodor stammt folgender Bericht:

«Denn zwischen Célesyrien und Agypten liegt ein
See, sehr schmal, aber erstaunlich tief und 200
Stadien lang, welcher der Serbonische See ge-
nannt wird und denen, die sich ihm unkundig na-
hen, ganz unerwartete Gefahren bringt. Denn da
das Wasser nur sehr schmal ist, einem Bande
ahnlich, und grosse Sandflachen uberall ihn um-
geben, so wird, wenn anhaltende Sidwinde we-
hen, viel Sand hineingewirbelt. Der macht das
Wasser flir das Auge unerkennbar und [dsst den

598



599

See unmerklich ins Festland lbergehen. So sind
auch schon viele von denen, die die Eigentimlich-
keit der Gegend nicht kannten, hier mit ganzen
Heeren untergegangen, indem sie den rechten
Weg verfehlten. Denn der Sand gibt, sobald man
ihn nur eben betreten hat, nach und tauscht die
daruber Gehenden wie mit boser Absicht, bis sie
endlich die drohende Gefahr ahnen und sich zu
helfen suchen, wo doch keine Flucht und Ret-
tung mehr moglich ist. Denn der vom Sumpf
Verschlungene kann weder schwimmen, da der
Schlamm die Bewegung des Kérpers unmdglich
macht, noch kann er heraussteigen, da er nichts
Festes zum Drauftreten hat. . .»

Nach dem Jahwisten (danach brachen sie
von Sukkoth auf und lagerten sich in Etham
am Rande der Wiste», 2. Mose 13,20) hatte
sich das Meerwunder im Raume der Bitter-
seen ereignet .

In 2. Mose 13,18 findet sich eine dritte Loka-
lisierung 2. Demnach zogen die Israeliten
zunachst durch die Wiste und kamen dann
an das «Schilfmeer». Man vermutet, dass
hier an den Golf von Akaba gedacht ist.
Nach dieser Sicht liegt der Ort des Meer-
wunders in der Nahe des Gottesberges, den
man sich als vulkanischen Berg in Nord-
westarabien vorstellt.

Es stehen mindestens zwei, wahrscheinlich
aber drei verschiedene Lokalisierungen mit-
einander in Konkurrenz. Die Hauptschwie-
rigkeit besteht darin, dass die deutlichste
und einleuchtendste Ansetzung zur Priester-
schrift also zum jiungsten Teil der Mosebu-
cher gehort. Die altesten Quellen sind unge-
nauer. Am ehesten liegt die Losung nahe,
dass sich das Ereignis in der Gegend der
Bitterseen vollzogen hat und von da her mit
dem Begriff «Schilfmeer» verbunden ist, der
jedoch in spaterer Zeit dem Hauptsprach-
gebrauch entsprechend als Bezeichnung
des Golfes von Akaba verstanden wurde.

Die eigentliche Funktion der geographi-
schen Notiz in 2. Mose 14,29 (P) ergibt sich
aber aus der theologischen Sicht, die hinter
der priesterschriftlichen Darstellung des
Meerwunders liegt: Wie in den Plagen geht
es auch im Meerwunder um den Macht-
erweis Jahwes gegeniiber den Gdéttern. Das
Meerwunder «angesichts Baal-Zaphon» er-
weist vor Pharao und seinen Leuten, dass
der Herr liber das Meer nicht Baal, sondern
Jahwe ist. Die priesterschriftliche Theologie
greift flir seine Darstellung Elemente der

Baal-Mythologie auf und baut sie in seine
Theologie ein. Das Unterfangen, aus dieser
historisch spaten und theologisch bedingten
Lokalisierung einen Rlckschluss auf das Er-
eignis von 1200 zu versuchen, wird dem-
nach kaum Erfolg haben.

Gegen die Darstellung der Priesterschrift
und fur eine sudlichere Losung spricht auch
eine grundsétzliche Uberlegung. Die grosse
Heerstrasse von Agypten nach Palastina und
Syrien fuhrte dem Mittelmeer entlang. Das
in der Priesterschrift genannte Migdol war
einer der letzten befestigten Orte Agyptens.
Wenn die kleine Notiz in 2. Mose 14,5 zu-
trifft, wonach die Israeliten aus Agypten
«geflohen» seien, dann ist kaum anzuneh-
men, dass sie als Nomaden fur ihre Flucht
ausgerechnet die stark bewachte Heer-
strasse wahlten. Beispiele zeigen durchweg,
dass nomadische und halbnomadische
Gruppen eine ungeahnte Fahigkeit haben,
urplétzlich in der unwegsamsten Wuste zu
verschwinden und — wenn noétig — auch wie-
der aufzutauchen. Dass sich die Israeliten
abseits der grossen Strassen weiter sudlich
in die Wuste absetzten — was sich auch von
der Lage der Stadt Pithom nahelegt -, ist
auch aus diesem Grund sehr viel wahr-
scheinlicher.

2. Die theologische Bedeutung des Auszugs
aus Agypten

Kein Ereignis der Geschichte Israels wird
so haufig genannt und keines nimmt auch
nur annahernd eine so zentrale Stellung im
Glauben Israels ein. Nicht zufallig hat man
die Religion schon als «Religion des Aus-
zugs» bezeichnet.

Das alte Israel verstand den Auszug aus
Agypten als den Anfang seiner Geschichte.
Erst von 2. Mose 2,1 an ist im AT von einem
Volk die Rede. Will Israel mit einer kurzen
Formel die Gesamtdauer seiner Geschichte
umschreiben, sagt es: «Seit der Zeit, da die
Israeliten aus dem Lande Agypten herauf-
gezogen sind bis auf diesen Tag (Ri 1,30;
2 Kon 21,15 u. 6.; vgl. auch 1 Kon 1,6). Da-
bei wird auf Schritt und Tritt deutlich, dass
es nicht nur um den Beginn der politischen,
sondern auch der theologischen Geschichte
Gottes mit seinem Volk geht (vgl. Ez 20,5).
Wo Israel seinen Glauben in ein Bekenntnis
zusammenfasst, steht der Auszug aus Agyp-
ten im Zentrum. «Wir waren Sklaven des



Pharao in Agypten. Da fuhrte uns Jahwe mit
starker Hand heraus aus Agypten, und Jah-
we tat vor unseren Augen grosse und un-
heilvolle Zeichen und Wunder an den Agyp-
tern...» (5. Mose 6,21 ff.).

Dem entspricht, dass im Gotteslob der Psal-
men sehr haufig von der Herausfuhrung aus
Agypten die Rede ist (Ps 106,11).

Die theologische Aussage dieser Ausserung
ist ebenso einfach wie grundsatzlich. Der
Auszug aus Agypten ist die erste, grund-
legende Heilstat Gottes an seinem Volk. In
ihr grindet die Existenz lIsraels und das
spezielle Verhaltnis zwischen Jahwe und
seinem Volk.

Solcher Glaube verpflichtet, das geschenkte
Leben vor seinem Geber zu verantworten. In
verschiedener Weise werden daher die Ge-
bote des AT mit dem Hinweis auf den Aus-
zug aus Agypten begriindet. Am bekann-
testen ist die Einleitung der 10 Gebote: «Ich
bin der Herr, dein Gott, der ich dich aus
dem Lande Agypten, aus dem Sklavenhause,
herausgefiihrt habe; du sollst..., du sollst
nicht...» (2. Mose 20, 2 ff.; 5. Mose 5,6 ff.).
Ganz besondere Aktualitat erhielt das Be-
kenntnis in der Zeit der babylonischen Ge-
fangenschaft. Israel sass wieder im Sklaven-
dienst. In den Deportierten reifte die Ge-
wissheit: Wenn Gott uns damals aus Agyp-
ten herausgefiihrt hat, wird er uns jetzt auch
aus Babylonien befreien (vgl. Jer 16,14 f;
23,4 f.). Besondere Belege finden wir bei
Deuterojessaja (Jes 40-55; bes. 40,1-5; 48,
20 f.; 55,12).

So wichtig die Herausfiihrung aus Agypten
an allen Stellen ist, so werden doch nir-
gends historische Einzelheiten genannt. Es
geht in den Berichten nicht darum, WIE
Israel befreit wurde, sondern DASS Jahwe
das Volk aus Agypten befreit hat.

Anmerkungen

TW. Keller, Und die Bibel hat doch recht. Dissel-
dorf 1955.

2R. de Vaux, Histoire ancienne d’lsrael |, Paris
1971, 250-253.

¥S. Herrmann, lIsraels Aufenthalt in Agypten,
Stuttgart 1970.

“Vgl. den Text bei K. Galling, Textbuch zur Ge-
schichte Israels, Tubingen 21968, 38.

*Vgl. Texte in: P. Weimar / E. Zenger, Exodus,
Stuttgart 1975, S. 108.

¢ Sinuhe (ca. 1970 v. Chr.) schreibt: «ich gab
meinen Fussen den Weg nach Norden und kam
heran an die Mauern des Herrschers, die ge-
macht wurden, um die Beduinen abzuweh-
ren ... Ich kauerte mich ins Geblsch nieder
aus Furcht, dass mich einer der Wachter auf
der Spitze des Turmes sehen konnte, der ge-
rade Dienst hatte. Als es dunkel geworden war,
ging ich weiter. Bei Tagesanbruch erreichte ich
Peten ... Vor Durst fiel ich um. Ich dachte, das
ist der Geschmack des Todes. Da richtete ich
mein Herz auf ..., als ich Herdengebrill horte
und Beduinen erblickte. |Ihr Fuhrer erkannte
mich, der friher in Agypten gewesen war. Er
gab mir Wasser, kochte mir Milch. Ich ging mit
ihm zu seinem Stamm. Gut war, was sie mir ta-
ten.»

~

Vgl. R. de Vaux, Histoire ancienne d’Israel, Pa-
ris 1971, 339-346.

Das Grundmodell der alten Exoduserzahlung
wird in: P. Weimar / E. Zenger, Exodus, Stutt-
gart 1975, S. 23-27 vorgestellt.

@

0

Es gibt noch die nur in Bruchstiicken vorhan-
dene elohistische Quelle (vgl. 14,19a und 14,
25).

Der Sirbonische See liegt ca. 60-70 km &stlich
des Suezkanals am Mittellandischen Meer. An
ihm entlang flihrte damals die berihmte Heer-
strasse von Agypten nach Paléstina.

o

Die Bitterseen liegen zwischen den heutigen
Stadten Suez und Ismailia.

N

Diese Stelle gehort weder J noch E an, sondern
ist am ehesten der jehowistischen Geschichts-
darstellung zuzurechnen. Unter der jehowisti-
schen Geschichtsdarstellung versteht man je-
nes Werk, das unter dem Eindruck des Unter-
ganges des Nordreiches (722) die beiden Quel-
len J und E zu einem Werk gefligt hat.

600



	Die Mose-Erzählungen (2. Mose 1-15.21)

