
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 63 (1976)

Heft: 14-15

Artikel: Das Ereignis von Taizé

Autor: Niedermann, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-530751

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-530751
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wenn dies gelingt, ist schon viel gewonnen.
Denn dann wird der Junge einsehen, dass
ihm in seinem Erzieher eine Persönlichkeit
gegenübersteht, dessen Geduld und Liebe
seinen eigenen, wenn auch boshaften
Oppositionsgelüsten immer überlegen sein
werden.
Hat der junge Mensch dies einmal gemerkt
- was oft schneller geht als man denkt -,
dann wird der Drang nach beabsichtigten,
aufreizenden Herausforderungen von selbst
abklingen um dem Platz zu machen, was jede

Beziehung zwischen Erzieher und Zögling

beseelen muss und was der hl. Don
Bosco meisterhaft formuliert hat als
«liebende und geliebte Autorität».

«Alles ist Gnade»
So hat der erzieherische Frohsinn einen un-
versieglichen Quellgrund. Es ist das
fortwährende Bekenntnis und Ja-sagen zu dem
vom Schöpfer erhaltenen und übernommenen

Auftrag.
Durch diesen Auftrag wird der erzieherische
Frohsinn allerdings nicht nur zu einem
Geschenk, sondern auch zu einer Gnade, die
jeden Tag aufs neue erbetet werden kann
und erbetet werden muss.
Dann aber rundet sich das vielgestaltige
Bild jeder erzieherischen Mission zu einem
Ganzen, in dem alles aufeinander
abgestimmt ist: «Alles ist Auftrag. Und alles ist
Gnade.»

Das Ereignis von Taize
Josef Niedermann

Das Ereignis von Taize war einst am Anfang
«nur» das Selbstengagement eines von
Christus Ergriffenen, zur Christusnachfoige
Entschiedenen und von der Spaltung der
Kirche Erschütterten, nämlich des jungen
waadtländischen, reformierten Geistlichen
Roger Schütz und seines Freundes Max
Thurian. Zuerst zur Konversion entschlossen,

liess er sich raten, von der äussern
Konversion abzusehen, um die Wiedervereinigung

eher verständlich zu machen. Aber die
Christusnachfolge in aller Konsequenz, mit
Eucharistie, Liturgie, Beichte und in den
drei Räten zu vollziehen, das war seine un-
widerrufene Tat. 1940 ohne Pfarrstelle, wie
damals auch sanktgallische Geistliche ohne
Stelle waren, ging er ins südburgundische
Dörfchen Taize, nahe der deutschen
Besatzungszone, um Verfolgte zu retten und sich
vorab einmal so ganz aufs Abenteuer Gottes
einzulassen. Doch musste er selbst vor der
Gestapo in die Schweiz zurückfliehen. Noch
vor Kriegsende war er wieder in Taize, um
aufzubauen, Zeichen der Hoffnung zu
setzen, Verlorene zu Christus zu führen. Viele
Landdörfer waren ja trostlos glaubensarm
geworden, die alten romanischen Kirchen
vielfach verfallen, nur noch Ruinenhülsen
des einst blühenden Glaubenslebens. Sie

arbeiteten mit den Priestern der Gegend
zusammen. Weitere Freres schlössen sich den
beiden Geistlichen an, Männer aus
verschiedensten Berufen. Eine Regel entstand
- aufgebaut auf dem Evangelium. Gefordert
werden ein Leben in Armut und
Gütergemeinschaft, wobei auch die Freresgemein-
schaft von Jahr zu Jahr das Erarbeitete,
Erhaltene an Gütern wieder an Ärmere
verteilte, um die Armut der Kirche wirklich zu
leben, ein Leben in Gehorsam gegenüber
dem Prior, dem Brüderrat wie selbstverständlich

der Kirche, ein Leben im Zölibat,
auch wenn der menschliche Hang diesem
Ziel zuwiderlaufe und radikal gebrochen
werden müsse, ein Leben des Gebetes mit
täglich dreimaligem liturgischem Gebet mitten

unter dem Volk der Kirche wie mit
unablässigem privatem Gebetdes einzelnen.
Zur Arbeit weiss sich die Brüdergemeinschaft

streng verpflichtet, wie es in der Regel

heisst: «Damit dein Gebet wahrhaft sei,
musst du in harter Arbeit stehen.» Das
Leben soll ein Leben aus der Kraft der Eucharistie

sein, geführt im Geist des marianischen

Fiat und Stabat unter dem Kreuz (vgl.
Ikonen in der Kirche). Wichtig ist das stete
neue Teilen der Güter und der Talente in
unablässigem Einsatz für die andern. 558



Bemerkenswert ist die Formulierung, dass
diese Regel als Minimum anzusehen sei.
Dabei darf sich kein Bruder hinter Rechte
und Ansprüche verschanzen, sondern jeder
soll verfügbar bleiben, in immer neuem
Wagnis, getrieben von der Brisanz des Wortes

des Evangeliums und von dem Geiste
Gottes, der das Antlitz der Erde erneuert,
immer zugleich in selbstloser Einordnung
ins Ganze der Gemeinschaft.

Überraschend, unerwartet kamen Jugendliche,

einzelne zuerst, dann Dutzende,
Hunderte, Tausende, und seit 1970 an Ostern
und im Sommer Zehntausende, um solchem
christlichen Wagnis zu begegnen, um
mitzusingen, mitzubeten und sich selbst für die
Mitmenschen am eigenen Platz wie in der
weiten Welt zu verpflichten.
Die Freres, die die verfallenen Wohnhäuser
des Dorfes wohnlich gemacht hatten, muss-
ten anfangen, für die Jugendlichen Barakken

zu errichten, Zeltlager zu schaffen und
mussten in den letzten Jahren jeweils an
Ostern oder bei den Sommertreffen die
Rückwände der mächtigen Kirche wegnehmen

und den Kirchenraum durch ein mächtiges

anschliessendes Zirkuszelt ausweiten,
damit alle die Tausende dem täglich
dreimaligen Offizium und der Eucharistiefeier
oder Abendmahlsfeier je nach Bekenntnis
folgen können. Die Psalmen werden in
alten Choralstilen französisch gesungen, die
Verkündigungstexte in fünf Sprachen
vorgetragen, und die Hymnen sind rhythmisch so
übersetzt, dass sie gleichzeitig in den fünf
verschiedenen Sprachen gesungen werden
können.
Die Jugendlichen kamen und kommen aus
ganz Frankreich, aus der Schweiz, aus fast
allen europäischen Ländern, selbst aus Polen,
aus Süd- und Nordamerika, aber auch aus
Afrika, Australien und Vorder- und Ostasien.
Auch die Freres stammen aus verschiedenen

Ländern, ein Drittel ist katholisch, zwei
Drittel sind evangelisch. An den jährlichen
Konzilstagungen der Jugend bilden sich
Jugendgruppen, die sich in ihrer Heimat oder
andern Ländern als Hilfsequipen einsetzen.
Im Oktober wird Prior Roger selbst in den
Sterbestrassen und Slums von Kalkutta
zusammen mit Mutter Teresa und Jugendlichen

von Taize zwei Monate weilen und
559 arbeiten, dann am 5. Dezember in der Notre-

Dame in Paris in einer Predigt das mögliche
und notwendige Engagement in Indien und
in der Dritten Welt überhaupt aufzeigen. Die
15 000 Teilnehmer des Ostertreffens in Taize
warten auf dies kommende Wort.
Die erstaunliche innere Kraft und Realität
des Hilfswillens von Hunderten und
Tausenden von Jungen beiderlei Geschlechts
wächst aus dem Bewusstgemachtworden-
sein, dass Christus jeden von ihnen und
jeden ihrer Mitmenschen persönlich-einmalig
liebt, dass sich daher aber auch jeder selbst
in einer ganzheitlichen Liebesantwort für
seine Mitmenschen verpflichten soll, zumal
für die Ärmsten, Verzweifelten, Hoffnungslosen.

Mag in irgendeinem armseligen
Quartier einer Stadt oder in einem verlorenen

Dorf oder Heim dies helfende Tun von
zwei, drei Christen auch nur als kleines
Kerzenlicht aufscheinen, in der Finsternis wirkt
das Kerzenflämmchen als rettendes Licht.

Ist Taizä nur eine religiöse Mode?

Frere Roger und seine vielleicht 70 bis 80
Brüder denken sich Taize gar nicht als
Dauerinstitution mit festen Strukturen.
Immer wieder heben sie das Provisorische
ihrer Bewegung hervor, betonen sie, dass es
keinen Taizegeist gibt, sondern dass es nur
um das Evangelium und seine Verwirklichung

gehe, dass sie «nur» aus diesem
Evangelium heraus da sind und dafür
verfügbar sein wollen, dass sie die Besucher
vom einzigartigen Geliebtwerden durch
Christus überzeugen und sie ebenfalls zur
Verfügbarkeit nach Gottes Willen und zum
Selbsteinsatz für die Mitmenschen hinführen
wollen.
Täglich finden für Dutzende oder Hunderte
von Gruppen - je 20 bis 30 Teilnehmer und
Teilnehmerinnen aus je ähnlichen sozialen
Schichten und politischen Räumen - die
Gruppengespräche statt, geleitet von je
einem Animator oder einer Animatorin. An
Animatoren standen an diesen Ostern etwa
500 zur Verfügung, junge Menschen, die oft
jahrelang in Taize mitgearbeitet haben und
in täglichem Kontakt mit den Freres stehen.
Ausgang und Mitte der Gespräche ist
immer die Einheit der beiden Erkenntnisse,
dass Christus jeden einzelnen unendlich
liebt und dass jeder seine einmalige, besondere

Liebesantwort zurückschenken sollte,



in Gebet, Leben und mitmenschlichem
Engagement in der Welt der Umgebung oder
der Weite, in je seinem Beruf und Lebensstand,

in der Nachfolge der Räte oder der
Ehe oder sonst einer ernsten Form. Da werden

dann schwere Erfahrungen verarbeitet,
Schicksale besprochen, Wege der Hilfe
gesucht. Der Animator vermittelt Gespräche
mit entsprechenden Freres. Jeden
Spätnachmittag stehen in der Kirche Priesterfre-
res und für die Nichtkatholiken ausgewählte
Freres zur Beichte und zum Beichtgespräch
zur Verfügung.

Ist Taiz die Rettung?

Die Taizegemeinschaft würde diese Frage
lächerlich finden. Denn sie weiss um das
Eine und Entscheidende, dass nur noch
Christus und seine Kirche den Menschen
von heute die wirklich rettende Hoffnung zu
geben vermag. In seinem Buch «Vivre l'au-
jourd'hui de Dieu», das 1975 bereits in der
Gesamtauflage von 100 000 Exemplaren
erschien, spricht schon der Titel die These
aus, dass Gott uns für das Heute engagiert.
Als Dominante des Heute nennt Frere Roger

- die Suche der Massen nach der Einheit
der Menschen und des Menschlichen

- die Zunahme der Weltbevölkerung
- die beschleunigte Evolution

- die Blockbildung durch zwei Ideologien
(Ost und West)

- der Wunsch des einzelnen Menschen wie
jedes Volkes, sein eigenes Leben führen
zu können

- die entsetzliche Spaltung der Menschheit
in Nord und Süd.

Für die Lösung dieser dominierenden
Probleme finden wir nur durch Christus und
seine Kirche die rettende Antwort. Doch wie
kann dies geschehen, wenn im Jahr 2000
nurmehr ein Sechstel der Menschen christlichen

Bekenntnisses sein werden und wenn
noch Zahllose dieser Getauften nicht mehr
nach Christus und seiner Kirche fragen?
Jeder Christ ist unabdingbar angerufen, täglich

in der Kontemplation auf Christus hin
zu leben und den Kampf für Christus in sich
und in der Welt zu führen. Immer wieder
kommt Roger Schütz auf diese Doppelforderung

zurück.
Die Dominanten des innern Lebens sollen
angesichts dieser Forderung sein:

- Christus in uns das Feuer seiner Liebe
entzünden zu lassen

- alle menschlichen Kräfte einsetzen in

Selbstbeherrschung, um sich so für den
Kampf für Christus zu befähigen

- die Freres sollen dies tun durch ihren
Zölibat, durch ihre Gütergemeinschaft
und Armut und durch die Annahme des
Gehorsams und durch das Sicheinordnen
unter eine Autorität (Prior, Brüderrat,
Kirche)

- Innerhalb der Gegebenheiten des
Laienlebens hat das Verhalten der Laien in
ähnlicher Richtung zu gehen.

- Unser Leben in der Welt muss ausserordentlich

vereinfacht werden in Nahrung,
Kleidung, Möbeln und selbst in Büchern,
dafür aber im Kontakt mit den Mitmenschen

stehen und soll sich für die Ärmsten

der Welt ausserordentlich vervielfältigen.

- Die lässt sich aber nur verwirklichen aus
einem lebendigen Bezug zu Christus in
Gebet, Meditation, Eucharistie, Beichte,
Freude, Anbetung, Liebe und totaler
Verfügbarkeit.

- der Skandal der Glaubenstrennung muss
uns zutiefst schmerzen, darf aber niemals
vertuscht werden durch Konfusionismus,
als ob die Glaubenstrennung und
Wiedervereinigung nur eine Sache der
Geschichte, der Psychologie oder des
Vokabulars wären; der Skandal ist aber auch
nicht zu beseitigen durch eigenmächtigen
Pragmatismus oder durch föderalistische
Beschlüsse und noch weniger durch Sek-
tiererei in Opposition zur Kirche oder
durch kategorischen Integralismus; aber
auch der Eschatologismus ist falsch, als
ob die Wiedervereinigung erst in der
Ewigkeit erreicht werden könnte. Uner-
lässlich sind Gebet, Geduld und Armut.
Es gelte, die Spannung von Spaltung und
Kirche, von Kirche und Welt, von arm und
reich gemeinsam in Christus auszuhalten
und auszutragen.

Ist Taizö die Hoffnung?

Fraglos ist Taize eine herrliche Hoffnung,
aber nicht die Hoffnung. Taize will nicht
selbstbezogen sein und noch weniger sich
als Mitte von allem sehen. Eine junge
Schleswigerin, zuvor Biologiestudentin, die 560



Tagebuch-Notizen von Roger Schütz*
10. August 1969
Unter Tausenden von jungen Menschen, die dieses Jahr in Taize gewesen sind,
bahnt sich eine neue Einstellung an. Noch vor wenigen Jahren wäre es normal
gewesen, sich jedem Menschen zu widersetzen, der in ihren Augen eine Autorität
repräsentierte. Man wünschte den Tod der kirchlichen Institutionen. In diesem
Jahr ist das Suchen nach Christus das Beherrschende.
13. August
Sucht nicht die katholische Kirche, die catholica, ihre ganze Geschichte hindurch,
nachdem die Zeit der Abgrenzung ohne Erfolg war, Ort der Gemeinschaft für alle
zu sein? Wenn sie durch die gegenwärtigen Schwierigkeiten empfindlicher geworden

ist, so wird sie damit auch verständlicher und aufgeschlossener. Ich habe
Vertrauen zu ihr, weil sie, ungeachtet all ihrer Verkalkungserscheinungen, Leben
möglich gemacht hat, Leben aus den beiden Worten Jesu: «Das ist mein Leib»
und «Was ihr auf Erden lösen werdet, wird auch im Himmel gelöst sein.».
15. August
Das Gebet der letzten Nacht, um drei Uhr, war von grosser Schlichtheit. Beim
Mittagessen habe ich meine Brüder gefragt, was sie von einem regelmässigen Gebet,
jede Nacht, halten würden, zu dem sich immer einige zusammenfänden. Für jeden,
der nachts aufwacht, wird es eine Freude sein, mit den Brüdern in der Kirche
zusammenkommen zu können.
17. August
In der Kirche hören wir heute als Lesung den Anfang des zweiten Petrusbriefes.
Ich versuche, zuzuhören in der Haltung eines Menschen, der von einem Zeitgenossen

Jesu einen Brief erhalten hat. Jedes Wort hat sein Gewicht. Der Glaube des
Petrus! Das ist sehr viel in einem Menschenleben.
19. August
Heute morgen traf ich auf der Strasse Pablo Cano. «Guten Tag, Sehor Pablo. Nun
sind Sie ja allein, Vincente ist weggegangen.» «Ja, allein», erwidert er. Wirgrüssen
uns noch einmal. Dann höre ich, wie er mir zuruft: «Bruder Roger, nicht allein.
Unser Gott ist immer hier», und dabei legt er die Hand auf sein Herz.
Ausgedehnter Spaziergang mit G. Am Ende des Gesprächs fragte er mich: «Was
ist für dich das Wesentliche an unserer Berufung?» Gegenwärtig sehe ich ein
Dreifaches: das Gebet, die Liebe zur Kirche und das Suchen nach Gerechtigkeit.
22. August
Heute morgen ebenso wie gestern gemeinsames Frühstück mit Jugendlichen. Ihr
Vertrauen prägt uns. Haben sie wirklich keine Ahnung von dem Kampf, den gerade
wir Brüder, die sie schätzen, in sich selbst auszufechen haben?
Innerhalb weniger Jahre haben sich die Beziehungen zu diesen jungen Menschen,
die für ein paar Tage auf unsern Hügel kommen, gewandelt. Anfangs haben wir
beim Gespräch mit ihnen nicht viel gewagt. Aber heute sprechen wir das an, was
im Mittelpunkt unseres eigenen Lebens steht. Im Verlauf dieser friedvollen
Gespräche besitzt jeder Ausdruck und jeder Blick sein Gewicht.
Nach dem Mittagsgebet ist ein Mann zu mir in die Sakristei gekommen und hat mir
seinen Namen genannt, als kenne ich ihn. Er bat mich, in zwei meiner Bücher eine
Widmung zu schreiben, etwas, was mir immer schwer fällt; aber ich habe nicht
gewagt, mich dieser Geste der Freundschaft zu entziehen. Mit leiser Stimme, mir fast
ins Ohr, erklärt er: «Ich hatte meinen Priesterberuf aufgegeben, aber ich werde
von neuem Priester sein. Die Kirche leidet.»
23. August
Ich höre, Aldrin, der Kosmonaut von Apollo XI, habe Brot und Wein von der Eucharistie

bei sich getragen und habe, auf dem Mond angelangt, gebetet und kommuniziert.

* Frere Roger: Ein Fest ohne Ende. Herder Taschenbuch 472



nach zwei Jahren Taizearbeit den Ordensberuf

gewählt hat und nun Postulantin der
katholischen Sceurs de St. Andre in Belgien
ist, die seit fast den Anfängen die fraulichen
Arbeiten der Taizegemeinschaft besorgen,
erklärte uns den Dienst Taizes in der Welt
so: Taize sei einfach eine Strassenkreu-
zung. Eine Strassenkreuzung sei wohl eine
Mitte, aber keine Bleibe, sie weise nur die
richtigen Wege nach den verschiedenen
Zielen. Nicht Taize ist also die Hoffnung,
sondern die Liebe Christi zu jedem
Menschen ist die Hoffnung der Welt. Wie ernst
jedoch die Sache mit der Liebe Christi für
den einzelnen ist, hat Prior Roger in seiner
Ostermorgenmeditation dieses Jahres
dargelegt:

««Liebst du mich?> war die letzte Frage Jesu
an Petrus Seit diesem Tag fragt Christus
jeden Menschen auf der Erde unablässig:
(Liebst du mich?> Es gibt Tage, an denen
wir unsere Ohren verstopfen: die Frage Jesu
wird unerträglich Und wenn wir uns in
eine Revolte hineinsteigern, klingt diese
Frage wie eine Verurteilung Christus
zwingt niemals zur Liebe. Aber er, der
Lebendige, hält sich an der Seite jedes einzelnen

wie ein Armer, wie einer, der selbst im
Dunkeln bleibt... Angesichts dieser Liebe
aus Ewigkeit verstehen wir, dass unsere
konkrete Antwort nicht nur flüchtig sein
kann, nicht nur für eine begrenzte Zeit mit
der Möglichkeit, uns später zu widerrufen...

Wirkliches Glück wird dem zuteil, der
die Risiken dieser Liebe auf sich nimmt,
ohne die Folgekosten zu berechnen Lass
dich selbst los, gib dich hin. Darin finden
deine Wunden Heilung, und nicht nur deine
eigenen, denn da wir schon in ihm sind, heilen

wir uns gegenseitig.»

Die Taize-Fahrt der Lehrerinnenverbände

Aus der Initiative von Frl. Hediger, Zug, hatten

der Verein katholischer Lehrerinnen der
Schweiz, der Schweizerische Lehrerinnenverein

und der Evangelische Schulverein in
den Verbandszeitschriften (siehe schweizer
schule vom 15. Februar 1976) die Lehrerinnen

und Lehrer zu einer Taizefahrt in der
Osterwoche eingeladen. 36 Lehrerinnen,
Lehrschwestern verschiedener Orden,
Diakonissen, Geistliche, Lehrerehepaare usw.
waren dem Ruf gefolgt. Voraussetzung war

die Lektüre des kleinen, aber gehaltvollen
Herder Taschenbuches Nr. 365 «Warten auf
das Ereignis Gottes - Die Regel von Taize».
Als Thema der Besinnungstage galt «Die
Suche nach der inneren Freiheit». Die Tage,
Eucharistiefeiern, Wortgottesdienste,
Beratungen standen unter der ausgezeichneten
geistlichen Leitung von HH. Vizerektor H.

Pfammatter, Kantonsschule Schwyz, und
von Herrn Pfarrer R. Hasler, evangelischer
Religionslehrer an der Kantonsschule Solo-
thurn. Frl. Hediger sorgte in selbstloser
Aufmerksamkeit, dass die Organisation überall
klappte, dass Bruder Leib überall zu seinen
Wohlstandsrechten kam, im Essen, in der
Unterkunft, bei Unpässlichkeit und wo
immer sonst es etwas zu sorgen gab. Die Fahrt
mit dem Car ermöglichte auch eine Reihe
von Besichtigungen. Leider sind Kirchen in
Frankreich oft nur noch Glaubensfossilien;
allzuoft aber werden Kirchen von den Besuchern

selbst nur in ihrer Kunsthülse, ohne
ihren innern Sinn und ihren innersten
Antrieb zur immer erneuten Gottesbegegnung
beachtet. Unsere Taize-Reise wurde jedoch
zugleich zu einer Fahrt durch die christliche
Geschichte, hin zu einem christlichen Heute,

für eine menschlichere Welt von morgen.
So präsentierte sich die Fahrt Romainmötier
-Cluny-Taize.

Romainmötier reicht über seinen Gründer,
den aus dem altchristlichen Lyon stammenden

Mönchsvater Romanus, in die altchristlichen

Zeiten zurück. Von hier aus hatte
der Kirchenvater Irenäus von Lyon, Schüler
des Johannesschülers Polykarp, in Smyrna
geboren, glühender Verteidiger der Einheit
und Reinheit des Glaubens und der Kirche,
heute wieder besonders gelesen und
theologischen Stellungnahmen zugrundegelegt,
die burgundischen Lande bis in den Jura
und bis gegen den Rhein hin missioniert.
Romainmötier, 450 gegründet, im 7.
Jahrhundert durch Iroschottenmönche erneuert,
im 10. Jahrhundert Cluny angeschlossen,
wurde für Jahrhunderte ein Mittelpunkt des
christlichen Glaubens und christlicher
Nächstenliebe und heiligmässiger
Menschen, bis innerer Zerfall im 15. Jahrhundert
und bernische Besetzung im 16. Jahrhundert

die glimmende Kerze auslöschten.

Noch tiefer und erschütternder war der
Eindruck in Clunys Ruinenresten der einst 562



mächtigen Klosterkirche, in der in den
besten Zeiten 700 Mönche gebetet haben. Welche

gewaltigen Erneuerungskräfte sind aus
dieser von Gottespreis und benediktini-
schem Ordensgeist durchdrungenen
Kloster- und Klöstergemeinschaft Cluny ins ganze

Abendland ausgeströmt und haben zwei
Jahrhunderte abendländischer Geschichte
bis ins Innerste geprägt (Cluniazensische
Klosterreform, Kirchenreform, Kreuzzugbewegung

der Ritterschaft). Dann aber
zersetzten Reichtum und Wohlstandsleben die
Sitten und löschten die Ausstrahlung aus.
Als versteinerte Struktur einer einst
christusdurchglühten Ordensgemeinschaft fiel
Cluny den politisch-gesellschaftlichen
Mächten und schliesslich der Französischen

Revolution zum Opfer.
Taize, das Ziel unserer Fahrt, nur 12 km von
Cluny entfernt, weiss um dies Schicksalhafte

kirchlicher Institutionen, die einmal
von flammender Glaubenskraft gegründet
worden sind, grosse Aufgaben verwirklicht
haben und dann sich allzusehr verfestigten
und verkalkt sind. Taize hat wohl seine
Regeln geschaffen, aber keine grossen Bauten

- ausser der Kirche - errichtet. Es sucht
unter allen Umständen für alles kommende
Notwendige offen zu bleiben und die gläubige

Lebendigkeit und Verfügbarkeit in
jedem Frere zu erhalten. Auf diese Weise
weiss sich Taize als eine der heutigen
notwendigen Antworten auf die Probleme der
Zeit, will aber diese Antwort jeden Tag und

jedes Jahr neu überlegen, um so den
Aufgaben der Welt gerecht zu werden und für
die Hoffnungslosen und Benachteiligten eine

menschlichere Zukunft zu ermöglichen.
Überall sucht es Gruppen von wenigen,
aber christuserfüllten und sich engagierenden

jungen Menschen zu wecken und sendet

für kürzere Einsätze auch Freres in die

ganze Welt. Frere Roger schrieb selbst: «In

den düsteren Zeiten war eine Handvoll Männer

und Frauen imstande, den Ablauf
geschichtlicher Entwicklungen umzukehren,
weil sie hofften, wo nichts mehr zu hoffen
war.»

Was wird in Taize erlebt?

Zu diesem Zentrum christlicher Zukunftsgestaltung

führte also unsere Fahrt. Das Dörfchen

Taizö war ein sterbendes Dorf, als es

von den Freres bezogen wurde. Es zieht
sich einen Hügelhang hinauf, ein romanisches

Kirchlein und ein Friedhof mit wenigen

Grabsteinen stehen mittendrin. Nur
wenige Familien leben noch hier. Ein einziges

Mal habe ich ein Kind schreien hören;
der schöne, neue Schulpavillon steht leer,
es fehlen die Kinder. In andern Landdörfern
ist es ähnlich. Das Volk ist lebens- und
kinderfeindlich geworden, und die Jugend
zieht weg. Hier haben die Freres neuem
Leben gerufen, das verfallene romanische
Kirchlein restauriert, die tonrotbraunen
Häuschen wohnlich gemacht. Auf der Kuppe

oben steht ihre neue, weiträumige Kirche
de la Reconciliation. Über die Hügelkante
hinweg führt ein langes Strässchen, an dem
entlang sich rechts und links die weiten
Zeltlager ausbreiten.

Im weiten Apsisraum der Rekonziliations-
kirche feiern die Freres das Abendmahl oder
die Eucharistiefeier. Links an der Wand vor
dem Übergang in die Apsis wird eine
Marien-Ikone von einer Ampel beleuchtet und
daneben der Tabernakel durch das Ewige
Licht angezeigt. Rechts vorn ist die Ikone
des Gekreuzigten aufgestellt, in den
Fensternischen der mächtigen Betonwand auf
der einen Kirchenseite glühen Glasgemälde,

die eindrücklich die neutestamentlichen
Heilsereignisse darstellen. Auf dem grossen
viereckigen Platz in der vordem Kirchenhälfte

knien oder kauern im Yogasitz die
Freres in ihrem weissen liturgischen
Gewand, dreimal des Tags singen und beten
sie hier ihr Offizium. Und rings auf dem weiten

Boden, auf den Stufen und Gängen
stehen, knien, sitzen mitbetend, mitsingend,
anhörend, lobpreisend, ergriffen - dreimal
im Tag - 700, 900, 1200 und an Ostern
Tausende Jugendliche und Menschen aller
Alter, denen zu Hause allzuoft schon die
einmalige Gottesdienstfeier am Sonntag zuviel
war. Was sie hier wieder gelernt haben, werden

viele vorerst zu Hause noch nicht
wagen, aber das Erlebnis und der Impuls werden

sie nicht mehr in Ruhe lassen. Am Morgen

nach dem Offizium wird auf der linken
Seite der Kirche (Tabernakel) die heilige
Kommunion ausgeteilt und auf der rechten
Seite das Abendmahl unter beiden Gestalten.

Taize will keine Verwischung. Jeden
Abend sprechen im Offizium Jugendliche



die Fürbittgebete für besondere wichtige
Anliegen ihres Lebenskreises oder ihrer
Heimat und der Welt. Libanon, Kambodscha,

usw. waren die Anliegen, die wir in
den Ostertagen gehört haben. Jeden Freitag
spricht Frere Roger zu den Betenden, zeigt
Verwirklichungen, macht Mut für das neue
Leben in Christus und zeigt neue Aufgaben.
Schweigend nahmen zahlreiche Jugendliche

das Abendessen ein und kamen nachts
zehn Uhr und später wieder zum Gebet hierher.

Die Kirche bleibt ständig in der Nacht
offen und wird immer wieder von Jugendlichen

zum Beten aufgesucht.
Wohl gibt es auch Jugendliche genug, die
einfach zum Plausch nach Taize reisen
und hier in der Masse untertauchen möchten.

Aber die täglichen Offizien, die Gespräche

mit den andern, die Taizebriefe, die
Kapellenräume, die eindrücklichen Glasgemälde

und Ikonen stellen jeden zur Besinnung,

wenn nicht im ersten Jahr, dann in
einem andern, weil sie wieder kommen.
Über fast jeden kommt einmal oder
dauernd das Erschrecken, die Konfrontation mit
den tiefsten Fragen des Lebens und der
Anruf zu einem Neubeginn, dem man sich
stellen muss und nicht mehr ausweichen
kann. In den Briefen und Meditationen von
Taize, in den Gruppengesprächen, in den
zahlreichen Schriften von Frere Roger und
Frere Max Thurian begegnet man einem
ernstesten Anruf, dem ich sonst fast nur in
strengen ignatianischen oder franziskanischen

Exerzitien oder bei P. Kentenich
begegnet bin. Jedenfalls fallen viele heutige
sogenannte Besinnungstage ohne Forderung

und Salz dagegen stark ab.
So stellte sich auch der einzelne Teilnehmer

unserer Fahrt und dann die
Teilnehmergemeinschaft als Ganzes die Frage:

Und was müssen wir tun?

Hat das Ereignis Taize für die Schule, die
Erzieher- und Lehrerschaft von heute und
morgen etwas zu sagen?
Taize zeigt jedenfalls eindrücklich, wie die
Jugend empfindet, urteilt, sucht. Taize
belegt, wie sie auf existentielles christliches
Leben ausserordentlich ansprechbar ist,
dass es also an uns Erwachsenen fehlen
muss, wenn sich die Jugend dem Anruf des
Evangeliums nicht stellt, sich des Geliebt¬

seins durch Christus nicht bewusst wird und
den Weltfragen gegenüber gleichgültig
bleibt. Was muss von uns satten Christen,
in bürgerlicher Wohlstandsexistenz und in
unchristlicher Gewohnheitsexistenz selbst-
geniessenden Erwachsenen gesündigt worden

sein, dass die Jugend uns nicht mehr
glaubt? Gewiss haben starke Mächte der
Verführung, der Ablehnung, des sittlich und
politisch revolutionären Angriffs, der
freigeistigen Wissenschaftstheorien, der
neomarxistischen Gesellschaftsveränderungs-
lehren in Theater, Songs, Zeitschriften,
Fernsehen, Taschenbuchreihen, und nicht
zuletzt eine gebetsarme, ungelebte, verun-
sichernd-auflösende Theologie so vieler
geistlicher Lehrer und eine von Christus
feige schweigende Laienlehrerschaft in den
Volks- und Mittelschulen an unserer Jugend
unterminierend gewirkt. Aber Taize zeigt,
wie durch existentielles christliches Leben,
Glauben, Beten, selbstloses Sichöffnen, Teilen

und Mitteilen Jugend angesprochen,
herausgefordert und gewonnen wird.
Gewonnen - aber nicht für uns. Nicht wir sind
wichtig, sondern Christus ist wichtig, die
Suchenden, die Verkannten und Ärmsten
sind wichtig.
Wenn sich in Taize Jahr für Jahr Tausende
von jungen Menschen, Studierenden,
Technikern, Kunstschaffenden neben Seelsorgern,

Lehrern und führenden Kirchenkräften
einfinden und entschiedener zu engagieren
beginnen oder neuen Mut fassen, Anregungen

holen oder ihr Leben ändern, welche
Frühlinge des Glaubens könnten in unsern
Schulen und Lehrerzusammenkünften
erblühen, wenn wir hier selbst einmal
mitmachten? Jedenfalls hat unser Begleiter,
der evangelische Religionslehrer, der mehrmals

schon Konfirmanden wie Kantonsschüler

nach Taize geführt und dort mitgeleitet

hat, die Erfahrung gemacht, dass sich
der Geist ganzer Klassen ins Positive
gewendet hat. Könnten wir uns also nicht das
stöhnende Jammern über unsere Jugendlichen

oder über unsere Sektionen ersparen

und uns statt dessen für gemeinsame
Besinnungsfahrten und -Wochenenden ent-
schliessen?

Literatur
Frere Roger: Warten auf das Ereignis Gottes -

Die Regel von Taizö. Herderbücherei 365. 564



- Vivre l'aujourd'hui de Dieu. Taize 1975.

- Ein Fest ohne Ende. Herderbucherei 472
Leben wagen. Über den Weg zum Konzil von

Taize. Styria 1974.
Frere Max Thurian: Die Freude des einfachen

Gebets. Leben mit Christus in unserer Zeit. Tai-

Medienpädagogik in der Schweiz

Jahrbuch der Schweizerischen Konferenz der
kantonalen Erziehungsdirektoren, Jahrbuch 59/60,
1973/74, Verlag Huber, Frauenfeld
Einige kritische Bemerkungen
Dieser Bericht, der den anspruchsvollen Titel
«Medienpadagogik in der Schweiz» fuhrt, vermag
bei genauerem Durchlesen nicht zu uberzeugen.
Folgende Unstimmigkeiten fallen auf:

I.Die bisherigen medienpadagogischen
Bemühungen werden allgemein verharmlost und
abgewertet, die Medienerzieher auf eine
undifferenzierte Weise verurteilt.

So geht Prof Dr. U. Saxer vom Publizistischen
Seminar der Universität Zurich in seinem Artikel
«Konzept für eine Medienpadagogik» auf S. 184
bis 193 mit den Medienerziehern und ihren
Leistungen recht unsanft ins Gericht. Auf Seite 170
wird festgestellt, dass «die bisherigen Versuche
vielfach an entscheidenden Mängeln kranken»;
es fehle «in erster Linie überhaupt an der
wissenschaftlich-organisatorischen Infrastruktur» (wobei
aber sofort hinzugefugt wird, der Kanton Zürich
könne diese Infrastruktur bereitstellen).
Von hoher Warte aus wird S. 171 erklart, dass
«das Mitwirken von Vertretern der erwähnten
Universitätsinstitutionen das medienpadagogische
Bemuhen endlich mit den notwendig gesicherten
Wissensgrundlagen abstutzt», und es wird dann
«gesichertes Wissen» versprochen. Pauschal wird
«an bisherigen medienpadagogischen Bemühungen

Kritik geübt» (S. 184). «Die Schwächen dieser
Versuche müssen im Lichte der erwähnten Curri-
culumsdeterminanten erkannt werden» (S. 185).
Interessant ist dabei nur, dass ausgerechnet
diese Medienpädagogen in der Befragung über
Medienpadagogik in der Schweiz - zwar anonym
- beigezogen und S. 176 zu den «curricular
wichtigsten Gruppen» gezahlt werden. Den «paar in
der Schweiz veröffentlichten medienpadagogischen

Lehrmitteln» werden S. 185 «erhebliche
Mängel» vorgeworfen. Etwas herablassend werden

die «unsicheren Medienerzieher» S. 185 als
«Autodidakten mit entsprechenden Unzulänglichkeiten»

abgestempelt. (Gab es denn in den ver-

ze 1975.

- Maria. Grünewaldverlag 1965.

- Gemeinsam glauben, gemeinsam handeln.
Grünewaldverlag 1967.

Vgl. auch M. Plate, Taize, in- Kontraste, Heft 3,
1976, S. 22 ff

gangenen Jahren eine Schweizer Hochschule, die
Medienpädagogik lehrte?)
S. 189 geht die Kritik mit der pauschalen
Feststellung weiter: «Unter den schweizerischen Me-
dienpadagogen uberwog und uberwiegt der Typ
des Neuerers.» S 198 werden sie als «radikali-
sierte Medienpädagogen» charakterisiert Den
bisherigen Versuchen wird sogar in der
Kapitelüberschrift allgemein «Ideologisierung der Lehr-/
Lernziele» angelastet (S. 191) Die Vorwurfe S
191-192 gelten den uberholten Entwicklungsphasen

der Medienerziehung, die den Medienpadago-
gen unterschoben werden, so die «moralisierende»

oder «ästhetisch ausgerichtete Medienpädagogik».

Neue Ansätze werden kurzerhand zur Seite
gewischt, z B die «kritische Medienpadagogik» mit
der Bemerkung «Kritiklosigkeit ihrer eigenen
politischen Basisideologie» S. 193).
Den Medienerziehern werden S. 186/187 pauschal
«Einseitigkeiten» vorgeworfen; S. 195 erscheinen
sie nochmals als «Neuerergruppe». Warum werden

ohne Unterscheidung alle Medienpädagogen
der Schweiz diskriminiert? Ware es nicht
wissenschaftlicher und gerechter, angekreidete
Fehlentwicklungen namentlich zu zitieren?

2. Die Befragung über Medienpadagogik in der
Deutschschweiz wird anonym durchgeführt.

in dieser Befragung von Dr. G Bretscher,
Assistent am Publizistischen Seminar der Universität
Zürich, werden die medienpädagogischen
Erfahrungen, die Ansichten und Zielsetzungen von 70

massgeblichen Erwachsenen, darunter neun Me-
dienpadagogen, zusammengestellt. Wenn auf
S. 176 diese «Befragung der curricular wichtigsten

Gruppen in der deutschen Schweiz» an
«erster Stelle» genannt wird, ist es schwer
einzusehen, warum in einem Bericht, der wissenschaftlichen

Anspruch erhebt, diese Befragten anonym
bleiben müssen (im Gegensatz zur Suisse Ro-
mande S. 92). Den einzelnen Aussagen, die oft
als «wortgetreue Zitate gekennzeichnet» werden
(S. 34), kann man in ihrer Anonymitat kaum
Gewicht beimessen. Ist es vielleicht besser möglich,
sich fremde Erfahrungen anzueignen, wenn keine
Namen zitiert werden?

3. In diesem Buch, das den Titel «Medienpadagogik
in der Schweiz» fuhrt, wird das noch nicht

ausgearbeitete «Zürcher Projekt» unproportio-

Umschau


	Das Ereignis von Taizé

