Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 63 (1976)

Heft: 14-15

Artikel: Das Ereignis von Taizé

Autor: Niedermann, Josef

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-530751

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-530751
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wenn dies gelingt, ist schon viel gewonnen.
Denn dann wird der Junge einsehen, dass
ihm in seinem Erzieher eine Personlichkeit
gegenubersteht, dessen Geduld und Liebe
seinen eigenen, wenn auch boshaften Op-
positionsgeliisten immer Uberlegen sein
werden.

Hat der junge Mensch dies einmal gemerkt
— was oft schneller geht als man denkt —,
dann wird der Drang nach beabsichtigten,
aufreizenden Herausforderungen von selbst
abklingen um dem Platz zu machen, was je-
de Beziehung zwischen Erzieher und Zo6g-
ling beseelen muss und was der hl. Don
Bosco meisterhaft formuliert hat als «lie-
bende und geliebte Autoritat».

Das Ereignis von Taizé

Josef Niedermann

Das Ereignis von Taizé war einst am Anfang
«nur» das Selbstengagement eines von
Christus Ergriffenen, zur Christusnachfolge
Entschiedenen und von der Spaltung der
Kirche Erschitterten, namlich des jungen
waadtlandischen, reformierten Geistlichen
Roger Schutz und seines Freundes Max
Thurian. Zuerst zur Konversion entschlos-
sen, liess er sich raten, vonder aussern Kon-
version abzusehen, um die Wiedervereini-
gung eher verstandlich zu machen. Aber die
Christusnachfolge in aller Konsequenz, mit
Eucharistie, Liturgie, Beichte und in den
drei Raten zu vollziehen, das war seine un-
widerrufene Tat. 1940 ohne Pfarrstelle, wie
damals auch sanktgallische Geistliche ohne
Stelle waren, ging er ins sudburgundische
Doérfchen Taizé, nahe der deutschen Besat-
zungszone, um Verfolgte zu retten und sich
vorab einmal so ganz aufs Abenteuer Gottes
einzulassen. Doch musste er selbst vor der
Gestapo in die Schweiz zurtckfliehen. Noch
vor Kriegsende war er wieder in Taizé, um
aufzubauen, Zeichen der Hoffnung zu set-
zen, Verlorene zu Christus zu fihren. Viele
Landdorfer waren ja trostlos glaubensarm
geworden, die alten romanischen Kirchen
vielfach verfallen, nur noch Ruinenhilsen
des einst blihenden Glaubenslebens. Sie

«Alles ist Gnade»

So hat der erzieherische Frohsinn einen un-
versieglichen Quellgrund. Es ist das fort-
wahrende Bekenntnis und Ja-sagen zu dem
vom Schopfer erhaltenen und Gbernomme-
nen Auftrag.

Durch diesen Auftrag wird der erzieherische
Frohsinn allerdings nicht nur zu einem Ge-
schenk, sondern auch zu einer Gnade, die
jeden Tag aufs neue erbetet werden kann
und erbetet werden muss.

Dann aber rundet sich das vielgestaltige
Bild jeder erzieherischen Mission zu einem
Ganzen, in dem alles aufeinander abge-
stimmt ist: «Alles ist Auftrag. Und alles ist
Gnade.»

arbeiteten mit den Priestern der Gegend zu-
sammen. Weitere Fréres schlossen sich den
beiden Geistlichen an, Manner aus ver-
schiedensten Berufen. Eine Regel entstand
— aufgebaut auf dem Evangelium. Gefordert
werden ein Leben in Armut und Gilterge-
meinschaft, wobei auch die Fréresgemein-
schaft von Jahr zu Jahr das Erarbeitete, Er-
haltene an Gutern wieder an Armere ver-
teilte, um die Armut der Kirche wirklich zu
leben, ein Leben in Gehorsam gegentiber
dem Prior, dem Bruderrat wie selbstver-
standlich der Kirche, ein Leben im Zoélibat,
auch wenn der menschliche Hang diesem
Ziel zuwiderlaufe und radikal gebrochen
werden musse, ein Leben des Gebetes mit
taglich dreimaligem liturgischem Gebet mit-
ten unter dem Volk der Kirche wie mit un-
ablassigem privatem Gebet des einzelnen.
Zur Arbeit weiss sich die Briidergemein-
schaft streng verpflichtet, wie es in der Re-
gel heisst: «Damit dein Gebet wahrhaft sei,
musst du in harter Arbeit stehen.» Das Le-
ben soll ein Leben aus der Kraft der Eucha-
ristie sein, geflhrt im Geist des mariani-
schen Fiat und Stabat unter dem Kreuz (vgl.
Ikonen in der Kirche). Wichtig ist das stete
neue Teilen der Guter und der Talente in
unablassigem Einsatz fir die andern.

558



559

Bemerkenswert ist die Formulierung, dass
diese Regel als Minimum anzusehen sei.
Dabei darf sich kein Bruder hinter Rechte
und Anspriche verschanzen, sondern jeder
soll verfugbar bleiben, in immer neuem
Wagnis, getrieben von der Brisanz des Wor-
tes des Evangeliums und von dem Geiste
Gottes, der das Antlitz der Erde erneuert,
immer zugleich in selbstloser Einordnung
ins Ganze der Gemeinschaft.

Uberraschend, unerwartet kamen Jugend-
liche, einzelne zuerst, dann Dutzende, Hun-
derte, Tausende, und seit 1970 an Ostern
und im Sommer Zehntausende, um solchem
christlichen Wagnis zu begegnen, um mit-
zusingen, mitzubeten und sich selbst flr die
Mitmenschen am eigenen Platz wie in der
weiten Welt zu verpflichten.

Die Fréres, die die verfallenen Wohnhauser
des Dorfes wohnlich gemacht hatten, muss-
ten anfangen, fir die Jugendlichen Barak-
ken zu errichten, Zeltlager zu schaffen und
mussten in den letzten Jahren jeweils an
Ostern oder bei den Sommertreffen die
Rickwande der machtigen Kirche wegneh-
men und den Kirchenraum durch ein mach-
tiges anschliessendes Zirkuszelt ausweiten,
damit alle die Tausende dem taglich drei-
maligen Offizium und der Eucharistiefeier
oder Abendmabhlsfeier je nach Bekenntnis
folgen konnen. Die Psalmen werden in al-
ten Choralstilen franzésisch gesungen, die
Verkiindigungstexte in fiinf Sprachen vorge-
tragen, und die Hymnen sind rhythmisch so
Ubersetzt, dass sie gleichzeitig in den finf
verschiedenen Sprachen gesungen werden
kdénnen.

Die Jugendlichen kamen und kommen aus
ganz Frankreich, aus der Schweiz, aus fast
allen europaischen Landern, selbst aus Polen,
aus Sud- und Nordamerika, aber auch aus
Afrika, Australien und Vorder- und Ostasien.
Auch die Fréres stammen aus verschiede-
nen Landern, ein Drittel ist katholisch, zwei
Drittel sind evangelisch. An den jahrlichen
Konzilstagungen der Jugend bilden sich Ju-
gendgruppen, die sich in ihrer Heimat oder
andern Landern als Hilfsequipen einsetzen.
Im Oktober wird Prior Roger selbst in den
Sterbestrassen und Slums von Kalkutta zu-
sammen mit Mutter Teresa und Jugendli-
chen von Taizé zwei Monate weilen und
arbeiten, dann am 5. Dezember in der Notre-

Dame in Paris in einer Predigt das mdgliche
und notwendige Engagement in Indien und
in der Dritten Welt Uberhaupt aufzeigen. Die
15000 Teilnehmer des Ostertreffens in Taizé
warten auf dies kommende Wort.

Die erstaunliche innere Kraft und Realitat
des Hilfswillens von Hunderten und Tau-
senden von Jungen beiderlei Geschlechts
wéchst aus dem Bewusstgemachtworden-
sein, dass Christus jeden von ihnen und je-
den ihrer Mitmenschen personlich-einmalig
liebt, dass sich daher aber auch jeder selbst
in einer ganzheitlichen Liebesantwort fulr
seine Mitmenschen verpflichten soll, zumal
fur die Armsten, Verzweifelten, Hoffnungs-
losen. Mag in irgendeinem armseligen
Quartier einer Stadt oder in einem verlore-
nen Dorf oder Heim dies helfende Tun von
zwei, drei Christen auch nur als kleines Ker-
zenlicht aufscheinen, in der Finsternis wirkt
das Kerzenflammchen als rettendes Licht.

Ist Taizé nur eine religiose Mode?

Frere Roger und seine vielleicht 70 bis 80
Brider denken sich Taizé gar nicht als
Dauerinstitution mit festen Strukturen. Im-
mer wieder heben sie das Provisorische ih-
rer Bewegung hervor, betonen sie, dass es
keinen Taizégeist gibt, sondern dass es nur
um das Evangelium und seine Verwirkli-
chung gehe, dass sie «nur» aus diesem
Evangelium heraus da sind und dafir ver-
fligbar sein wollen, dass sie die Besucher
vom einzigartigen Geliebtwerden durch
Christus Uberzeugen und sie ebenfalls zur
Verfligbarkeit nach Gottes Willen und zum
Selbsteinsatz fir die Mitmenschen hinfihren
wollen.

Taglich finden flir Dutzende oder Hunderte
von Gruppen - je 20 bis 30 Teilnehmer und
Teilnehmerinnen aus je &hnlichen sozialen
Schichten und politischen Raumen - die
Gruppengesprache statt, geleitet von je ei-
nem Animator oder einer Animatorin. An
Animatoren standen an diesen Ostern etwa
500 zur Verfligung, junge Menschen, die oft
jahrelang in Taizé mitgearbeitet haben und
in taglichem Kontakt mit den Fréres stehen.
Ausgang und Mitte der Gesprache ist im-
mer die Einheit der beiden Erkenntnisse,
dass Christus jeden einzelnen unendlich
liebt und dass jeder seine einmalige, beson-
dere Liebesantwort zuriickschenken sollte,



in Gebet, Leben und mitmenschlichem En-
gagement in der Welt der Umgebung oder
der Weite, in je seinem Beruf und Lebens-
stand, in der Nachfolge der Rate oder der
Ehe oder sonst einer ernsten Form. Da wer-
den dann schwere Erfahrungen verarbeitet,
Schicksale besprochen, Wege der Hilfe ge-
sucht. Der Animator vermittelt Gesprache
mit entsprechenden Fréres. Jeden Spéat-
nachmittag stehen in der Kirche Priesterfré-
res und fir die Nichtkatholiken ausgewéahlte
Fréres zur Beichte und zum Beichtgesprach
zur Verfligung.

Ist Taizé die Rettung?

Die Taizégemeinschaft wirde diese Frage
lacherlich finden. Denn sie weiss um das
Eine und Entscheidende, dass nur noch
Christus und seine Kirche den Menschen
von heute die wirklich rettende Hoffnung zu
geben vermag. In seinem Buch «Vivre I'au-
jourd’hui de Dieu», das 1975 bereits in der
Gesamtauflage von 100 000 Exemplaren er-
schien, spricht schon der Titel die These
aus, dass Gott uns fir das Heute engagiert.
Als Dominante des Heute nennt Frére Roger

— die Suche der Massen nach der Einheit
der Menschen und des Menschlichen

— die Zunahme der Weltbevolkerung

— die beschleunigte Evolution

— die Blockbildung durch zwei Ideologien
(Ost und West)

— der Wunsch des einzelnen Menschen wie
jedes Volkes, sein eigenes Leben flihren
zu kénnen

— die entsetzliche Spaltung der Menschheit
in Nord und Sid.

Fiar die Losung dieser dominierenden Pro-
bleme finden wir nur durch Christus und
seine Kirche die rettende Antwort. Doch wie
kann dies geschehen, wenn im Jahr 2000
nurmehr ein Sechstel der Menschen christ-
lichen Bekenntnisses sein werden und wenn
noch Zahllose dieser Getauften nicht mehr
nach Christus und seiner Kirche fragen? Je-
der Christ ist unabdingbar angerufen, tag-
lich in der Kontemplation auf Christus hin
zu leben und den Kampf fiir Christus in sich
und in der Welt zu fahren. Immer wieder
kommt Roger Schiitz auf diese Doppelfor-
derung zuruck.

Die Dominanten des innern Lebens sollen

angesichts dieser Forderung sein:

— Christus in uns das Feuer seiner Liebe
entziinden zu lassen

— alle menschlichen Kréafte einsetzen in
Selbstbeherrschung, um sich so fiir den
Kampf fur Christus zu befahigen

— die Fréres sollen dies tun durch ihren
Zolibat, durch ihre Gutergemeinschaft
und Armut und durch die Annahme des
Gehorsams und durch das Sicheinordnen
unter eine Autoritat (Prior, Briderrat, Kir-
che)

— Innerhalb der Gegebenheiten des Laien-
lebens hat das Verhalten der Laien in &hn-
licher Richtung zu gehen.

— Unser Leben in der Welt muss ausseror-
dentlich vereinfacht werden in Nahrung,
Kleidung, Mébeln und selbst in Bichern,
dafir aber im Kontakt mit den Mitmen-
schen stehen und soll sich fir die Arm-
sten der Welt ausserordentlich vervielfal-
tigen.

— Die lasst sich aber nur verwirklichen aus
einem lebendigen Bezug zu Christus in
Gebet, Meditation, Eucharistie, Beichte,
Freude, Anbetung, Liebe und totaler Ver-
fugbarkeit.

— der Skandal der Glaubenstrennung muss
uns zutiefst schmerzen, darf aber niemals
vertuscht werden durch Konfusionismus,
als ob die Glaubenstrennung und Wieder-
vereinigung nur eine Sache der Ge-
schichte, der Psychologie oder des Vo-
kabulars waren; der Skandal ist aber auch
nicht zu beseitigen durch eigenmachtigen
Pragmatismus oder durch féderalistische
Beschliisse und noch weniger durch Sek-
tiererei in Opposition zur Kirche oder
durch kategorischen Integralismus; aber
auch der Eschatologismus ist falsch, als
ob die Wiedervereinigung erst in der
Ewigkeit erreicht werden kénnte. Uner-
lasslich sind Gebet, Geduld und Armut.
Es gelte, die Spannung von Spaltung und
Kirche, von Kirche und Welt, von arm und
reich gemeinsam in Christus auszuhalten
und auszutragen.

Ist Taizé die Hoffnung?

Fraglos ist Taizé eine herrliche Hoffnung,
aber nicht die Hoffnung. Taizé will nicht
selbstbezogen sein und noch weniger sich
als Mitte von allem sehen. Eine junge
Schleswigerin, zuvor Biologiestudentin, die

560



561

Tagebuch-Notizen von Roger Schutz*

10. August 1969

Unter Tausenden von jungen Menschen, die dieses Jahr in Taizé gewesen sind,
bahnt sich eine neue Einstellung an. Noch vor wenigen Jahren wére es normal ge-
wesen, sich jedem Menschen zu widersetzen, der in ihren Augen eine Autoritét
reprasentierte. Man wiinschte den Tod der kirchlichen Institutionen. In diesem
Jahr ist das Suchen nach Christus das Beherrschende.

13. August

Sucht nicht die katholische Kirche, die catholica, ihre ganze Geschichte hindurch,
nachdem die Zeit der Abgrenzung ohne Erfolg war, Ort der Gemeinschaft fir alle
zu sein? Wenn sie durch die gegenwdértigen Schwierigkeiten emptindlicher gewor-
den ist, so wird sie damit auch verstdndlicher und aufgeschlossener. Ich habe Ver-
trauen zu ihr, weil sie, ungeachtet all ihrer Verkalkungserscheinungen, Leben
maoglich gemacht hat, Leben aus den beiden Worten Jesu: «Das ist mein Leib»
und «Was ihr auf Erden l6sen werdet, wird auch im Himmel gel6st sein.».

15. August

Das Gebet der letzten Nacht, um drei Uhr, war von grosser Schlichtheit. Beim Mit-
tagessen habe ich meine Bruder gefragt, was sie von einem regelméassigen Gebet,
jede Nacht, halten wiirden, zu dem sich immer einige zusammenfanden. Fir jeden,
der nachts aufwacht, wird es eine Freude sein, mit den Bridern in der Kirche zu-
sammenkommen zu kénnen.

17. August

In der Kirche horen wir heute als Lesung den Anfang des zweiten Petrusbriefes.
Ich versuche, zuzuhéren in der Haltung eines Menschen, der von einem Zeitgenos-
sen Jesu einen Brief erhalten hat. Jedes Wort hat sein Gewicht. Der Glaube des
Petrus! Das ist sehr viel in einem Menschenleben.

19. August

Heute morgen traf ich auf der Strasse Pablo Cano. «Guten Tag, Serior Pablo. Nun
sind Sie ja allein, Vincente ist weggegangen.» «Ja, allein», erwidert er. Wir griissen
uns noch einmal. Dann hére ich, wie er mir zuruft: «Bruder Roger, nicht allein.
Unser Gott ist immer hier», und dabei legt er die Hand auf sein Herz.

Ausgedehnter Spaziergang mit G. Am Ende des Gespréachs fragte er mich: «Was
ist fur dich das Wesentliche an unserer Berufung?» Gegenwartig sehe ich ein
Dreifaches: das Gebet, die Liebe zur Kirche und das Suchen nach Gerechtigkeit.

22. August

Heute morgen ebenso wie gestern gemeinsames Frihstick mit Jugendlichen. Ihr
Vertrauen pragt uns. Haben sie wirklich keine Ahnung von dem Kampf, den gerade
wir Brider, die sie schétzen, in sich selbst auszufechen haben?

Innerhalb weniger Jahre haben sich die Beziehungen zu diesen jungen Menschen,
die fur ein paar Tage auf unsern Hiigel kommen, gewandelt. Anfangs haben wir
beim Gesprédch mit ihnen nicht viel gewagt. Aber heute sprechen wir das an, was
im Mittelpunkt unseres eigenen Lebens steht. Im Verlauf dieser friedvollen Ge-
spréache besitzt jeder Ausdruck und jeder Blick sein Gewicht.

Nach dem Mittagsgebet ist ein Mann zu mir in die Sakristei gekommen und hat mir
seinen Namen genannt, als kenne ich ihn. Er bat mich, in zwei meiner Biicher eine
Widmung zu schreiben, etwas, was mir immer schwer féllt; aber ich habe nicht ge-
wagt, mich dieser Geste der Freundschaft zu entziehen. Mit leiser Stimme, mir fast
ins Ohr, erklért er: «Ich hatte meinen Priesterberuf aufgegeben, aber ich werde
von neuem Priester sein. Die Kirche leidet.»

23. August

Ich hore, Aldrin, der Kosmonaut von Apollo X1, habe Brot und Wein von der Eucha-
ristie bei sich getragen und habe, auf dem Mond angelangt, gebetet und kommu-
niziert.

* Frére Roger: Ein Fest ohne Ende. Herder Taschenbuch 472




nach zwei Jahren Taizéarbeit den Ordens-
beruf gewéahlt hat und nun Postulantin der
katholischen Sceurs de St. André in Belgien
ist, die seit fast den Anfangen die fraulichen
Arbeiten der Taizégemeinschaft besorgen,
erklarte uns den Dienst Taizés in der Welt
so: Taizé sei einfach eine Strassenkreu-
zung. Eine Strassenkreuzung sei wohl eine
Mitte, aber keine Bleibe, sie weise nur die
richtigen Wege nach den verschiedenen
Zielen. Nicht Taizé ist also die Hoffnung,
sondern die Liebe Christi zu jedem Men-
schen ist die Hoffnung der Welt. Wie ernst
jedoch die Sache mit der Liebe Christi fur
den einzelnen ist, hat Prior Roger in seiner
Ostermorgenmeditation dieses Jahres dar-
gelegt:

«¢tLiebst du mich?> war die letzte Frage Jesu
an Petrus ... Seit diesem Tag fragt Christus
jeden Menschen auf der Erde unablassig:
<Liebst du mich?> Es gibt Tage, an denen
wir unsere Ohren verstopfen: die Frage Jesu
wird unertraglich ... Und wenn wir uns in
eine Revolte hineinsteigern, klingt diese
Frage wie eine Verurteilung... Christus
zwingt niemals zur Liebe. Aber er, der Le-
bendige, hélt sich an der Seite jedes einzel-
nen wie ein Armer, wie einer, der selbst im
Dunkeln bleibt... Angesichts dieser Liebe
aus Ewigkeit verstehen wir, dass unsere
konkrete Antwort nicht nur flichtig sein
kann, nicht nur fur eine begrenzte Zeit mit
der Moglichkeit, uns spater zu widerru-
fen ... Wirkliches Gliick wird dem zuteil, der
die Risiken dieser Liebe auf sich nimmt,
ohne die Folgekosten zu berechnen ... Lass
dich selbst los, gib dich hin. Darin finden
deine Wunden Heilung, und nicht nur deine
eigenen, denn da wir schon in ihm sind, hei-
len wir uns gegenseitig.»

Die Taizé-Fahrt der Lehrerinnenverbande

Aus der Initiative von Frl. Hediger, Zug, hat-
ten der Verein katholischer Lehrerinnen der
Schweiz, der Schweizerische Lehrerinnen-
verein und der Evangelische Schulverein in
den Verbandszeitschriften (siehe schweizer
schule vom 15. Februar 1976) die Lehrerin-
nen und Lehrer zu einer Taizéfahrt in der
Osterwoche eingeladen. 36 Lehrerinnen,
Lehrschwestern verschiedener Orden, Dia-
konissen, Geistliche, Lehrerehepaare usw.
warern dem Ruf gefolgt. Voraussetzung war

die Lektiire des kleinen, aber gehaltvollen
Herder Taschenbuches Nr. 365 «Warten auf
das Ereignis Gottes — Die Regel von Taizé».
Als Thema der Besinnungstage galt «Die
Suche nach der inneren Freiheit». Die Tage,
Eucharistiefeiern, Wortgottesdienste, Bera-
tungen standen unter der ausgezeichneten
geistlichen Leitung von HH. Vizerektor H.
Pfammatter, Kantonsschule Schwyz, und
von Herrn Pfarrer R. Hasler, evangelischer
Religionslehrer an der Kantonsschule Solo-
thurn. Frl. Hediger sorgte in selbstloser Auf-
merksamkeit, dass die Organisation uberall
klappte, dass Bruder Leib uberall zu seinen
Wohlstandsrechten kam, im Essen, in der
Unterkunft, bei Unpasslichkeit und wo im-
mer sonst es etwas zu sorgen gab. Die Fahrt
mit dem Car ermoéglichte auch eine Reihe
von Besichtigungen. Leider sind Kirchen in
Frankreich oft nur noch Glaubensfossilien;
allzuoft aber werden Kirchen von den Besu-
chern selbst nur in ihrer Kunsthiilse, ohne
ihren innern Sinn und ihren innersten An-
trieb zur immer erneuten Gottesbegegnung
beachtet. Unsere Taizé-Reise wurde jedoch
zugleich zu einer Fahrt durch die christliche
Geschichte, hin zu einem christlichen Heu-
te, flir eine menschlichere Welt von morgen.
So préasentierte sich die Fahrt Romainmoétier
—Cluny-Taizé.

Romainmétier reicht Uber seinen Griinder,
den aus dem altchristlichen Lyon stammen-
den Monchsvater Romanus, in die altchrist-
lichen Zeiten zurick. Von hier aus hatte
der Kirchenvater Irendus von Lyon, Schiiler
des Johannesschiilers Polykarp, in Smyrna
geboren, glihender Verteidiger der Einheit
und Reinheit des Glaubens und der Kirche,
heute wieder besonders gelesen und theo-
logischen Stellungnahmen zugrundegelegt,
die burgundischen Lande bis in den Jura
und bis gegen den Rhein hin missioniert.
Romainmétier, 450 gegrindet, im 7. Jahr-
hundert durch Iroschottenmonche erneuert,
im 10. Jahrhundert Cluny angeschlossen,
wurde fur Jahrhunderte ein Mittelpunkt des
christlichen Glaubens und christlicher
N&chstenliebe und heiligméassiger Men-
schen, bis innerer Zerfall im 15. Jahrhundert
und bernische Besetzung im 16. Jahrhun-
dert die glimmende Kerze ausldschten.

Noch tiefer und erschitternder war der Ein-
druck in Clunys Ruinenresten der einst

562



563

méchtigen Klosterkirche, in der in den be-
sten Zeiten 700 Monche gebetet haben. Wel-
che gewaltigen Erneuerungskrafte sind aus
dieser von Gottespreis und benediktini-
schem Ordensgeist durchdrungenen Klo-
ster- und Klodstergemeinschaft Cluny ins gan-
ze Abendland ausgestromt und haben zwei
Jahrhunderte abendlandischer Geschichte
bis ins Innerste gepragt (Cluniazensische
Klosterreform, Kirchenreform, Kreuzzugbe-
wegung der Ritterschaft). Dann aber zer-
setzten Reichtum und Wohistandsleben die
Sitten und I6schten die Ausstrahlung aus.
Als versteinerte Struktur einer einst chri-
stusdurchgliihten Ordensgemeinschaft fiel
Cluny den politisch-gesellschaftlichen
Méachten und schliesslich der Franzdsi-
schen Revolution zum Opfer.

Taizé, das Ziel unserer Fahrt, nur 12 km von
Cluny entfernt, weiss um dies Schicksal-
hafte kirchlicher Institutionen, die einmal
von flammender Glaubenskraft gegrundet
worden sind, grosse Aufgaben verwirklicht
haben und dann sich allzusehr verfestigten
und verkalkt sind. Taizé hat wohl seine Re-
geln geschaffen, aber keine grossen Bau-
ten — ausser der Kirche — errichtet. Es sucht
unter allen Umstanden fur alles kommende
Notwendige offen zu bleiben und die glau-
bige Lebendigkeit und Verfligbarkeit in je-
dem Frére zu erhalten. Auf diese Weise
weiss sich Taizé als eine der heutigen not-
wendigen Antworten auf die Probleme der
Zeit, will aber diese Antwort jeden Tag und
jedes Jahr neu ulberlegen, um so den Auf-
gaben der Welt gerecht zu werden und fir
die Hoffnungslosen und Benachteiligten ei-
ne menschlichere Zukunft zu ermdéglichen.
Uberall sucht es Gruppen von wenigen,
aber christuserfillten und sich engagieren-
den jungen Menschen zu wecken und sen-
det fiir kiirzere Einsétze auch Fréres in die
ganze Welt. Frére Roger schrieb selbst: «In
den diisteren Zeiten war eine Handvoll Man-
ner und Frauen imstande, den Ablauf ge-
schichtlicher Entwicklungen umzukehren,
weil sie hofften, wo nichts mehr zu hoffen

war.»

Was wird in Taizé erlebt?

Zu diesem Zentrum christlicher Zukunftsge-
staltung fiihrte also unsere Fahrt. Das Dorf-
chen Taizé war ein sterbendes Dorf, als es

von den Fréres bezogen wurde. Es zieht
sich einen Hugelhang hinauf, ein romani-
sches Kirchlein und ein Friedhof mit weni-
gen Grabsteinen stehen mittendrin. Nur
wenige Familien leben noch hier. Ein einzi-
ges Mal habe ich ein Kind schreien horen;
der schoéne, neue Schulpavillon steht leer,
es fehlen die Kinder. In andern Landddorfern
ist es dhnlich. Das Volk ist lebens- und kin-
derfeindlich geworden, und die Jugend
zieht weg. Hier haben die Fréres neuem Le-
ben gerufen, das verfallene romanische
Kirchlein restauriert, die tonrotbraunen
Hauschen wohnlich gemacht. Auf der Kup-
pe oben steht ihre neue, weitrdumige Kirche
de la Réconciliation. Uber die Hiigelkante
hinweg fuhrt ein langes Strasschen, an dem
entlang sich rechts und links die weiten
Zeltlager ausbreiten.

Im weiten Apsisraum der Rekonziliations-
kirche feiern die Fréres das Abendmahl oder
die Eucharistiefeier. Links an der Wand vor
dem Ubergang in die Apsis wird eine Ma-
rien-lkone von einer Ampel beleuchtet und
daneben der Tabernakel durch das Ewige
Licht angezeigt. Rechts vorn ist die lkone
des Gekreuzigten aufgestellt, in den Fen-
sternischen der machtigen Betonwand auf
der einen Kirchenseite gliihen Glasgemal-
de, die eindriicklich die neutestamentlichen
Heilsereignisse darstellen. Auf dem grossen
viereckigen Platz in der vordern Kirchen-
halfte knien oder kauern im Yogasitz die
Fréres in ihrem weissen liturgischen Ge-
wand, dreimal des Tags singen und beten
sie hier ihr Offizium. Und rings auf dem wei-
ten Boden, auf den Stufen und Géangen ste-
hen, knien, sitzen mitbetend, mitsingend,
anhorend, lobpreisend, ergriffen — dreimal
im Tag — 700, 900, 1200 und an Ostern Tau-
sende Jugendliche und Menschen aller Al-
ter, denen zu Hause allzuoft schon die ein-
malige Gottesdienstfeier am Sonntag zuviel
war. Was sie hier wieder gelernt haben, wer-
den viele vorerst zu Hause noch nicht wa-
gen, aber das Erlebnis und der Impuls wer-
den sie nicht mehr in Ruhe lassen. Am Mor-
gen nach dem Offizium wird auf der linken
Seite der Kirche (Tabernakel) die heilige
Kommunion ausgeteilt und auf der rechten
Seite das Abendmahl unter beiden Gestal-
ten. Taizé will keine Verwischung. Jeden
Abend sprechen im Offizium Jugendliche



die Furbittgebete fiir besondere wichtige
Anliegen ihres Lebenskreises oder ihrer
Heimat und der Welt. Libanon, Kambod-
scha, usw. waren die Anliegen, die wir in
den Ostertagen gehdért haben. Jeden Freitag
spricht Frére Roger zu den Betenden, zeigt
Verwirklichungen, macht Mut fur das neue
Leben in Christus und zeigt neue Aufgaben.
Schweigend nahmen zahlreiche Jugend-
liche das Abendessen ein und kamen nachts
zehn Uhr und spater wieder zum Gebet hier-
her. Die Kirche bleibt standig in der Nacht
offen und wird immer wieder von Jugend-
lichen zum Beten aufgesucht.

Wohl! gibt es auch Jugendliche genug, die
einfach zum Plausch nach Taizé reisen
und hier in der Masse untertauchen moch-
ten. Aber die taglichen Offizien, die Gespra-
che mit den andern, die Taizébriefe, die
Kapellenraume, die eindrlcklichen Glasge-
malde und lkonen stellen jeden zur Besin-
nung, wenn nicht im ersten Jahr, dann in
einem andern, weil sie wieder kommen.
Uber fast jeden kommt einmal oder dau-
ernd das Erschrecken, die Konfrontation mit
den tiefsten Fragen des Lebens und der
Anruf zu einem Neubeginn, dem man sich
stellen muss und nicht mehr ausweichen
kann. In den Briefen und Meditationen von
Taizé, in den Gruppengesprachen, in den
zahlreichen Schriften von Frére Roger und
Fréere Max Thurian begegnet man einem
ernstesten Anruf, dem ich sonst fast nur in
strengen ignatianischen oder franziskani-
schen Exerzitien oder bei P. Kentenich be-
gegnet bin. Jedenfalls fallen viele heutige
sogenannte Besinnungstage ohne Forde-
rung und Salz dagegen stark ab.

So stellte sich auch der einzelne Teilneh-
mer unserer Fahrt und dann die Teilneh-
mergemeinschaft als Ganzes die Frage:

Und was miissen wir tun?

Hat das Ereignis Taizé fur die Schule, die
Erzieher- und Lehrerschaft von heute und
morgen etwas zu sagen?

Taizé zeigt jedenfalls eindricklich, wie die
Jugend empfindet, urteilt, sucht. Taizé
belegt, wie sie auf existentielles christliches
Leben ausserordentlich ansprechbar ist,
dass es also an uns Erwachsenen fehlen
muss, wenn sich die Jugend dem Anruf des
Evangeliums nicht stellt, sich des Geliebt-

seins durch Christus nicht bewusst wird und
den Weltfragen gegeniiber gleichgiiltig
bleibt. Was muss von uns satten Christen,
in burgerlicher Wohlstandsexistenz und in
unchristlicher Gewohnheitsexistenz selbst-
geniessenden Erwachsenen gesundigt wor-
den sein, dass die Jugend uns nicht mehr
glaubt? Gewiss haben starke Machte der
Verfiuihrung, der Ablehnung, des sittlich und
politisch revolutiondaren Angriffs, der frei-
geistigen Wissenschaftstheorien, der neo-
marxistischen Gesellschaftsveranderungs-
lehren in Theater, Songs, Zeitschriften,
Fernsehen, Taschenbuchreihen, und nicht
zuletzt eine gebetsarme, ungelebte, verun-
sichernd-auflésende Theologie so vieler
geistlicher Lehrer und eine von Christus
feige schweigende Laienlehrerschaft in den
Volks- und Mittelschulen an unserer Jugend
unterminierend gewirkt. Aber Taizé zeigt,
wie durch existentielles christliches Leben,
Glauben, Beten, selbstloses Sichoffnen, Tei-
len und Mitteilen Jugend angesprochen,
herausgefordert und gewonnen wird. Ge-
wonnen — aber nicht flr uns. Nicht wir sind
wichtig, sondern Christus ist wichtig, die
Suchenden, die Verkannten und Armsten
sind wichtig.

Wenn sich in Taizé Jahr fiur Jahr Tausende
von jungen Menschen, Studierenden, Tech-
nikern, Kunstschaffenden neben Seelsor-
gern, Lehrern und fihrenden Kirchenkraften
einfinden und entschiedener zu engagieren
beginnen oder neuen Mut fassen, Anregun-
gen holen oder ihr Leben andern, welche
Frihlinge des Glaubens kdnnten in unsern
Schulen und Lehrerzusammenkiinften er-
blihen, wenn wir hier selbst einmal mit-
machten? Jedenfalls hat unser Begleiter,
der evangelische Religionslehrer, der mehr-
mals schon Konfirmanden wie Kantons-
schiiler nach Taizé gefiihrt und dort mitge-
leitet hat, die Erfahrung gemacht, dass sich
der Geist ganzer Klassen ins Positive ge-
wendet hat. Konnten wir uns also nicht das
stohnende Jammern {iber unsere Jugend-
lichen oder ilber unsere Sektionen erspa-
ren und uns statt dessen flir gemeinsame
Besinnungsfahrten und -wochenenden ent-
schliessen?

Literatur

Frére Roger: Warten auf das Ereignis Gottes -
Die Regel von Taizé. Herderbiicherei 365.

564



565

— Vivre l'aujourd’hui de Dieu. Taizé 1975.

— Ein Fest ohne Ende. Herderblicherei 472

Leben wagen. Uber den Weg zum Konzil von
Taize. Styria 1974.

Frére Max Thurian: Die Freude des einfachen Ge-
bets. Leben mit Christus in unserer Zeit. Tai-

Umschau

Medienpadagogik in der Schweiz

Jahrbuch der Schweizerischen Konferenz der
kantonalen Erziehungsdirektoren, Jahrbuch 59/60,
1973/74, Verlag Huber, Frauenfeld

Einige kritische Bemerkungen

Dieser Bericht, der den anspruchsvollen Titel
«Medienpadagogik in der Schweiz» fuhrt, vermag
bei genauerem Durchlesen nicht zu Uberzeugen.
Folgende Unstimmigkeiten fallen auf:

1. Die bisherigen medienpddagogischen Bemi-
hungen werden allgemein verharmlost und ab-
gewertet, die Medienerzieher auf eine undiffe-
renzierte Weise verurteilt.

So geht Prof. Dr. U. Saxer vom Publizistischen
Seminar der Universitdt Ziirich in seinem Artikel
«Konzept flir eine Medienpadagogik» auf S. 184
bis 193 mit den Medienerziehern und ihren Lei-
stungen recht unsanft ins Gericht. Auf Seite 170
wird festgestellt, dass «die bisherigen Versuche
vielfach an entscheidenden Mangeln kranken»;
es fehle «in erster Linie Uberhaupt an der wissen-
schaftlich-organisatorischen Infrastruktur» (wobei
aber sofort hinzugefiigt wird, der Kanton Zirich
konne diese Infrastruktur bereitstellen).

Von hoher Warte aus wird S. 171 erklart, dass

«das Mitwirken von Vertretern der erwahnten Uni-

versitatsinstitutionen das medienpadagogische

Bemiihen endlich mit den notwendig gesicherten

Wissensgrundlagen abstiitzt», und es wird dann

«gesichertes Wissen» versprochen. Pauschal wird

«an bisherigen medienpadagogischen Bemihun-

gen Kritik gelibt» (S. 184). «Die Schwachen dieser

Versuche missen im Lichte der erwdhnten Curri-

culumsdeterminanten erkannt werden» (S. 185).

interessant ist dabei nur, dass ausgerechnet

diese Medienpadagogen in der Befragung Uber

Medienpadagogik in der Schweiz — zwar anonym

— beigezogen und S. 176 zu den «curricular wich-

tigsten Gruppen» gezéhlt werden. Den «paar in

der Schweiz veroffentliichten medienpadagogi-
schen Lehrmitteln» werden S. 185 «erhebliche

Mangel» vorgeworfen. Etwas herablassend wer-

den die «unsicheren Medienerzieher» S. 185 als

«Autodidakten mit entsprechenden Unzulanglich-

keiten» abgestempelt. (Gab es denn in den ver-

zé 1975.

- Maria. Griinewaldverlag 1965.

- Gemeinsam glauben, gemeinsam handeln.
Grinewaldverlag 1967.

Vgl. auch M. Plate, Taizé, in: Kontraste, Heft 3,
1976, S. 22 ff.

gangenen Jahren eine Schweizer Hochschule, die
Medienpadagogik lehrte?)

S. 189 geht die Kritik mit der pauschalen Fest-
stellung weiter: «Unter den schweizerischen Me-
dienpadagogen Uberwog und Uberwiegt der Typ
des Neuerers.» S. 198 werden sie als «radikali-
sierte Medienpddagogen» charakterisiert. Den
bisherigen Versuchen wird sogar in der Kapitel-
iberschrift allgemein «ldeoclogisierung der Lehr-/
Lernziele» angelastet (S. 191). Die Vorwirfe S.
191-192 gelten den Uberholten Entwicklungspha-
sen der Medienerziehung, die den Medienpadago-
gen unterschoben werden, so die «moralisieren-
de» oder «&asthetisch ausgerichtete Medienpad-
agogik».

Neue Ansatze werden kurzerhand zur Seite ge-
wischt, z. B. die «kritische Medienpadagogik» mit
der Bemerkung «Kritiklosigkeit ihrer eigenen poli-
tischen Basisideologie» S. 193).

Den Medienerziehern werden S. 186/187 pauschal
«Einseitigkeiten» vorgeworfen; S. 195 erscheinen
sie nochmals als «Neuerergruppe». Warum wer-
den chne Unterscheidung alle Medienpadagogen
der Schweiz diskriminiert? Ware es nicht wissen-
schaftlicher und gerechter, angekreidete Fehlent-
wicklungen namentlich zu zitieren?

2. Die Befragung uber Medienpadagogik in der

Deutschschweiz wird anonym durchgefihrt.
In dieser Befragung von Dr. G. Bretscher, Assi-
stent am Publizistischen Seminar der Universitat
Zirich, werden die medienpadagogischen Erfah-
rungen, die Ansichten und Zielsetzungen von 70
massgeblichen Erwachsenen, darunter neun Me-
dienpadagogen, zusammengestellt. Wenn auf
S. 176 diese «Befragung der curricular wichtig-
sten Gruppen in der deutschen Schweiz» an
«erster Stelle» genannt wird, ist es schwer einzu-
sehen, warum in einem Bericht, der wissenschaft-
lichen Anspruch erhebt, diese Befragten anonym
bleiben missen (im Gegensatz zur Suisse Ro-
mande S. 92). Den einzelnen Aussagen, die oft
als «wortgetreue Zitate gekennzeichnet» werden
(S. 34), kann man in ihrer Anonymitat kaum Ge-
wicht beimessen. Ist es vielleicht besser moglich,
sich fremde Erfahrungen anzueignen, wenn keine
Namen zitiert werden?

3.In diesem Buch, das den Titel «<Medienpédago-
gik in der Schweiz» flhrt, wird das noch nicht
ausgearbeitete «Zircher Projekt» unproportio-



	Das Ereignis von Taizé

