
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 62 (1975)

Heft: 16

Artikel: Erziehung als Weckung der Kreatitivät

Autor: Pöggeler, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-532453

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-532453
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sprachkurse zu organisieren. Die nunmehr
gemachten Erfahrungen lassen es angezeigt
erscheinen, nicht nur fremdsprachige Kinder
ausländischer Nationalität, sondern allgemein alle
zuziehenden Kinder, deren Muttersprache nicht
mit der Schulsprache übereinstimmt, sprachlich

besonders zu fördern. Aus diesem Grunde empfiehlt

die Bündner Regierung den Gemeinden, die
Sprachkurse auch auf Schweizer Kinder
auszudehnen, die aus sprachlichen Gründen dem
Unterricht der Klasse, der sie gemäss Vorbildung
zugeteilt werden, nicht zu folgen vermögen.

Erziehung als Weckung der Kreativität
Franz Pöggeler

Es ist eine merkwürdige Sache: Analysen
des Bildungswesens der Industriestaaten
muten heute meist wie Krankheitsdiagnosen
an. Es ist, als hätten wir es mit einem von
Fiebern und Kollapsen erschütterten
Organismus zu tun, der lange einseitig ernährt,
von bestimmten Stimulantien überreizt worden

ist. Bestimmte Vitamine scheinen
diesem Organismus besonders not zu tun, vor
allem aber ein Wiedereinpendeln in einen
zuträglichen Lebensrhythmus.

I. Defizite und Atrophien der Pädagogik
heute

Wenn heute von «Bildungsdefiziten» die Rede

ist, denkt man gewöhnlich an die
pädagogische Vernachläsigung bestimmter
Bevölkerungsgruppen (Frauen, soziale
Unterschichten, Katholiken, Landbevölkerung),
nicht zuletzt aber an Defizite der Erziehung
und Bildung insgesamt, an bestimmte
Ausfallerscheinungen im pädagogischen Denken

und Handeln.
Im Kräftehaushalt der Pädagogik registrieren

wir eine Überschätzung der kognitiven
Kräfte auf Kosten einer Unterschätzung der
Emotionalität: Zu wenig wird für die Entfaltung

von Initiative und Fantasie gesorgt, von
seelischen und religiösen Impulsen, von
Charakter und Gesinnung. Wir tun oft so,
als bestünde der Mensch nur aus Verstand
und Wissen, und als müsse alle Erziehung
und Bildung nur auf Nützlichkeit gerichtet
sein. Die Emotionalität gerät in den
Verdacht, etwas «Unordentliches» und «Unnützes»

zu sein.
Bestimmte Schulfähigkeiten und Qualitäten,

die im Leben notwendig sind, werden
heute zumindest in der Schule, aber oft
auch in der Familie zu wenig geweckt und

gestärkt, so z. B. das Helfen und Dienen,
das Sorgen und Verwalten, die soziale
Hingabe und das Engagement, das Bekennen
und Entscheiden, das Glauben und
Vertrauen.

In manchen Schulen ist es zur schlechten
Regel geworden, das Kind einseitig in der
gefühlskalten Konkurrenz und im rücksichtslosen

Kampf um den sozialen Rang zu
trainieren, im scharfen Gebrauch von Intellekt
und Kritik. Erkauft wird das mit der Atrophie

der sozialen Sensibilität: Schule ist
mehr ein Ort der trennenden Konkurrenz als
des gebundenen Verstehens und Helfens.
Wir schicken uns an, mehr oder weniger
künstlich zu lernen, was Gemeinschaft
bedeutet. Selbst ältere Schüler absolvieren
heute Kurse in Autogenem Training, auch
im «sensivity training», um mit dem Stress
der kognitiven Überforderung einigermassen
fertig werden zu können. Selbsterfahrung
wird zur Antwort auf eine von den pädagogischen

Umständen erzwungenen
Selbstvergessenheit. Zu einer Atrophie kommt es im
menschlichen Organismus immer dann,
wenn eine bestimmte Funktion oder ein
Organ nicht genug aktiviert wird und deshalb
verkümmert. Im Energiehaushalt des
Bildungswesens muss wieder ein Normalzustand

erreicht werden, und das heisst: alle
Kräfte des Menschen und der Humanität
bedürfen der Entfaltung.
Die wahre «Bildungskatastrophe» liegt nicht
im Fehlen von Bildungschancen, auch nicht
in der Überfüllung der Gymnasien und
Universitäten, sondern in den anthropologischen

Häresien, in der fatalistischen
Verkennung der Menschlichkeit und in der
Verunstaltung der Psyche vieler Lernender
durch die skizzierten Einseitigkeiten im
heutigen Bildungswesen.



II. Weshalb Kreativität?

Weshalb greifen wir auf der Suche nach der
rechten Therapie das Stichwort «Kreativität»

auf? Dies geschieht nicht aus
modischen Gründen, obgleich Kreativität in den
USA und auch in bestimmten Bezirken der
europäischen Pädagogik mehr und mehr
Signalbegriff für eine neue Verschulung von
Erziehung und Bildung wird.
Kreativität ist für uns Chiffre für die Erzie-
hungs- und Erweiterungsbedürftigkeit unseres

heutigen Verständnisses von Pädagogik:
Kreativität meint ein produktives Verhalten
als Kontrapunkt zu einem bloss reproduktiven,

meint Schule, Originalität und
Individualität, schliesslich all das, was den
Menschen schöpferisch werden und leben lässt.
Erziehung als Weckung der Kreativität soll
den Menschen vor jeglicher Einengung auf
blosses Funktioniern in anonymen Bezügen
schützen, soll ihn selbständig, kritisch und
tätig werden lassen und ihn sein eigenes
Dasein ebenso wie die Gesellschaft, in der
er lebt, zur Aufgabe der freien Gestaltung
machen. Seit J. F. Guilford 1950 den Begriff
«Kreativität» in die Diskussion zur Erneuerung

von Gesellschaft und Bildungswesen
der USA warf, ist dieser Begriff Symbol für
sinnvolle Reform geworden: Die Demokratie
und der Mensch in ihr sind zur Verwirklichung

der tragenden Werte unseres Lebens
berufen. Diesen Auftrag müssen sie erkennen

und ernst nehmen. Demokratie wird
Impotent, wenn sie sich auf das mehr oder
weniger mechanische Ablaufen ihrer Formen
beschränkt und die Werte vergisst, die sie
hervorgebracht haben und immer neu
hervorbringen müssen. Das ist die politische
Perspektive des Kreativitätsproblems.
Es geht hier wirklich nicht darum, bisherige
pädagogische Ideologien (etwa die der
Emanzipation oder die des antiautoritären
Verhaltens) durch eine Ideologie der Kreativität

zu ersetzen. Entscheidend ist vielmehr
dies: Erziehung und Bildung müssen selbst
kreativ sein und die freie Luft der Kreativität

ausstrahlen, wenn sie junge Menschen
zu kreativem Verhalten anleiten und
inspirieren wollen.
Kreativität muss in Zukunft zu einem
zentralen Prinzip pädagogischen Denkens und
Handelns werden. Als Prinzip der Erziehung
und Bildung ist Kreativität nur dann glaub¬

würdig, wenn die Einrichtungen, die Inhalte
und die Methoden der Menschenformung
vom puren Utilitarismus und Rationalismus
befreit werden, wenn der öde Mechanismus
des Verhaltens überwunden wird, der das
Lernen heute für viele junge Menschen zur
Qual der Manipulation werden lässt, zur Ab-
richtung für eben jenen inhumanen
Leistungskampf, der auch die Schule befallen
hat und sie daran hindert, Stätte der kreativen

Besinnung auf das Wesentliche zu sein.
Kreativität verlangt Chancen zur freien
Wahl von Zielen und Methoden der
Menschenformung, ferner Pluralität, Weite und
Offenheit des Denkens, verlangt schliesslich
jene innere Ruhe und Gelassenheit, die die
Müsse ermöglichen.
Dass «Schule» (Skolä!) mit Müsse, Besinnung,

ja mit Spiel zu tun haben soll, mutet
in Kenntnis der heutigen Schulwirklichkeit
fast wie ein schlechter Witz an. Kreativität
muss für die Einrichtungen der Erziehung
und Bildung bedeuten, dass diese für die
Menschen, die in ihnen leben, formbar und
flexibel sind, Gegenstände freier Planung
und Gestaltung.

III. Die Bedeutung des Emotionalen
für die Erziehung und Bildung

Angesichts des Super-Rationalismus, der
heute das pädagogische Geschäft weithin
beherrscht, müssen all jene Teilgebiete des
Bildungswesens zu kurz kommen, die es
eben nicht mit Ratio und Leistung, nicht mit
Konkurrenz und Aufstiegsstreben zu tun
haben. Diese benachteiligten pädagogischen
Prinzipien sind z. B. die Sozial- und die
Sonderpädagogik, die es mit den Schattenseiten

des Lebens, mit Hilfsbedürftigkeit und
Gebrechlichkeit zu tun haben, ferner die
religiöse Erziehung, die zumindest in der
Schule rapide an Wirkung und Ansehen
verloren hat, und nicht zuletzt das, was man
mit einem umstrittenen Begriff «musische
Erziehung» nennt. Diese Gebiete haben viel
mit dem Emotionalen zu tun, dem Irrationalen,

das man nicht quantitativ und taxo-
nomisch messen und wägen kann - und das
dennoch eine Realität für die Pädagogik
ist.
Das Emotionale kann man - bewusst oder
unbewusst - verkümmern lassen. Auch kann
man es unterdrücken, falls man es für ein 566



Element der Störanfälligkeit im schulischen
Energiehaushalt hält. Aber es schafft sich
dann Aus- und Umwege, meldet sich gleichsam

durch psychologische Explosionen aus
dem Unterbewusstsein. Auf jeden Fall will
es beachtet werden.
Unser Leben (schon das kleiner Kinder)
wäre ohne Emotionen, ohne Stimmungen
und Gefühle, ohne Temperament und
Leidenschaft furchtbar arm. In vielen Stätten
der Erziehung und Bildung herrscht diese
grosse Armut, und das Zusammenleben von
Erziehern und Edukanden wird zur Quelle
von Konflikten und Neurosen, weil die Zone
des Emotionalen ungeordnet ist, statt kultiviert

zu werden. Aber niemand zwingt uns
dazu, auf die Entfaltung des Emotionalen
zu verzichten, auf das Lachen und Spielen,
auf das Beten und Meditieren, auf Gespräch
und Feier, auf Ermunterung und Zustimmung.

IV. Reklamation der Besinnung

Wenn man heute an den Ursprungssinn des
Wortes «Schule» erinnert und sich der
Tatsache bewusst wird, dass Schule heute
manchmal das Gegenteil von Müsse, nämlich

«Betrieb» ist, erntet man das mitleidige
Lächeln der pädagogischen Aktivisten, aber
zugleich findet man Zuspruch bei ihnen, die

- wie Ivan Iiiich und Paulo Freire - eine
radikale «Entschulung» der Gesellschaft im
folgenden Sinn fordern: Schule ist in manchen

gesellschaftlichen Bereichen erstarrt
im blossen Reproduzieren vorgegebener
Meinungen - sie verleitet zur Kritiklosigkeit,
zur geistigen Unselbständigkeit und zur
politischen Hörigkeit; deshalb muss eine Art
«Anti»-Schule entstehen, die Originalität,
Kreativität und Besinnung entfaltet, die zum
wirklich freien Denken und Handeln motiviert

und befähigt, auf eine «Anti»-Schule, in
der es möglich ist, neue Lebensmöglichkeiten

zu entdecken und zu entfalten.
In dieser Perspektive wird bereits «das Ende
der Schule» als einer Stätte blosser
Reproduktion bestehender gesellschaftlicher
Verhältnisse proklamiert. Schule ist nach der
Klassendefinition von Aloys Fischer «die
künstlich organisierte Zweckgemeinschaft
zur Bildung des Nachwuchses» geworden.
«Die Schule», so sagt Eduard Spranger, «ist

567 ein Kunstgebilde und verliert durch das

schabionisierte Zusammensein vieler an
Lebenswirklichkeit.» Noch weiter geht Spranger

mit folgender Begrenzung der Möglichkeiten

der Schule: «Das Feinste und
Entscheidende der Erziehung kann die Schule
gar nicht leisten. Sie kann lehren und
Gemeinschaftskräfte in Wirkung setzen. Aber
die gehobenen Kräfte des Gemütes, die
ganz persönlichen Bindungen, die den
sittlichen Takt der Seele stärken», werden
nicht von der Schule geweckt, sondern von
Erziehungsgemeinschaften kleinerer und
intimerer Grösse, vor allem von der Familie.
Es wird Zeit, die ausserschulischeErziehung
und Bildung zu stärken und im Ansehen zu
heben. Die Schule, die heute zu einer
Oberschätzung des Intellektualismus und der
kognitiven Leistung neigt, kann nicht länger
oberster Massstab des pädagogisch Gültigen

sein. Gleichwohl: Da die pädagogischen
Häresien und Atrophien heute vorwiegend
von der Schule auszugehen pflegen, gilt es,
die Schule wieder auf die Aufgabe der
Besinnung rückzuverpflichten.
Georg Kerschensteiner hat den Sinn der
Schule einmal so beschrieben: Das Leben
ist hart und unerbittlich, die Schule soll gütig

und nachsichtig sein. Das Leben verlangt
jetzt dieses, dann jenes - bei grösster
Verschiedenheit der Forderungen. Die Schule
stellt ihre Forderungen planmässig. Das
Leben verlangt rasche Entscheidungen, - die
Schule muss dem Schüler Zeit lassen zum
Nachdenken und muss ihm Gelegenheit
geben, auch durch Fehler lernen zu können.
Schule mag noch so sorgfältig und kühn die
Zukunft des Menschen programmieren:
«Den Gang des Daseins kann man in der
Schule nicht bildend vorwegnehmen.»
(Eduard Spranger)
Hier liegt die Grenze dessen, was die Schule

leisten kann. Viele Schulen sind heute
reine Lernfabriken, in denen vorgefertigte
Verhaltensmuster und Gesinnungen der
Jugend eingeprägt werden. Zum spontanen
und insofern freien Lehren und Lernen bleibt
dann kein Raum, wenn Unterricht einseitig
taxonomisch durchgeführt und wenn vorab
fixiert wird, «was der Lernende wollen
muss». Eine solche Industrialisierung der
Schule sollten wir nicht länger zulassen.

Geredet wird heute viel von Erziehung als
Emanzipation; praktiziert wird heute in vie-



len Schulen mehr eine Erziehung als
Manipulation. Dabei wird Emanzipation zur
Täuschung. Viele junge Menschen kennen diesen

Zusammenhang noch nicht. Er könnte
Stoff für eine neue (diesmal berechtigte)
Rebellion der Schüler liefern.

V. Soziale Kreativität, dargestellt am Beispiel
der Familie und Familienerziehung

Damit die Weckung der Kreativität mittels
Erziehung nicht einseitig als etwas
«Schöngeistiges» bekannt wird, soll hier ausdrücklich

vermerkt werden: Kreativität bezieht
sich auf alle Lebensgebiete und hat viel mit
dem menschlichen Alter zu tun. So gibt es
z. B. eine Kreativität im sozialen Verhalten.
Ein Beispiel hierfür ist die Kreativität in der
Gestaltung der Familie. Oft erscheint die
Familie als ein schwer erkrankter Patient auf
dem Operationstisch der sich reformierenden

Leistungs- und Bildungsgesellschaft.
Manche Sozialkrankheiten werden der
Familie angeredet. Es gibt zwar bestimmte
Mängel und Defizite in der Familienerziehung,

aber die Einrichtungen des organisierten

Bildungswesens haben ebenso ihre
Strukturkrisen und Leistungsschwächen, so
dass zumindest jetzt noch nicht von ihnen
eine konservatorische Wirkung erwartet werden

kann.
Bei der Neubewertung der familialen
Erziehungsleistung darf nicht die schulische
Erziehung zur Norm des pädagogisch Richtigen

gemacht werden. Zu einer Höherbewertung

der familialen Erziehungsleistung
haben Staat und Gesellschaft schon deshalb
Anlass, weil es auf absehbare Zeit dem
organisierten Bildungswesen nicht gelingen
wird, Aufgaben und Lasten der Familienerziehung

zu übernehmen, denn Kindergarten
und Schule leiden seit langem selbst an
permanenten Behelfen und leisten lediglich
eine fragmentarische Erziehungsarbeit, ja
sie erwarten, dass die Familie ihnen
assistiert und Kompensation für unzureichende
vorschulische und schulische Erziehung
bewirkt. Dadurch sind viele Familien sicherlich
überfordert. Aber in zahlreichen Familien ist
ein neues, aktives Erziehungsbewusstsein
und eine früher unbekannte pädagogische
Aktivität der Eltern festzustellen.
Kreativität bezieht sich nicht nur auf
individuelles Verhalten, sondern auch auf das Tun

und Lassen der Erziehungsgeme/nscha/fen
und Institutionen. Kreativität bezieht sich
darauf, wie diese Gemeinschaften und
Institutionen sich selbst als Objekt und Subjekt

der freien Gestaltung begreifen. Wir
erinnern uns des oft beschriebenen Wandels
von der patriarchalischen Grossfamilie der
vorindustriellen Ära zur partnerschaftlichen
Kernfamilie des Industriezeitalters, die nur
noch aus Eltern und Kindern besteht, letztere

in kleiner Zahl, und deshalb auch oft als
Kleinfamilie bezeichnet wird. Heute zeigt
sich, dass in dieser Form der Familie zwar
zwischen Eltern und Kindern weitgehend
Partnerschaft praktiziert wird, dass sie nach
aussen hin - in Richtung auf die
Gesellschaft-ziemlich isoliert ist und nur über
geringe soziale Kontakte verfügt. Dagegen lehnen

sich viele Familien auf: die isolierte
Kleinfamilie will zwar ihre Privat- und Intimzone

beibehalten und respektiert wissen,
bricht aber den Ring der sozialen Beengung
auf und will am öffentlichen Leben teilnehmen,

ihr Interaktionsfeld erweitern und ihren
Interessenhorizont bereichern.

Damit kommt ein neues Leitbild in Sicht:
das der mobilen, aktiven, öffentlichkeitsbe-
wussten Familie. Viele Eltern und Kinder
sind heute davon überzeugt, dass es in ihrer
freien Entscheidung steht, die für die
Familie wichtigen sozialen Rollen individuell
zu bestimmen und zu verändern. Was bisher
einseitig als Männer- oder Frauensache
gegolten hat, wird nach freier Entscheidung
der Familienmitglieder Sache aller, die zur
Familie gehören. Während der Mann sich
stärker in Haushalt und Kindererziehung
engagiert, werden Energien der Frau für
ausserhäusliche Aktivitäten freigesetzt. Die
Beteiligten erleben, daß die Familie frei
gestaltet werden kann. Je nach dem Mass der
sozialen Kreativität, die in ihr vorhanden ist.
Letztlich hängt es von geistigen, religiösen
und politischen Grundentscheidungen der
Familie ab, welches Leitbild oder welche
Lebensform man für richtig hält und zu
realisieren versucht. Viele Eltern und Kinder
betrachten die Familie heute nicht mehr -
wie früher oft üblich - als Gegenstand eines
unlenkbaren Schicksals, sondern als
Aufgabe der bewussten Planung. Planbarkeit
und Formbarkeit der Familienstruktur beziehen

sich nicht nur auf die Anzahl der Kinder 568



und anderer Familienmitglieder, sondern
auch auf den familialen Umgangsstil, auf die
gesellschaftlichen Kontakte, auf die Partizipation

am öffentlichen Leben. Zumal vielen
Eltern ist bewusst geworden, dass es einseitig

ist, ein Leitbild der Familie gegenüber
andern zu favorisieren, etwa das der
«Freizeitfamilie», die sämtliche Erziehungsaufgaben

«abgibt». Neuere Forschungen haben
ergeben, dass die Schulleistung der Kinder
entscheidend von der Erziehungsleistung
der Familie abhängt. Das heisst aber auch:
das Kind würde benachteiligt werden, wenn
die Erziehungsaktivität der Familie entfiele.
Wenn die Familie in verschiedenen Formen
gestaltet werden kann, leuchtet ein, dass ein
Schema-Leitbild der Familie in einer
demokratischen Gesellschaft unsinnig ist. Die
Freiheit, die Form und das Ethos selbst zu
bestimmen, ist für die Familienmitglieder
eine ihrer wichtigsten demokratischen
Freiheiten.

Die wichtigste davon ist die Freiheit der Plu-
riformität der Familie. In jüngster Zeit werden

neben der Kleinfamilie bestimmte
Formen der Grossfamilie propagiert: nicht nur
das sozialistische Familienkollektiv, sondern
auch die bewusst christlich geformte Familie,

die kinderreiche Familie, die
Verwandten-Familie sowie die 3-Generationen-Fa-
milie.

Die Entwicklung geht heute bereits so weit,
dass Experimente mit der Familie unternommen

werden. Auf jeden Fall muss man von
Experimenten reden, wenn der Familie
bestimmte Funktionen, die sie nach Tradition
und Herkommen stets wahrgenommen hat,
ganz oder teilweise abgenommen werden
oder wenn die Familie von sich aus solche
Funktionen, etwa die Kindererziehung oder
die Ernährung der Familienmitglieder an
andere Institutionen abgibt. Die Familie befindet

sich heute in manchen Situationen auf
dem Prüfstand der «societas semper refor-
manda». Dass es Grenzen der
Experimentiermöglichkeiten geben muss, dürfte klar
sein. Etwa die, dass die Familie sich nicht
nur als blosser Zweckverband auf
Gegenseitigkeit verstehen kann, sondern als
lebenslange Gemeinschaft mit besonderer
Verantwortung aller Familienmitglieder
füreinander.

569 Heute wird die Familie (zumindest auf le¬

benslange Form der Gesellung) manchmal
in den Verdacht gezogen, die freie Entfaltung

der Persönlichkeit zu behindern. Dabei
wird vergessen, dass sich Familie heute in

vielen, auch in modernen und inkonventionellen

Formen glaubwürdig realisieren lässt.
Ehe man voreilig Alternativen zur Familie
verlangt, sollte man wahrnehmen, dass es
innerhalb der Lebensformen «Familie»
zahlreiche Alternativen gibt, Familie in vielen
Gestalten, die aus sozialer Kreativität
hervorgegangen sind.

VI. Begabungsförderung als Chance
der Kreativität

Es gibt kaum ein Spezialproblem des heutigen

Bildungswesens, an dem man das
Problem der Kreativität so günstig verdeutlichen
kann, wie am Problem der Begabung und
Begabungsförderung.
Die neue Begabungsförderung setzt grössere

Freiheit im pädagogischen Tun voraus als
die alte. Früher glaubte man, dass sich die
Masse der Menschen in Begabte und
Unbegabte aufteilen lasse und dass Begabung
Schicksal sei. Die Chancen, den für unbegabt

gehaltenen Menschen zu helfen, wurden

für gering gehalten, Mangel an Begabung

wurde für ebenso unabänderlich
gehalten wie materielle Armut. Dagegen steht
heute die Auffassung: Jeder Mensch kann
begabt werden, entweder durch Entfaltung
seiner Anlagen, Neigungen und Interessen
oder durch ergänzende Massnahmen, durch
kompensatorische Erziehung und Bildung.
Nach der heutigen Begabungsauffassung
sind Geist und Seele des Kindes so flexibel,
plastisch und so wenig festgelegt, daß die
menschliche Begabung entscheidend davon
abhängt, in welchem Umfang der Erzieher
sie ausgestaltet. Nicht erst den amerikanischen

und europäischen Behavioristen,
sondern dem christlichen Pädagogen Gustav
Siewerth verdanken wir die Formel: Begabung

heisst, das Kind zu be-gaben, ihm
diejenigen geistigen Güter zu geben, die es
noch nicht besitzt und für die es
aufgeschlossen werden kann. Die neue
Begabungsauffassung läuft darauf hinaus, Begabung

als aktiven Prozess statt als blindes
Schicksal zu begreifen. Wenn wir aber für
die Begabung unserer Kinder als Erzieher
etwas tun können, indem wir sie mit seeli-



sehen und geistigen Inhalten und Werten
beschenken, dann ist uns ein weites Feld
pädagogischer Kreativität geöffnet. Nur:
Diese Kreativität muss man betätigen wollen,

- sie kommt nicht «von selbst» in Gang.
Wie wenig wir als Erzieher bisher die
Aufgabe unserer eigenen Kreativität ernst
genommen haben, könnten wir daran ermessen,

wie unbeholfen und untätig wir uns bisher

oft der Auffindung und Entfaltung von
Begabungsmöglichkeiten des einzelnen Kindes

verhalten haben. Ohne hinreichende
wissenschaftliche Kriterien pflegen wir als
Eltern darüber zu entscheiden, welchen
Bildungsweg ein Kind nach der Primarstufe
einschlägt.

Gewiss sind der Begabungsförderung und
damit auch der pädagogischen Kreativität
Grenzen gesetzt. Aber vieles ist möglich. Es
ist ein Kennzeichen jeder sozialen Kreativität,

dass sie sich nicht so sehr durch
Massnahmen als vielmehr durch die Atmosphäre
der erziehenden Umwelt zur Geltung bringt,
mehr durch indirekte als durch direkte
Methoden. Wie unerlässlich eine pädagogisch
motivierte Umwelt für die Entfaltung eines
jungen Menschen ist, wird einem klar, wenn
man nach Gründen des Erfolgs oder
Versagens in der Erziehung fragt. Tagtäglich
machen wir folgende Erfahrung: Kinder, die
durchaus intelligent und nach psychologischen

Auffassungen begabt sind, bringen
schlechte Zensuren und Zeugnisse nach
Hause, auch wenn sie fleissig und lernwillig
waren und auch dann, wenn die Eltern es
gut mit ihnen meinten und ihnen helfen wollten.

Grund des Versagens ist meist ein
bildungsungünstiges Familienmilieu: zu enge
Wohnung, Fehlen der nötigen Ruhe bei den
Aufgaben, Störung durch Radio und
Fernsehen, vor allem aber das Fehlen von
Anregungen zur individuellen Weiterbildung.
Die pädagogische Kreativität in der Familie
fängt damit an, dass die Eltern unaufdringlich

Selbstbildungsmittel (Lexika, Sach- und
Jugendbücher) bereitstellen und überhaupt
dafür sorgen, dass das Sich-Weiterbilden
durch Lesen selbstverständlich wird. Die
Dinge haben für das Kind - wie Maria Mon-
tessori erkannt hat - Aufforderungscharakter:

wo ein Ball liegt, da wird mit ihm
gespielt, und wo ein Kind Bücher findet, da
liest es sie auch.

VII. Fakultative Weiterbildung als Beispiel
für pädagogische Kreativität

Immer wieder wird heute betont, dass sich
das gesamte Bildungswesen ständig verändert.

Da stellt sich die Frage: Ist dieser ständige

Wandel ein «automatischer Prozess»?
Ist er vom Bildungswesen selbst her zu
steuern? Oder ist Reform für eine demokratische

Gesellschaft immer eine Chance zur
kreativen, freien und bewussten Umgestaltung?

Ferner muss gefragt werden: Entsprechen

die Zukunftstendenzen der Bildungsreform
der Forderung nach Ermöglichung und

Entfaltung menschlicher Kreativität? Wenn
heute gesagt wird, die Demokratie habe sich
als Lern- und Bildungsgesellschaft zu
verstehen, so bedeutet das: Demokratie lebt
von einem Maximum an Mitverantwortung
ihrer Bürger, macht Mündigkeit und
Rationalität nicht nur möglich, sondern setzt sie
voraus. Vorausgesetzt ist jeder demokratischen

Gesellschaft ferner ein relativ hohes
Bildungsniveau aller Bürger, zugleich auch
Bildung für alle. Nur so wird eine Delegierung

der Verantwortung an die Bürger möglich.

Wenn man die demokratische Gesellschaft

nicht als blindes Schicksal, sondern
als Sache der freien Planung und Gestaltung

betrachtet, dann muss sich auch der
einzelne Bürger im Sinne der bekannten
Definition Max Schelers die Aufgabe der
Selbstgestaltung stellen: der Mensch ist das
sich selbst und der Welt aufgegebene
Wesen.

Früher haben wir das Erwachsensein als die
eigentliche Hoch- und Vollform des Menschseins

betrachtet. Heute aber wird das alte
Bild des Erwachsenen als dem «fertigen»
Menschen hinfällig, weil wir die Chance und
die Notwendigkeit der lebenslangen
Bildsamkeit erhoben haben. Die Folge ist, dass
sich das Bild vom Erwachsenen stark
verjüngt und dynamisiert: der Erwachsene ist
der offene, wache und umstellungsfähige
Lernmensch, der «homo discens».
Dabei kommt eine neue Sicht des Lernens
zur Geltung: Lernen ist nicht mehr so sehr
Vorbereitung von Kindern und Jugendlichen
auf künftiges Leben, als vielmehr lebenslange

Fähigkeit und Bereitschaft zur kritischen
Veränderung an die Veränderungen des
Lebens. Der Unterschied zwischen Leben und
Lebenlernen wird hinfällig: Leben wird (um 570



eine Formel von Eugen Fink zu verwenden)
die Art und Weise, wie wir diese Welt im
Zeitalter der Technik bewohnen.

Der rapide gesellschaftliche Wandel zwingt
uns heute dazu, viele Kenntnisse und
Fähigkeiten, die sich früher durch Gewöhnung,
Sitte und Brauch sozusagen «selbstverständlich»

ergaben, in Zukunft regelrecht zu
erlernen und zu trainieren. Das gilt z. B. für
das Einüben in die Erziehung der eigenen
Kinder, in verantwortliches Sprechen und
Urteilen, ja selbst in organische Vorgänge,
wie das richtige Atmen und sich bewegen,
auch die sinnvolle Verteilung von Belastung
und Ausspannung, von Arbeit und Freizeit
wird zum Problem sozialer und pädagogischer

Kreativität. Es mag künstlich erscheinen,

dass selbst organische Lebensvorgänge
heute zum Gegenstand von Lernen und
Üben werden. Dass das nötig ist, erkennt
man etwa am Problem des Gehens und
Wanderns: eine Art «Diktatur der motorisierten

Fortbewegung» hat viele Menschen
an einer Atrophie der Gliedmassen krank
werden lassen, so dass das Gehen und
Wandern für sie geradezu therapeutisch
eingeübt werden muss. Hierbei kann man sich
ironisch an das Wort des Romantikers
Johannes Säume erinnern: es ginge alles besser

in der Welt wenn man mehr ginge.

Wir nennen ein anderes Beispiel dafür, wie
sehr die gesellschaftlichen Veränderungen
vom mündigen Menschen heute kreatives
Verhalten erfordern: täglich werden wir von
einer «Informationslawine» überschwemmt,
und wir wissen nicht recht, wie wir der Fülle
des Wissens Herr werden sollen. Wir wissen
wohl, dass wir es sichten, ordnen und die
konsumierten Wissensbestände angemessen
verdauen müssen. Wir wissen auch, dass
uns heute mehr Wissen durch Massenmedien

als durch Schule und Familie vermittelt
wird. Früher aberwirkten Schule und Familie
als die wichtigsten Transporteure des
Wissens. Was bleibt ihnen heute noch zu tun?
Wenn sie den Massenmedien den
Wissenstransport überlassen, den diese viel schneller

und attraktiver vornehmen können, haben
sie immerhin noch die Chance, Massstäbe
zur Sichtung, Ordnung und Anwendung des
Wissens zu vermitteln und die Sichtung und
Ordnung in Gang zu setzen. Mündig wird
der Mensch zunehmend in dem Masse sein,

in dem es ihm durch individuelles Verhalten
gelingt, die Fülle der Informationen in sein
Personsein zu integrieren.
Ein letztes Beispiel dafür, wie die
gesellschaftlichen Veränderungen im Bereich der
Weiterbildung kreatives Handeln und
Entscheiden notwendig machen: Das neue
Verhältnis von Aus- und Weiterbildung.
Wir haben uns endgültig von einer
Bildungsauffassung verabschiedet, nach der Bildung
erst «oberhalb» von Arbeit und Beruf anfing.
Lebenslange Weiterbildung ist heute nicht
mehr Luxus, nicht mehr Privileg der «feinen
Leute», sondern geistiges Lebensmittel,
etwas Notwendiges für alle. Zumal für den
Erwachsenen wird in Zukunft eine völlige
Bildungsabstinenz ohne negative Folgen nicht
mehr möglich sein. Fortbildung ist heute
lebenslange Weiterführung der Ausbildung.
Der Grund hierfür ist dieser: Die
Wissensgrundlagen vieler Berufe und anderer
gesellschaftlicher Tätigkeiten verändern sich
ständig, so dass man immer wieder neue
Kenntnisse und Fähigkeiten erwerben muss,
um leistungsfähig zu bleiben. Von einer
«abgeschlossenen» Ausbildung kann nicht mehr
geredet werden: in manchen Berufen ist das
sie tragende Wissen nach spätestens 10 Jahren

völlig veraltet und muss durch neues
ersetzt werden. Wir erlebten in den letzten
Jahrzehnten oft, dass jahrhundertealte
Berufe sich plötzlich überlebten. Berufswechsel

ist heute keine soziale Katastrophe mehr,
wenn der Erwachsene bildungsaktiv bleibt.
Eine riesige Fülle von neuen Einrichtungen
der Weiterbildung ist entstanden - sozusagen

als bildungspolitische Antwort auf das
veränderte Verhältnis von Aus- und
Weiterbildung. Man kann sich kaum noch vorstellen,

dass lange die Auffassung galt, man
könne lebenslang von den in der
Ausbildungszeit gespeicherten Kenntnissen und
Fähigkeiten zehren.

Was die bildungsorganisatorischen Implikationen

des Kreativitätsproblems betrifft, so
muss folgendes beachtet werden: Je mehr
Bildung in einem bestimmten Sektor des
Bildungswesens auf Freiwilligkeit begründet
ist, um so mehr sind Reform und Innovation
möglich. Konkret heisst das: Einrichtungen
der fakultativen Weiterbildung lassen sich
leichter gründen und reformieren als etwa
die mit Traditionen stark beladene, vom



Staat eingerichtete Pflichtschule. Für Experten

der Bildungsreform ist das ausser- und
nachschulische Bildungswesen ein viel
interessanteres Begegnungsfeld als der
Pflichtschulbereich. Immerhin: Auch die Schule
muss an Reformen und Innovationen
teilhaben.

VIII. Das Kind als Symbol der Kreativität

Fast schon bis zum Überdruss wird seit
Jahrzehnten in der Gesellschafts- und
Bildungskritik betont, dass das Kind in der
industriellen Leistungs- und Konkurrenzgesellschaft

ein «Verkehrshindernis» - einen Un-
sicherheitsfaktor bedeutet, ja eine Provokation,

und zwar deshalb, weil das Kind
vorwiegend aus irrationalen Kräften lebt, die
Gesellschaft aber aus stark rationalen.
Insofern ist logisch, dass das Kind nur
schlecht in das rationale Kalkül unserer
Gesellschaft hineinpasst. Ziel unserer
demokratischen Leistungsgesellschaft ist weitgehend

das Streben nach Wohlstand, materiellem

Reichtum und Luxus, nach sozialer
Sicherheit. Sofern dieses Streben materialistisch

und kapitalistisch wird, ist das Kind
für diese Gesellschaft «unrentabel», weil
seine Existenz «unberechenbar» ist und zu
verzichten zwingt. Viele Zeitgenossen aber
sind nicht zum Verzicht bereit.

An dieser Gesellschaft und ihrer sozialen
Kreativität stimmt etwas nicht, wenn Pudel
und Pinscher heute «gesellschaftsfähiger»
sind als Kinder und kinderreiche Familien.
Kinderreichtum gilt vielen Menschen als
soziales Hindernis, an dem sich die
Wohlstandsgesellschaft leicht stösst. Allein schon
der kindliche Betätigungsdrang stimmt mit
den rationalisierten Raumvorstellungen
unserer Gesellschaft nicht überein: Nach einer
kinderreichen Familie dreht man sich auf
der Strasse um wie nach Exoten aus fernen
Ländern. Wir reden unbedacht vom «Elternhaus»

und idealisieren es, ohne zu bedenken,

dass die meisten Kinder irgendwo zwi¬

schen der 2. und 20. Etage auf engem Raum
eingepfercht sind - in einem Zivilisationskäfig,

der sie nicht kreativ werden lässt,
sondern zahm und gefügig macht, indem er
ihren Spieltrieb tötet. Wir beklagen, in dieser

Welt sei kein Platz für wilde Tiere. Wann
wird es endlich aktuell, den Mangel an
Lebensraum für Kinder zu beklagen?
Das Kind zeigt in seinem Verhalten ein
grösseres Mass an Erfindungsreichtum,
Aktivität und Kreativität als der Erwachsene,
und trotzdem stösst es überall auf Verbote,
die es in bestimmte Schemata des Verhaltens

hineinzwängen.
Viele Eltern spüren diese Gegensätzlichkeit,
fühlen sich missverstanden, beengt und
unverstanden von einer Gesellschaft, deren
Wohlstandsvorstellungen nicht mit denen
eines gesunden Familienlebens übereinzustimmen

scheint. Schöne Reden und Predigten

über die Familie als Grundlage des Staates

und über das Kind als Garant der
Zukunft nützen nicht viel, wenn nicht zugleich
mehr für das Wohlergehen des Kindes getan
wird. Viele Eltern, die aus christlicher
Oberzeugung Kinder haben und erziehen, kommen

sich wie asoziale Abenteurer vor, weil
sie tagtäglich Kollisionen zwischen dem
kindlichen Verhalten und den gesellschaftlichen

Verhaltensnormen erleben. Diese
Eltern wissen: mit der Hoffnung auf Gottvertrauen

allein lassen sie sich nicht zufrieden
machen. Was durch staatliche und
mitmenschliche Hilfe für das Kind geleistet
werden muss, darf man nicht «dem lieben
Gott» anlasten. Die Existenz des Kindes
mahnt uns an den Vorrang ideeller Werte
vor den materiellen. Das Kind zeigt uns in
seiner Irrationalität und Emotionalität, dass
das Leben nicht lebenswerter wird durch
mehr Luxus, sondern durch mehr Menschlichkeit,

durch mehr Liebe und Hilfe füreinander,

durch mehr Müsse und - vielleicht
auch - durch mehr Religion.
Das ist es, was das Kind in seiner irrationalen

Existenz uns bekunden will.

572


	Erziehung als Weckung der Kreatitivät

