Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 58 (1971)

Heft: 14-15

Artikel: Sprachprobleme des Religionsunterrichts
Autor: Feifel, Erich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-532504

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-532504
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

tes betrachtet, muBte freie Schulen begru-
Ben und unterstutzen. Wenn er das nicht tut,
ist er es, der sie zwingt, hohe Preise zu er-
heben. Tatsachlich aber waren die kath.
Mittelschulen der Schweiz Statten, an denen
durch Kirchengelder und selbstlose Hingabe
der Ordensleute Tausende junger Leute aus
allen sozialen Schichten, besonders aus ab-
gelegenen Bergtalern, zu erstaunlich billi-
gen Bedingungen studieren konnten. Es ist

schon kuhn zu sagen, von Chancengleich-
heit konne da Uberhaupt nicht die Rede sein.
Eher wére es richtig zu sagen, von Gerech-
tigkeit konne nicht die Rede sein, wenn der
Staat noch weiterhin die Besucher freier
Schulen nicht einmal in den GenuB sozialer
Einrichtungen, wie Stipendien, kommen |aBt
und dabei schamlos Millionen einspart fir
Aufwendungen, die ihm Schulen freier Tra-
gerschaft abnehmen.

Sprachprobleme des Religionsunterrichts*

Erich Feifel

Seitsamerweise machen sich nur wenige der
Unterrichtenden ernsthaft Gedanken (ber
die Sprache. Seltsam ist dies deshalb, weil
die Sprache doch eindeutig im Vordergrund
ihres Tuns steht. Neben der Sprache sind
andere Unterrichts- und Erziehungsmittel nur
Hilfsmittel im strengen Sinne des Wortes,
Sprachhilfen namlich. Die Verwunderung
uber das Verhalten der Unterrichtenden muB
sich noch steigern, wenn wir bedenken, wie
sehr die Sprache heute zum zentralen Ge-
genstand philosophischer und theologischer
Bemihungen geworden ist. Es ist freilich
kein leichtes Thema, und darin mag es mit
begrindet liegen, daB die Scheu davor recht
verbreitet ist. Immerhin wurde inzwischen
auch die Didaktik des Religionsunterrichts
heilhoriger fur das Sprachproblem. Es gibt
in jungster Zeit Anzeichen, daB die Sprache
mehr und mehr zur zentralen Problematik
des Religionsunterrichts wird.

Von Gott sprechen kann nur, wer weiB, was
Sprache ist. Dieser elementaren Grundvor-
aussetzung seines Tuns ist sich der Reli-
gionslehrer meist recht wenig bewuBt. Auch
wenn die darin liegende Problematik hier
nicht ausgebreitet werden kann, so ist eine
katholische Sprachbesinnung doch nicht
moglich ohne einige orientierende Einsich-
ten in das Wesen der Sprache sowie in den
Zusammenhang von Glaube und Sprache.
Damit soll auf die vielfaltigen Aspekte we-
nigstens aufmerksam gemacht werden, die

aus: «Christ und Schule» 21/22, 1970, S. 222 ff.

in der Frage liegen: was heiB3t mit Schulern
von Gott reden?

I. Grundlagen des religionspadagogischen
Sprachproblems

1. Uberlegungen zum Wesen der Sprache

Die Frage, was Sprache ist, was sie vermag,
was sie will, ist identisch mit der anderen
Frage: was ist der Mensch, was vermag er,
was ist seine Bestimmung? Der Mensch kann
zur Not ohne dieses oder jenes Organ exi-
stieren — ohne die Sprache nicht. Er be-
greift sich und seine Umwelt nur in der Spra-
che. Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft
sind ihm nur in der Sprache prasent. Spra-
che dient zunachst der rationalen Verstan-
digung der Menschen untereinander uber
ihnre Lebensbedingungen. Je komplizierter
die Lebensbedingungen werden, um so gro-
Ber ist der Bedarf an solch rationaler Ver-
stdndigung (Information). Doch verbindet
sich mit der Sprache nicht nur die Moglich-
keit, «etwas» mitzuteilen. Sie verflicht den
Menschen in die Gemeinschaft, denn in ihr
vermag er sich selbst mitzuteilen (Kommu-
nikation). Die Einsamkeit des Menschen wird
in der Sprache auf das Du hin aufgebrochen.
Ferdinand Ebner sagt in diesem Sinne: «Das
macht das Wesen der Sprache aus.. ., daB
sie etwas ist, das sich zwischen dem Ich und
dem Du zutragt, etwas, das also das Ver-
haltnis des Ichs zum Du einerseits voraus-
setzt, andererseits herstellt» (Das Wort und
die geistigen Realitaten, Innsbruck 1921, 27 f).
In dieser anderen Gewalt der Sprache, durch

554



555

die der Mensch vom Sich-Schenken des an-
deren, also von der Liebe erreicht wird und
durch die er lieben kann, beruht das tiefere
Geheimnis der Sprache. Selbstverstandlich
ist dabei an einen weiten Sinn von Sprache
gedacht: Menschen teilen sich einander nicht
nur durch das gesprochene Wort, sondern
auch durch Verhaltensweisen und sogar
durch Schweigen mit.

Sprache und Wirklichkeit

Wenn mit all dem auch die spezifischen Ge-
fahrdungen des Menschen verbunden sind,
dann deshalb, weil Sprache fir den Men-
schen Orientierungsmaglichkeit in der Wirk-
lichkeit bedeutet. In der Sprache wird die
Wirklichkeit als uns bestimmende zugleich
von uns bestimmt. An dieser Stelle wird be-
reits deutlich, wie entscheidend es darauf
ankommt, in welcher Weise und in welchem
Ausschnitt der Wirklichkeit dem Menschen
die Sprache vermittelt wird. Wir sehen in
unserer Umwelt nur die Dinge, fiir welche die
Sprache Wdrter hat. Aber nicht nur was wir
auffassen, ist durch die Sprache bedingt,
vielmehr auch die Weise, wie wir es auffas-
sen und in unsere Welt einbeziehen. Die we-
nigsten Worter sind bloBe Namen, sondern
Konzeptionen, die einen Tatbestand in einer
bestimmten Weise fassen und auslegen und
dadurch erst zu dem machen, was er fur uns
ist. Sprache bildet also nicht nur eine schon
vorhandene Wirklichkeit ab, sie gliedert sie
vielmehr, deutet sie und baut dann mit die-
sen Deutungen eine eigene Welt auf. All dies
macht deutlich, da3 der Mensch nur in der
Sprache Zugang zur Wirklichkeit hat.

Sprache und Verstehen

Indem Sprache und Sprechen immer auf ein
mogliches Einverstandnis mit der Wirklich-
keit zielen, ermdglichen sie ein Verstehen
der Wirklichkeit. Es ist darum berechtigt, die
im Gesprach angestrebte gemeinsame Ver-
standigung in der Sache als die eigentliche
Leistung der Sprache zu bezeichnen. Ein Dop-
peltes ist dabei wesentlich. Einmal lebt die
Bezogenheit, von der der Mensch elementar
abhangig ist, vornehmlich im Gesprach. Kin-
der, mit denen nicht wirklich sie meinend,
also liebend, geredet wird, gedeihen nicht.
Ehe lebt und stirbt mit der Gesprachsmaog-
lichkeit zwischen Mann und Frau; wo beide

sich «nichts mehr zu sagen haben», geht
ihre Gemeinschaft zugrunde. Ein Zweites ist
jedoch ebenso wichtig. Das wirkliche Ge-
sprach hat nicht den andern, sondern ein
Drittes zum Gegenstand; es ist Verstandi-
gung in der Sache. Sich nichts mehr zu sa-
gen haben, heit deshalb faktisch, keinen
gemeinsamen Gegenstand des Gesprachs
mehr haben. In diesem Sinne ist mensch-
liche Existenz dialogisch. Als Teilhabe an
einem gegenwartigen Sinn ist Verstehen frei-
lich nie endgultig. Wo abschlieBende Ant-
worten gegeben werden, verfestigt sich ein
Meinungssystem, das sich selbst genlgt.
Weil jede Zeit einen Anspruch auf die ihr
gemaBe Auslegung hat, ist Sprache standig
geschehende Auslegung, in der eine vorge-
gebene Deutung der Welt aktualisiert wird.

Sprache und Erfahriung

Wenn die Sprache uns die Wirklichkeit er-
offnet, dann wéachst auch Erfahrung nur in
und mit der Sprache. Das im Gesprach er-
zielte Verstehen ist der Weg, auf dem Erfah-
rungen gemacht werden. Im Wort Erfahrung
sind zwei Bedeutungselemente miteinander
verschmolzen: einmal der Gedanke der
menschlichen Anstrengung und zum andern
der dabei erzielte bleibende Erkenntnisge-
winn. Erfahrung ist die der Geschichtlichkeit
und Endlichkeit zugeordnete Weise, einen
Teilbereich der Wirklichkeit im Horizont des
Wirklichkeitsganzen zu vernehmen und zu
verstehen. Sprache wiederum ist fur das Ge-
winnen von Erfahrungen wesentlich, weil sie
eine Auslese der Wirklichkeit trifft. Wenn ein
heranwachsender Mensch der Sprache nicht
richtig kundig wird, dann ist er auch nicht
wirklicher Erfahrungen fahig. Der Zusam-
menhang von Sprache und Erfahrungen
zeigt endlich auch, daB die Sprache den
Menschen des Unrechts zeiht, das er an ihr
begeht. In einer kranken Sprache verraten
sich die gestorten Beziehungen zur Wirklich-
keit. Es ist Otto Friedrich Bollnow, der in
seiner Studie «Sprache und Erziehung»
jungst aufgezeigt hat, daB den grundlegen-
den Funktionen des in eine bestimmte Situa-
tion hineingesprochenen Wortes jeweils
auch eine Fehlform der Sprache zugeordnet
ist. Er erhellt sie an den Gegensatzpaaren
Wortkargheit und Geschwatzigkeit, Scheu
vor dem groBen Wort und Ubertreibung, Fe-



stigkeit und Erstarrung des Wortes (vgl. O.
F. Bollnow, Sprache und Erziehung, Stuttgart
1966, 92—114).

2. Sprache und Glaube

Wenn der Mensch alles, was er tut, als
sprachliches Wesen tut, dann gilt dies auch
fur seinen Glauben. Zur Grundlegung des
religionspadagogischen Sprachproblems
mussen wir also auf den Zusammenhang von
Sprache und Glaube eingehen. Die eigent-
liche Frage lautet dabei: Wie kann Sprache,
ohne ihren Charakter als Sprache zu verlie-
ren, an die Glaubensvoraussetzung gebun-
den sein. Die in dem Begriff «Wort Gottes»
steckende Problematik eines «redenden
Gottes» ruft nach einer Sprachtheologie,
weil sich damit Fragestellungen verbinden,
die von der Sprachphilosophie her nicht be-
antwortet werden konnen.

Voraussetzungen einer Sprachtheologie

Nach christlichem Glauben ist Gott nur er-
kennbar dank seiner Offenbarung. Diese Of-
fenbarung ergeht in einen geschichtlichen
Denk- und Vorstellungsraum hinein, in dem
Gottes Wort ausgelegt und verdolmetscht
wird. Wenn in dieser Weise das, was wir
Offenbarung nennen, an die Sprache gebun-
den ist, dann sind rein theologische Aussa-
gen zur Sprache nicht moglich. Da Gott, wie
es der christliche Glaube bekennt, mensch-
lich zum Menschen geredet hat, kann auch
der Mensch nur menschlich von Gott und
seiner Schopfung reden. Eine theologische
Sprachbesinnung ist deshalb jedoch nicht
Uberflissig, weil es beim Reden von Gott
um das Heil des Menschen geht. Dabei wird
eine Dimension der Sprache aufgerissen,
welche aus der Sprachlichkeit des Menschen
allein nicht erklarbar und verstehbar ist, weil
Sprache dabei zum Reden mit Gott wird.
Solches Reden mit Gott und damit die Er-
fahrung des an die Offenbarung gebundenen
Glaubens vollzieht sich nicht in einer Sach-
verhalte mitteilenden Sprache, die zu objek-
tivierbarem Wissen wird, sondern in der wir-
kenden Sprache des Personalbezugs. Von
den damit verbundenen Aspekten theologi-
scher Sprachbesinnung seien in zwangslau-
figer Vereinfachung drei herausgegriffen.

Die Funktion der Erzdhlung

Christlicher Glaube ist in einem betonten
und spezifischen Sinn geschichtlicher Glau-
be. Die diesen Glauben begrindende Offen-
barung geschieht mitten in der Geschichte,
namlich durch wirkliche Menschen. Damit
sieht sich die Weitergabe des biblischen
Glaubens auf die Erzahlung verwiesen. Ge-
schichtliche Ereignisse, auch die Offenba-
rung Gottes in der Geschichte, kann man
erzdhlend in Wirksamkeit setzen. Weil das
Fundament alttestamentlichen Glaubens ein
Handeln Gottes an seinem Volk in der Ge-
schichte ist, darum gebiert dieser Glaube
Erzahlung und Erzahler. Eine Gestalt wie der
Jahwist muB zu den groBten Erzahlern der
Menschheitsgeschichte gerechnet werden.
Aber auch der neutestamentliche Glaube ist,
richtig verstanden, Glaube aufgrund von Er-
zahlung — Erzahlung als Verkundigung -—,
wiederum einfach deshalb, weil die Offen-
barung Gottes in Jesus Christus mitten in
der Geschichte geschah. Und mit dem neu-
testamentlichen Glauben ist zugleich der
Glaube der Kirche als auf kiindender Erzah-
lung beruhender Glaube bestimmt; er bringt
diese Erzahlung immer wieder mit Notwen-
digkeit hervor.

All dies setzt freilich Klarheit daruber voraus,
was denn eigentlich in der Erzahlung ge-
schieht. In der Erzahlung trifft das zu, was
eben von der Sprache als Reden mit Gott
gesagt wurde: Erzahlung ist Sprache des
Personbezugs. Die erzdhlten Vorkommnisse
gewinnen eine Wirklichkeit, die darin be-
steht, daB sie auf diejenigen, die so reden
und héren, als Person in ganz bestimmter
Weise einwirken. Wir sagen: die Fakten wer-
den lebendig. Damit ist gemeint, daB sie
durch die Erzahlung jene Prasenz gewinnen,
durch die sie uns bewegen und bestimmen.
Das spezifisch sprachtheologische Moment
ist dabei dies, daB es sich im Bereich des
Glaubens um eine spezifische Art des Er-
zahlens handelt, die den Glauben, dem sie
dient, zugleich schon voraussetzt. Insofern
sind wir es gewohnt, diese Erzahlung Ver-
kundigung zu nennen. Wie sehr wir freilich
bislang in Gefahr waren, diesen Begriff theo-
logisch einzuengen, zeigt sich darin, daB
jede wirkliche Erzahlung in einem formalen
Sinne «kerygmatischen» Charakter besitzt.
Auch die profane Erzahlung setzt Glauben

556



557

voraus, namlich Glauben an den gefundenen
Sinn des betreffenden Ereignisses. Und auch
sie will Glauben im Horer wecken, will ihn
so des Ereignisses teilhaftig werden lassen.

Die Funktion des Gesprachs

Biblischer Glaube ist neben der Erzahlung
auf das Gesprach verwiesen. So kann die
prophetische Sprache zunachst charakteri-
siert werden als Gesprach zwischen Gott
und Mensch. Gott spricht mit Adam, mit
Kain, Noah, Abraham, mit Moses, Hiob, den
Propheten. Um zu verstehen, was dabei ge-
schieht, fragen wir zuerst nach der Struktur
des Gesprachs. Das Gesprach beginnt schon
in der Tiefe der Person, weil es eine innere
Sprachform gibt, bevor artikulierter Laut da
ist. Im Gesprach jedoch wird die Einsamkeit
dieser inneren Sprachform des Schweigens
gesprengt. Zugleich hat das Gesprach von
seinem Gegenstand her den Charakter des
Noch-nicht-Eindeutigen und somit der Frage.
Weil aber zum Gesprach die Frage gehart,
bedeutet es Freiheit. So druckt sich denn im
Gesprach etwas Entscheidendes, etwas
Eigentlich-Menschliches aus: Frage, die auf
Antwort wartet, Weg, der ein Ziel hat, Span-
nung, die Losung sucht, Mehrdeutigkeit, die
auf unbegrenzte Weise eindeutig werden
kann. Das Gesprach lebt von der Frage, die
an die Person des anderen gerichtet ist. Dar-
um fuhrt das Gesprach ins Offene der Frei-
heit, in dem es Person gibt. Da stehen alle
Moglichkeiten offen, auch — so paradox es
zunachst klingt — die Moglichkeit des Un-
maglichen. Denn eben diese Moglichkeit des
Unmoglichen ist als VerheiBung der Kern
des Gesprachs in der prophetischen Spra-
che.

In der Prophetie als Gesprach hat sich Gott
eingelassen zum Gesprach mit dem Men-
schen. Hier lautet die Grundstruktur des Ge-
sprachs: weil Geheimnis, weil Tiefe der Wirk-
lichkeit, darum Frage und weil Frage, dar-
um Gesprach. Gesprach zwischen Gott und
Mensch ist die Weise, Geheimnistiefe zu
verwandeln in neues Sein. Wenn wir weiter
bei der Struktur der Prophetie als Gesprach
bleiben, dann gilt: Gott spricht nicht unmit-
telbar. Er spricht durch Personen, in jedem
einzelnen Fall und jedesmal neu. Nehmen
wir als Beispiel Naaman den Athiopier in der
Apostelgeschichte (Apg 8.26—40). Er liest

im Buch des Propheten Isaias, das er als
Reiselekture mitgenommen hat. Aber er ver-
steht nicht, was er liest. Da ist kein Gegen-
uber, das man fragen kénnte. Wie kann ich
verstehen, sagt er zu Philippus, wenn mir
keiner den Weg weist. Philippus muB zu ihm
in den Wagen steigen, damit Gesprach ent-
stehe. Und in diesem Gesprach wiederum
mufB3 Frage sein und Antwort, und in der
Spannung dazwischen geschieht das We-
sentliche prophetischen Sprechens: die Er-
offnung der VerheiBung. Weil sich die Span-
nung zwischen Sprache und Wirklichkeit nur
I5sen kann durch die im Gesprach mog-
liche Verstandigung, darum ist glaubiges Re-
den wesenhaft Gesprach mit Gott. Die Got-
teswirklichkeit bleibt letztlich ein unserer
menschlichen Sprache entzogenes Geheim-
nis, das sich nur unvollkommen artikulieren
laBt in prophetischer Sprache, die aus dem
Schweigen kommt und wieder ins Schweigen
mundet, die sich als Gesprach zwischen
Gott und Mensch im Heiligen Geist versteht,
als Gesprach, in dem die zukunftige Gottes-
herrschaft schon in unsere Welt einbricht.

Theologische Informationssprache

Das bisher zum theologischen Sprachpro-
blem Gesagte bedarf einer Ergéanzung. In
Erzahlung und Gesprach kommt die wir-
kende Sprache des Personenbezugs zur Gel-
tung. Sprache dient aber auch im Bereich
des Glaubens der Verstandigung. Und da
gerade heute das Informationsbedurfnis be-
sonders groB ist, bedarf es der theologi-
schen Informationssprache. Die neuartige
Welterfahrung des heutigen Menschen ver-
langt von der Theologie Rechenschaft dar-
uber, in welchen Zusammenhangen und Per-
spektiven sie von Gott und seiner Gnade
redet. Dogmatisch korrekte Satze uber Of-
fenbarung. Gnade, Auferstehung, Himmel
und dgl. sind und bleiben unverstandlich,
wenn und weil sie keinen Bezug zur Realitat
des gelebten Lebens und zur gesprochenen
Sprache des heutigen Menschen haben. Die
Aufgabe laBt sich dann so formulieren: glau-
biges Sprechen muf3 dazu beitragen, unsere
anders gewordene Welt kritisch reflektierend
auf Handeln hin theologisch zu bewaltigen.
Information ist einmal eine moderne Erkennt-
nishaltung. wobei Sich-Informieren soviel
heiBt, wie sich Uber jeden Sachverhalt er-



kundigen zu konnen. Information ist aber
auch Mittel zwischenmenschlicher Kommu-
nikation, weil freie und bewuBte Zustimmung,
miundige Entscheidung Informiertheit voraus-
setzt. Die Notwendigkeit einer theologischen
Informationstheorie ergibt sich daraus, daf
Sprechen nicht bereits glaubig wird, wenn
sein Gegenstand Gott ist. Der Gebrauch
theologischer Begriffe und frommer Worte
allein bezeugt noch nicht viel. Dazu muB sol-
ches Sprechen vielmehr die Form eines Kon-
textes, eines begleitenden Sprechens zum
Leben des heutigen Menschen annehmen.
Theologische Informationssprache beginnt
bereits bei der Frage, wie flr adressierte In-
formation theologisch zu fragen ist, um zu
mittelbaren und dem Adressaten gerechten
Informationen zu kommen.

Wie bei der der Geschichtlichkeit des Glau-
bens zugeordneten Erzahlung verbinden sich
auch mit einer theologischen Informations-
sprache wiederum spezifische Sprachablau-
fe. Eines dieser Mittel glaubig informieren-
den Sprechens sei wenigstens angedeutet,
es ist die Verfremdung. Verfremdung ist ein
sprachlicher Vorgang, in dem das Selbstver-
standliche in gewisser Weise unverstandlich
gemacht wird, in der Absicht, es dann um so
verstandlicher werden zu lassen. Dabei eig-
net der Verfremdung als hermeneutischem
Vorgang eine Zeigefunktion, sie steht im
Dienste der Entdeckung der Wirklichkeit.
Beispielhaft daflr im Bereich des biblischen
Glaubens sind etwa die Propheten, wenn sie
jene Konfliktsituationen aufzeigen, in denen
die Glaubenstreue in scharfen Gegensatz zu
bestehenden gesellischaftlichen Ordnungen
fuhren kann. Die Propheten verfremden die
Erwahlungstradition Israels, indem sie die
gelaufigen Vorstellungen von ihr zerstoren.
Ahnlich ist es im NT mit den Gleichnissen.
Sie wirken verfremdend, weil sie auf das Ver-
haltnis von Gott und Mensch den Stempel
des Ungewohnlichen setzen. Sie tun dies in
der Weise, daB sie in ein kritisches Verhalt-
nis zur gegenwartigen gesellschaftlichen Si-
tuation versetzen.

Diese knappen Hinweise genugen bereits,
um einsichtig zu machen, wie in einer theo-
logischen Informationssprache der Begriff
der Information insofern einen Bedeutungs-
wandel erfahrt, als Information hier notwen-
dig engagiert ist und zwar auch dort, wo sie
im Vorgang der Verfremdung dem Zweifel

und der Frage bewuBt Raum gibt. Theologi-
sche Informationssprache setzt den im Glau-
ben engagierten Informator voraus, also den
Glaubenden.

Zusammenfassend 148t sich das theologi-
sche Sprachproblem auf den Nenner brin-
gen: glaubiges Reden ist nicht Sprache des
Glaubens, sondern Glaube als Sprache.
Auch die Forderung nach einer Informations-
sprache ist nur eine Konsequenz dieses Sat-
zes. Denn, was geglaubt werden soll, muB
sagbar sein. Oder umgekehrt: wer nicht sa-
gen kann, was er glaubt, dem wird auch
nicht geglaubt, was er sagt. Damit stehen
wir vor der Aufgabe der Anwendung dieser
grundlegenden Einsichten auf den Religions-
unterricht. Wenn sich heute die Theologie
insgesamt vorrangig am Theoriebedurfnis
der Praxis orientieren muB, dann gilt das
ganz besonders hier.

ll. Grundlegende Bereiche des
religionspadagogischen Sprachproblems

1. Sprache und Unterricht

Der Religionslehrer muB sowohl die Spra-
che allgemein, als auch speziell die Sprache
seiner Schiler zum Gegenstand seines
Nachdenkens machen, weil sie die Sprache
ist, die den Verstehenshorizont eines Kindes
signalisiert. Sprache ist Voraussetzung, aber
auch Weg jeglicher Bildung. Sie stellt die im
FluB des Erlebens gegebene und doch im-
mer wieder verschwimmende Welt fest, in-
dem sie die Welt in das Eigentum des Gei-
stes umschafft. Und zwar tut jede Sprache
dies anders, indem sie einen bestimmten
Ausschnitt der vom menschlichen BewuBt-
sein her auf geistige Gestaltung angelegten
Wirklichkeit herausgreift und fixierend be-
nennt. Will also die Schule den Schuler bil-
den, muB sie ihn lehren, ein bewuBtes Ver-
haltnis zur Sprache zu gewinnen. Sofern der
Mensch immer durch Sprachnot gekenn-
zeichnet ist, liegt das Ziel des schulischen
Bildungsprozesses insbesondere darin, den
Schiler zu einer Sprachhaltung zu fuhren,
als deren Kriterien etwa Wahrhaftigkeit,
SachgemaBheit und WesensgemaBheit an-
zusprechen sind.

Im Unterricht ist Sprache wiederum in be-
sonderer Weise Mittel von Lernvollzugen. In
vereinfachter Reihe sind als bedeutungsvolle
Ziele schulischen Lernens anzusprechen:

558



559

das einfache Speichern von Informationen,
das Ubermitteln von Techniken, die Lésung
von Problemen und der Aufbau von Gesin-
nungen. Das jeweilige Lernverfahren mufB
dann diesen Lernzielen angepalBt werden.
In jedem Fall aber bedarf es der Sprache
als Medium der Lehre. Das sprachlich Dar-
gebotene hat die Rolle eines funktionalen
Stellvertreters realer Dinge, Ereignisse, Zu-
sammenhange, Situationen. Fur den Lehrer
stellt sich deshalb die Aufgabe, diese Sach-
verhalte so zu formulieren, daB sein Reden
innerhalb der Erfahrungen und Fassungs-
kraft des Schilers liegt. Dies ist um so be-
deutsamer, als Sprache, in der Antwort des
Schulers, auch als funktionaler Ersatz fur
direktes Handeln fungiert. Wird auf dem We-
ge sprachlicher AuBerungen der Anspruch
der Sache selbst erfahren, dann vermag der
junge Mensch in seiner Sprache zu antwor-
ten. Das, worum es geht, wird wiederum dem
Schiuler vor allem in der Sprache verstand-
lich, die er selbst spricht, in der er seiner Er-
kenntnishaltung, seiner Stellung zur Wirk-
lichkeit Ausdruck verleiht. Zugleich muB die
Sprache Schritt halten mit der ven der Schu-
le zu leistenden differenzierten Sachschau.
Um zu erreichen, daB die Sprache nicht
nachhinkt, muB der Unterricht die Sprach-
haltung der Schuler zunehmend vom unbe-
wuBten Tun zum klar bewuBten Sprachhan-
deln UberfGhren. All das, was mit knappsten
Hinweisen Uber die Funktion der Sprache
im BildungsprozeB gesagt wurde, gilt nun
auch vom Religionsunterricht.

Die didaktische Funktion der Sprache im
Religionsunterricht 1aBt sich auf die knappe
Formel bringen: mit Schulern von Gott re-
den. Wer dies in richtiger Weise tun will, hat
zwei Dinge zu bedenken, das, wovon er re-
det und diejenigen, zu denen er von Gott
redet (vgl. dazu M. Mezger, Mit Schilern von
Gott reden — was heiBt das?, in: W. G. Es-
ser, Die religionspadagogische Grundfrage
nach Gott, Freiburg 1969). Zu beiden Aspek-
ten nun einige vertiefende Hinweise. Zu-
nachst zum Reden von Gott, soweit es als
Gegenstand des Religionsunterrichts be-
zeichnet werden kann.

2. Religionsunterricht als Reden von Gott

Es scheint am einfachsten, hier mit einigen
summarischen Hinweisen zum didaktischen

Grundmuster unserer bisherigen Glaubens-
blcher zu beginnen. Es geht dabei um die
Frage, ob ein Zusammenhang besteht zwi-
schen dem didaktischen Grundkonzept, von
dem ein Glaubensbuch bestimmt wird, und
der Art und Weise, wie zu Schilern von Gott
geredet wird.

Didaktisches Grundkonzept der
Glaubensbiicher

Die Glaubensbucher fur das 1. und 2. Grund-
schuljahr sind insgesamt von der Uberzeu-
gung gepragt, in diesem Alter sei dem Kind
seine religiose Umwelt zu deuten. Dazu fol-
gen sie in groBen Zugen dem Kirchenjahr
und streben eine moglichst enge Verknup-
fung zwischen Glauben, Gottesdienst und
christlichem Brauchtum an. Auch die damit
verbundene mystagogische Zielsetzung, got-
tesdienstliches und hausliches Erleben als
Zeugnis in den Unterricht miteinzubeziehen,
fugt sich dem vorgegebenen liturgisch-my-
stagogischen Ordnungsrahmen ein.

Das Glaubensbuch fur das 3. und 4. Schul-
jahr zeigt dieselbe Grundorientierung in
einer anderen, jetzt «heilsgeschichtlichen»
Dimension. Das Schriftwort tGbernimmt die
Fuhrung, die Kinder sollen mit den wichtig-
sten Ereignissen der Heilsgeschichte des AT
und NT vertraut werden. Die didaktische
Grundkonzeption laBt sich vereinfacht so be-
stimmen, daB durch eine im Sinne der heils-
geschichtlichen Chronologie getroffene Aus-
wah! und freie Kombination alt- und neu-
testamentlicher Texte es den Kindern moglich
werden soll, das GroBe und Ganze unseres
Glaubens einfach und klar zu begreifen, alles
Einzelne, das sie lernen, sinnvoll einzuord-
nen, die Lehre vom Vatergott nicht weniger
als die Weihnachisgeschichte oder den
Kreuzestod. Wieder qilt, ein vorgegebenes
Ordnungsschema pragt alle Einzelinhalte.

Nicht anders ist es bei unserem Katechis-
mus. Sein didaktisches Grundanliegen, das
in der Neufassung nicht revidiert wurde, ist
erneut ein organischer Aufbau, in dem jede
Wahrheit an ihrem Ort behandelt werden
soll, d. h. in dem Zusammenhang, den sie im
lebendigen Heilsvorgang hat. Um dies zu
erreichen, greift der Katechismus auf die tra-
dierten katechetischen Formeln zuruck, auf
Glaubensbekenntnis, Sakramente, Dekalog.
Letzte Dinge. Dabei macht der Katechismus



noch den Versuch, die Glaubensformel ins-
gesamt als Ordnungsrahmen zu benutzen, in
den die anderen Formeln eingefugt werden.
Fur uns entscheidend bleibt, da auch hier
ein didaktisches Ordnungsschema bestim-
mend ist sowohl fir den Gesamtaufbau wie
fur die thematische Durchfuhrung der ein-
zelnen Lehrstlucke.

Erneut mit einer zuspitzenden Vereinfachung
kann gesagt werden, daB unsere Glaubens-
bucher in der Bestimmung des Inhalts des
Religionsunterrichts von einer idealen theo-
logischen Norm ausgehen und sich dabei
weithin als angewandte Dogmatik erweisen.
Dem entspricht ein Aufbau der Lehrplane,
der anstrebt, daB durch Wiederholung in
konzentrischen, jeweils stofflich ausgeweite-
ten Kreisen die Befestigung und Vertiefung
religiosen Wissens auf der einen Seite und
das Einuben religioser Verhaltensweisen auf
der anderen Seite sich gegenseitig stutzen.
Die derzeitige Situation des Religionsunter-
richts spricht deutlich genug davon, daB
dieses didaktische Ordnungsschema der
Glaubensbucher und die ihnen zugeordnete
Struktur der Lehrplane eine Stabilitat der
Unterrichtspraxis lediglich vortauschen. Ge-
messen am Leistungsstand anderer Unter-
richtsfacher bleiben die durch den Religions-
unterricht vermittelten verhaltenswirksamen
Vorstellungen betrachtlich zurlick und zu-
gleich lehnen die Schiler zunehmend die
Anerziehung religidoser Verhaltensweisen im
Religionsunterricht ab.

Zerbrechen der Gottesbilder

Sprachbesinnung im Religionsunterricht muB
jedoch noch tiefer ansetzen. Wir stehen mit-
ten in einem Umbruch des Glaubensver-
standnisses, der es allen Glaubigen schwer
macht, zu wissen, was sie glauben, warum
sie glauben und wie sie ihrem Glauben im
Leben Ausdruck verleihen mussen. Damit
stellt sich der Theologie die drangende Fra-
ge, wie wir von Gott reden konnen. Von
recht verschiedenen Ansatzen her wird da-
bei der Versuch unternommen, neu von Gott
zu reden. Das hangt wiederum unmittelbar
mit dem zusammen, was wir in soziologi-
scher Diktion das «Zerbrechen der Gottes-
bilder» nennen. Gesellschaftliche Umwand-
lungsprozesse machen danach auch die so-
ziologische Einbettung bestimmter Gottes-

vorstellungen bewuBt. Der Wandel zur Part-
nerschaftsgesellschaft mit seinen Umorien-
tierungen kann nicht ohne Auswirkungen auf
den Gottesglauben bleiben. Die herkommli-
chen Gottesbilder, die dabei in Frage ge-
stellt werden, lassen sich auf drei Typen re-
duzieren. Die erste ist die kosmologische
Gottesidee: im BewuBtsein seines Unvermo-
gens, die Welt zu erklaren und in sie eingrei-
fen zu kénnen, wendet sich hier der Mensch
Gott zu. In der zweiten Gottesvorstellung
vom Heilsgott bringt der sterbliche Mensch
seine Unvollkommenheit in Beziehung zu
Gott, der uber Leben und Tod verfugt. Und
in der dritten personal-mystischen Gottes-
vorstellung richtet sich der Mensch zu dem
ganz Anderen, der ihn persdnlich anspricht.

Versuch, Gott in der Welt zu finden

Angesichts des Zerbrechens der Gottesbil-
der erkennt die Theologie heute wieder neu,
was es heiBt, daB die Offenbarung fur den
Menschen gegeben ist. Sie weiB, daB der
einzelne an dieser Offenbarung mitwirkt als
vernehmender, empfangender, horender, se-
hender, antwortender Mensch. Damit wird
zugleich bewuBt, daB es dem Glauben, eben
weil es ihm um Gott geht, um den Menschen
und um die Welt, mit einem Wort um die
Wirklichkeit geht. Wir wissen um die Versu-
che der neueren Theologie, die unter dem
Schlagwort «Gott-ist-tot-Theologie» zusam-
mengefaBt werden. Sie alle stellen sich die
Aufgabe, Gott in der Welt zu finden oder, wie
es zuweilen formuliert wird, Gott vor der Welt
zu verantworten. Wir konnen und mussen
hier nicht der schwierigen Frage nachgehen,
ob all diese entweder aus der Existenzana-
lyse, aus der Mitmenschlichkeit oder aus
dem Gesellschaftlich-Politischen entnom-
menen Ansatze zu einem weltlichen Reden
von Gott deshalb an einer Unaufrichtigkeit
leiden, weil sie die Verifikationshilfen mit
Gott verwechseln. Wir sollten statt dessen
ruhig einmal davon ausgehen, daB ja auch
die herkommlichen Gottesbilder derartige
Verifikationshilfen waren und daB demnach
das BemuUhen der neuen Theologie als ein
ernsthafter Versuch bewertet werden darf,
auf dem schmalen Grat zwischen mensch-
lichem Erkenntnisvermogen und der Wahr-
heit von Gott eine Antwort auf die Lebens-
fragen des heutigen Menschen zu geben.

560



561

Beispiel: Katechismus des Don Mazzi

Der Religionsunterricht kann an diesen Be-
muhungen, Gott in der Welt zu finden, nicht
achtlos vorlbergehen. Mit Schilern von Gott
reden heif3t ja, Inhalte und Sachverhalte
namhaft machen, an denen es Schulern auf-
gehen, d. h. verstehbar werden kann: so ist
Gott. An einem gewil3 extremen, aber gerade
deshalb aufschluBreichen Beispiel sei dies
verdeutlicht, am Katechismus des Don Mazzi
von Florenz. In diesem Katechismus vom
Isolotto, der fur 10jahrige Schiiler verfaBt ist
als Vorbereitungskurs auf die Erstkommu-
nion, wird das Thema «Jesu Auferstehung»
unter dem Aspekt behandelt: Die Liebe ist
starker als der Tod (Die Botschaft Jesu im
Isolotto, Manz 1969, 99—105, 126). Dazu
heiBt es in der Bestimmung des Lernziels:
Diese Zusammenkunft behandelt 1. was die
Evangelien uber das Ereignis der Auferste-
hung Jesu berichten; 2. welche tiefen Le-
benserfahrungen in der Auferstehung be-
grundet liegen: der Sieg der Liebe Uber den
Egoismus, der Freiheit Uber die Unterdruk-
kung, des Lebens uber den Tod. Der Gedan-
kengang der Katechese ist dabei etwa fol-
gender. Nach dem Tode Jesu glauben die
verangstigten Apostel, daB durch den Tod
Jesu bestatigt wird, was gemeinhin vom
Leben zu halten ist: Egoismus, Gewalt, Un-
gerechtigkeit und Tod sind starker als Liebe,
Gerechtigkeit und Leben. Die Begegnung
mit dem Aufersiandenen 14Bt sie jedoch er-
fahren, daB Egoismus, Gewalt, Ungerechtig-
keit und Tod nicht wirklich gesiegt haben.
Wahrhaft gesiegt haben die Liebe, die Ge-
rechtigkeit und das Leben. Diese Erfahrung
zu bezeugen und sie aus der Lebensgemein-
schaft mit dem Auferstandenen heraus zu
realisieren, ist die eigentliche Aufgabe des
Christen. Hand in Hand mit dieser positiven
Bestimmung der Aufgabe geht in der Unter-
richtseinheit die innerkirchliche Kritik an-
hand der Frage, ob der konkrete Vollzug der
Liturgie ein Zeugnis der lebendigen Gegen-
wart des Auferstandenen sei.

Hier wird insofern das traditionelle Vorgehen
unserer Glaubensbicher verlassen, als der
geschichtlich verschieden strukturierte Zu-
gang zum Glauben als Ausgangspunkt ge-
wahlt wird. Die Verfasser charakterisieren
ihr Anliegen selbst so: Bei dieser Methode
wird sehr deutlich, daB Gottes Wirken sich

durch die ganze Geschichte hindurchzieht.
Naherhin soll anhand konkreter Tatsachen
die Erfahrungswelt des Kindes mit der bibli-
schen Botschaft konfrontiert, nicht aber ein
System heilsgeschichtlicher Wahrheiten ent-
faltet werden. Das eigentliche Ziel ist es, daB
die Kinder ihr Leben und ihre Situation im
Lichte des Evangeliums kennenlernen. Es
muB hier nicht auf die Einseitigkeiten des
Katechismus vom Isolotto aufmerksam ge-
macht werden, die vor allem in seiner nahe-
zu ausschlieBlich sozialen Orientierung lie-
gen. Was an diesem Beispiel fur die vom Re-
ligionsunterricht zu leistende Aufgabe exem-
plarisch erscheint, ist das Prinzip der Zuord-
nung der Glaubensbotschaft zur vorfindli-
chen Wirklichkeit, mit dem hier absolut ernst
gemacht wird. Fur unseren Religionsunter-
richt leitet sich daraus die Forderung ab,
daB er bei der Bestimmung seiner Inhalte
nicht mehr ausschlieBlich von Traditionen
und Normen ausgehen darf, vielmehr der
Orientierung an Lebenssituationen bedarf,
sich an den Bedurfnissen und Erwartungen
junger Menschen orientieren muB.

Antwortsystem und Frageverhalten

Ein didaktisches Kriterium kunftiger Lehr-
plangestaltung des  Religionsunterrichts
wachst unmittelbar aus der Sprachbesin-
nung heraus; es ist der Zusammenhang von
Antwortsystem und Frageverhalten. In unse-
rer herkommlichen Glaubensunterweisung in
Familie, Schule und Kirche ist von fruhkind-
lichem Alter an das Moment der Einubung
und Eingewdhnung in die Antwortsysteme
der Glaubensblcher der jeweiligen Alters-
stufe bestimmend. Derartige Gewohnheits-
bildung hat, sofern sie rasche, sachgemaBe
Antworten in den Lebenssituationen ermog-
lichen soll, sicherlich fur den geistigen Rei-
fungsprozeB ihre wesentliche Funktion. Das
gilt jedoch nur solange, wie die Wechselbe-
ziehung von Gewohnheit und Fragepotenz
nicht auBer acht gelassen wird. Antwortsy-
steme der Glaubensunterweisung vermogen
nur wirksam zu werden, wenn sie auf soziale
Handlungssysteme bezogen sind. Die Ge-
wohnheiten, welche Antwortsysteme vermit-
teln, nutzen immer nur in den Fallen, wo
die eingeubten Antworten passen. Fur un-
sere an der idealen Norm der heilsnotwen-
digen Wahrheiten orientierten Lehrplane des



Religionsunterrichts existieren bislang viele
Fragen, welche die Erfahrung mit der tech-
nischen Welt und mit der pluralen Gesell-
schaft stellt, so gut wie gar nicht. Fur den
Religionsunterricht wird dies in dem Augen-
blick verhangnisvoll, da der Eindruck ent-
steht, der Lehrplan sei ein Instrument daflr,
je schwieriger eine Frage eingeschatzt wird,
sie um so eher beiseite zu schieben. Dar-
Uber hinaus miBte fur unsere kunftige Lehr-
plangestaltung der Zusammenhang von Fra-
gepotenz und Antwortsystem insofern ein
generelles Kriterium der Stoffauswahl wer-
den, als alle Inhalte geeignet sein mussen,
Ausgangspunkt fur Frageoperationen im Un-
terricht zu werden. Damit mussen die frag-
mentarischen Hinweise dazu, wovon der Re-
ligionsunterricht zu reden hat, abgebrochen
werden. Es gilt nur noch hinzuzufigen, daB
die von der religionspadagogischen Sprach-
besinnung dringend verlangte Lehrplanrevi-
sion flir den Religionsunterricht zweifellos
dadurch erheblich erschwert wird, als hin-
sichtlich der spezifisch religionspadagogi-
schen Lehrplandeterminanten derzeit eine
erhebliche Unsicherheit besteht. Es gibt
nicht nur einen guer durch die Konfessionen
reichenden Pluralismus der Theologie, es
fehlt zur Stunde auch ein abgewogenes
Selbstverstandnis der Kirche, in dem es zu
einem Ausgleich zwischen der statisch-insti-
tutionell-normativen und der dynamisch-ak-
tual-funktionellen Bestimmung der Kirche
kommt. In der Frage der in den Interessen
und Erwartungen der Schiler zum Ausdruck
kommenden religidosen Ansprechbarkeit be-
steht ebenso Unsicherheit, wie es an einem
Konsens uber die allgemeinen Ziele der
Schule fehlt. All diese Schwierigkeiten be-
statigen jedoch nur, wie notwendig sich die
Religionspadagogik all diesen Fragen stellen
muB.

3. Reden von Gott mit Schiilern

Hatten die bisherigen Hinweise zur Sprache
im Religionsunterricht neue Versuche des
Redens von Gott im Auge, dann gewinnt von
der zweiten Betrachtungsweise her, also von
denen, zu denen der Religionsunterricht von
Gott redet, unsere Thematik eine erneute
Differenzierung, entsprechend den Bildungs-
und Altersstufen. Diese Frage ist von der
Sprache her insofern wesentlich, als der

LernprozeB im Religionsunterricht einen
Wegcharakter annehmen mufB. Er muB wie-
derum fur den Schuler verstehbar und
durchschaubar machen, daB und wie er von
einer bestimmten Stufe seiner Glaubens-
erfahrung frei werden muB, daB er sie be-
wuBt opfern muB, durch reifendes Verstand-
nis und kritische Reflexion andern muB, um
in einer jeweils neuen Weise zum gemeinten
Sachverhalt vorzustofB3en.

Funktionsziele des Grundschulunterrichts

Beispielhaft sei dies fur die Schiler der 1.
und 2. Bildungsstufe verdeutlicht. Fur die
Schuler dieses Alters ist die unmittelbare
Erkundung der Wirklichkeit das hervortre-
tende Prinzip des Erkennens: Ansehen, An-
fassen, Umgehen sind die bestimmenden
Kategorien. Der Unterricht wird also vorwie-
gend solche Gegenstande aufsuchen oder
zuganglich machen, die fur die Schiler in
diesem Sinne greifbar sind. Heinrich Roth
(Psychologie des Lehrens und Lernens, Han-
nover 1965, 111 ff) hat unterrichtspsycholo-
gisch das Prinzip der originalen Begegnung
herausgestellt. «Das erste Beginnen jeder
Methodik», so erklart er, «muf3 deshalb sein,
das originale Kind, wie es von sich aus in
die Welt hineinlebt, mit dem originalen Ge-
genstand, wie er seinem eigentlichen Wesen
nach ist, so in Verbindung zu bringen, daB
das Kind fragt, weil ihm der Gegenstand Fra-
gen aufgibt, weil er eine Antwort fur das
Kind hat.»

Herkémmliche Funktionsziele
des religiosen Anfangsunterrichts

Wie weit unser herkdbmmlicher Religionsun-
terricht davon entfernt ist, wird an den Funk-
tionszielen des religiésen Anfangsunterrichts
sichtbar. Die Unterrichtsinhalte dienen hier
der emotionalen Erlebnissteigerung sowie
der tieferen Beheimatung im kirchlichen Le-
ben durch die im Kirchenjahr erfahrbare Be-
rihrung mit der kirchlichen Wirklichkeit. Der
liturgisch-mystagogische Rahmen soll weiter
die Beschaftigung mit biblischen Stoffen
grundlegen und motivieren, und in gleicher
Weise dient er der Grundlegung des Kir-
chengeschichtlichen Unterrichts in der Be-
gegnung mit den Heiligengestalten des Kir-
chenjahrs. Alle diese Lernziele sind wieder-
um von einer idealen Norm abgeleitet und

562



563

sind schwerlich dazu angetan, von den
Funktionszielen der Schule her einen Lern-
prozeB in Gang zu bringen, der den Glau-
ben in seiner die Welt verandernden Dyna-
mik sichtbar macht.

Sprachbestimmte Neuansatze

Ein Ernstnehmen der Funktion der Sprache
im LernprozefB durch den Religionsunterricht
muBte sich hier in der allgemeinen Erkennt-
nis ausdricken, daB er sich bei der Suche
nach sach- und kindgemaBen Stoffen davon
leiten 14Bt, ob diese geeignet sind, die Schi-
ler durch religiose Sachverhalte in offene
Fragen ihres Lebens und unserer Welt einzu-
weisen., Wiederum ist hier AnlafB, auf den
Katechismus des Don Mazzi zu verweisen. Er
beginnt mit dem Thema Freundschaft (Die
Botschaft Jesu im lIsolotto, 41 ff), naherhin
mit der Aufforderung an jedes Kind, an
einem eigenen Erlebnis zu zeigen, wie eine
Freundschaft zustande kommt. Auf dem Hin-
tergrund der Umwelt in Schule, Pfarrei,
Spielkameradschaft, in der die Kinder leben,
soll deutlich werden, wie falsch Menschen
sich verhalten, wenn sie sich nicht verste-
hen, im Streit liegen, miteinander nicht spre-
chen und arbeiten. Zugleich aber auch, was
es bedeutet, wenn sie sich wirklich Freund
sind. Die dem Alter gemafBe Sinnerhellung
vom Evangelium her wird dadurch gegeben,
daB Joh 1,35—50, die Berufung der ersten
Junger, dahingehend ausgelegt wird, daB die
Freundschaft zwischen Jesus und seinen
Aposteln auf gleiche Weise entstand und
wuchs, wie die Freundschaft zwischen
Schul- und Spielkameraden. Dem lebens-
kundlichen Thema Freundschaft ist hier das
Lernziel zugeordnet, daB die Schule bewuBt
die schon zuvor angebahnte Ausweitung des
religiosen Sachverhalts «Vater mag mich,
Mutter mag mich» in den Rahmen der Klas-
sengemeinschaft hinein verlangt, verbunden
mit der Erkenntnis, daB das Gemochtwerden
ein Mogen der anderen als religiose Aufgabe
zur Voraussetzung hat.

Neben lebenskundlichen Themen bieten sich
fur die 1. Bildungsstufe im Religionsunter-
richt vor allem kirchenkundliche Themen an.
In Ergéanzung und teilweise in Ablosung der
bisherigen Funktionsziele miBte auch hier
der Religionsunterricht sich von der von der
Lernpsychologie geforderten originalen Be-

gegnung leiten lassen. Das bedeutet, das
Kind muB die Kirche anstatt im liturgisch-
mystagogischen Ordnungsrahmen in mog-
lichst vielen Inhalten, Aufgaben und Anspru-
chen in ihrem Lebens- und Funktionszusam-
menhang kennenlernen. Ein sich dabei u. a.
anbietendes Lehrverfahren ist der Unter-
richtsgang in seinen verschiedenen Mdglich-
keiten: Besuch des Kirchengebaudes, kirch-
licher Einrichtungen und Veranstaltungen,
Begegnungen mit Funktionstragern in der
Kirche. Sein Lernziel wird ein solcher Unter-
richtsgang wiederum um so besser errei-
chen, wenn der Unterrichtende moglichst
wenig ungefragt — wie ein Fremdenfuhrer
— Informationen gibt, sondern Fragen be-
antwortet, welche die Schiler stellen. Dar-
uber hinaus muf3 er in einem an der Funktion
der Sprache orientierten Unterricht seine
Aufgabe auch darin sehen, das allzu Ver-
traute und scheinbar Bekannte zu verfrem-
den, damit es zu einer Fragehaltung beim
Schiler kommt.

Verwendung von Bibeltexten

Bei einem derartigen didaktischen Vorgehen
werden herkoOmmlich selbstverstandliche
Thesen wie die folgende hochst fragwurdig:
selbstverstandlich muB man mit der Schép-
fung beginnen; denn schlieBlich muB ja die
Welt erst dasein, damit es dann weitergehen
kann und damit man spater etwas von Jesus
erzahlen kann. Gemeint ist, daB historische
oder liturgisch-mystagogische Abfolgepro-
gramme dann keinen Sinn haben, wenn der
entsprechende Horizont beim Kind nicht vor-
handen ist. Dabei wird auch die ganze Pro-
blematik der Verwendung von Bibeltexten in
den ersten Unterrichtsjahren deutlich. Die
neuere Religionspadagogik ist weit weniger
als bisher geneigt, unreflektiert maoglichst
viel Begebenheiten des Alten und Neuen Te-
staments bei den Kindern des Grundschul-
alters durch emotionale Operationen einzu-
senken. Gerade an dieser Stelle ist jedoch
die Sprachbesinnung geeignet, vor falschen
SchluBfolgerungen zu warnen.

Funktion der Erzahlung

Es war die Rede von der Funktion der Er-
zahlung flr die Sprachlichkeit des Glaubens.
Gerade die Erzahlung wiederum ist im Reli-
gionsunterricht in den zurlckliegenden Jah-



ren recht problematisch geworden. Immer
wieder wurde die Frage gestellt: welchen
Jahrgangen kann und darf man vernunftiger-
weise erzdhlen. Von der Sprachbesinnung
her erweist sich die weitverbreitete Meinung,
Erzahlen sei eine Methode des Grundschul-
unterrichts, als recht kurzschlussig. VYon der
Erzahlung wird verlangt, daB der Erzahlende
eine sinnvolle Auswahl unter den Fakten trifft,
und dazu missen die Fakten flr ihn bereits
einen Sinn bekommen haben. Weiter wird
von der Erzahlung verlangt, daB der Erzah-
lende selbst in einer spezifischen Weise in
der Erzahlung enthalten ist und drittens, dai3
sie die Harenden so mitbedingt, daB diese
in der Erzahlung mitwirken. Bei solchen Vor-
aussetzungen ist der Lehrer, der in der
Schule erzahlt, Reprasentant der sich in der
Erzahlung mitteilenden geistigen Tradition
der Welt, fur welche die Schule da ist. Die
Teilhabe auch des reifsten Schilers an die-
ser Uberlieferung ist dann schlechterdings
daran gebunden, daB3 ihm erzahlt wird. Das
setzt nur voraus, daB die Erzahlung nicht
miBverstanden wird als Veranstaltung furs
Herz und Gemut der Kleinen. Damit ist nicht
gesagt, daB im Religionsunterricht nur er-
zahlt werden sollte, aber es darf anderer-
seits keine Altersstufe generell von der Er-
zahlung ausgeschlossen werden. Es gilt sie
anzuwenden, wenn und insoweit die Unter-
richtssituation dies erfordert.

4. Realitdtskontrolie durch
Sprachbeobachtung

Mit dem Thema Religionsunterricht und
Sprache verbindet sich ein weiterer grundle-
gender Aufgabenbereich, der abschlieBend
wenigstens angedeutet werden soll; gemeint
ist die Inangriffnahme einer Kontrolle der
religionspadagogischen Realitat mit erfah-
rungswissenschaftlichen Mitteln. Was davon
erwartet werden kann, ist vor allem eine Ver-
tiefung des methodischen BewuBtseins, das
Offenheit fur neue Erfahrungen und das In-
fragestellen unkontrollierter Voraussetzun-
gen ermoglicht. Auch hier kann ich nur
einen Teilbereich herausgreifen.

Es ist viel Berechtigtes daran, den «unbe-
kannten Schuler» als das Dilemma des Reli-
gionsunterrichts anzusprechen. Die Bedeu-
tung empirisch anzustellender Beobachtun-
gen liegt dann generell darin, dafB der Reli-

gionsunterricht von der Funktion der Spra-
che her gezwungen ist, die tatsachliche Si-
tuation des Schulers zur Kenntnis zu neh-
men. Die Beobachtung dient hier der Ruck-
koppelung der Theorie an die Praxis, indem
sie Fehler und Schwierigkeiten aufdeckt und
durch eine fundierte Diagnose eine kritische
Thecorie ermoglicht. Unter dem Aspekt der
Sprachbesinnung geht es naherhin um die
Beobachtung der Schulertheologie. Was ist
damit gemeint?

Da wird bei Zehnjahrigen die Berufung des
Moses behandelt. Die AuBerungen der Kin-
der dazu lauten etwa: Da ist etwas Marchen-
haftes daran, daB der Busch nicht aufbrennt.
Es ist nicht merkwurdig, daB Moses seine
Schuhe ausziehen muBte. In der Kirche zieht
man ja auch die Mitze ab. Man macht auch
eine Kniebeuge. Moses wollte nicht spre-
chen, weil er vielleicht zu heiser war. Man
kann merken, daB Gott etwas mit dem Moses
vorhatte. SchulerauBBerungen dieser Art die-
nen in mehrfacher Weise als Information fur
eine kritische Theorie des Religionsunter-
richts. Sie verweisen in einen Zusammen-
hang zurlck, der als sprachliches Bezugs-
system zu bezeichnen ist. Jede sprachliche
AuBerung des Schilers gehdrt in ein derarti-
ges Bezugssystem, von dem wiederum die
Struktur der Information und Kommunikation
im Unterricht abhangt. In dem genannten
Beispiel wird die Berufung des Moses einer-
seits nach einem MafBstab beurteilt, der die
Welt der Offenbarung noch nicht von der
Marchenwelt abzugrenzen vermag und in der
zweiten Antwort von den eingelbten Ge-
wohnheiten der liturgischen Umwelt her. Die
Erlebnisstruktur des Vertrauens zu einer Ge-
ordnetheit des Daseins spricht sich in der
dritten Antwort aus und in der vierten die
Offenheit fur den Anspruch einer groBeren
Wirklichkeit.

Wenn nun heute viel von Sprachbarrieren
die Rede ist, welche die Bildungschancen
erheblich beeinflussen, dann wird damit zum
Ausdruck gebracht, daB jedes sprachliche
Bezugssystem immer auch einen sprach-
soziologischen Aspekt hat. So werden in
einer 9. Volksschulklasse auf die Frage nach
der Jungfrauengeburt folgende Antworten
gegeben: Eine Geburt vor der Hochzeit; eine
nicht verheiratete junge Frau wird schwan-
ger; in der Zeitung steht, daB heute auch

564



565

schon dreizehnjahrige Madchen ein Kind be-
kommen; Jesus ist ein uneheliches Kind.
Beobachtungen der Schiulertheologie geben
jedoch nicht nur Aufschlisse Uber sprach-
liche Bezugssysteme, die der Religionslehrer
kennen muB, sie geben ebenso Einblicke in
lerntheoretische Zusammenhange. Sie be-
statigen etwa die didaktische Binsenwahr-
heit, daB Kinder Begriffe als Mittel ihres Er-
kennens dann noch lange nicht verstehen,
wenn sie diese verbal beniitzen. Die vor
allem fur die Hauptschule oft konstatierte
Langeweile des Religionsunterrichts und das
ihr korrespondierende Fehlen der Schiler-
fragen durfte weithin einer theologischen
Begrifflichkeit angelastet werden, in der die-
ser Religionsunterricht erfolgt.

Wenn damit der fragmentarische Uberblick
Uber die Bedeutung der Sprache im Reli-
gionsunterricht beendet werden muB, dann
sollte sichtbar geworden sein, welch ent-
scheidende Bedeutung all dies fur das wei-
tere Geschick des Religionsunterrichts hat.

Literaturhinweise:

Sprache und Wirklichkeit, Minchen 1967 (Dtv, Nr.
432).
G. Siewerth, Philosophie der Sprache, Einsiedeln
21968.
H. G. Gadaumer, Wahrheit und Methode, Tubingen
21965.
O. F. Bollnow, Sprache und Erziehung, Stuttgart

Umschau

Koordination des Geschichtsunterrichts

GemaB Auftrag der norwestschweizerischen Erzie-
hungsdirektorenkonferenz  (Aargau, Baselland,
Baselstadt, Bern, Luzern und Solothurn) hat die
Interkantonale Koordinationskommission fur den
Geschichtsunterricht im Méarz 1968 ihre Arbeiten
aufgenommen. Heute prasentiert die Kommission
als erste Resultate:

1. Lehrplane fur 6.—9. Schuljahr (Variante A fur
gehobenen, Variante B fur Volksschultyp).

2. Thesen zur Didaktik und Methode des Ge-
schichtsunterrichtes.

3. Vorschlage zum staatsbirgerlichen Unterricht.

Nachdem die nordwestschweizerische Erziehungs-
direktorenkonferenz Lehrplane und Thesen ge-
nehmigt hatte, orientierte die Kommission die zu-

1966.

H. Noack, Sprache und Offenbarung, Gutersloh
1960.

K. Riesenhuber, Existenzerfahrung und Religion,
Mainz 1968.

P. Schiitz, Charisma Heffnung, Hamburg 1962.

H. D. Bastian, Verfremdung und Verkindigung,
Munchen 1965.

Ders., Didaktische Anatomie im Religionsunter-
richt, in: Theologia practica 1 (1966), 170—185.
Ders., Theologie der Frage, Miinchen 1969,

P. M. van Buren, Reden von Gott in der Sprache
der Welt, 1965.

H. Roth, Padagogische Psychologie des Lehrens
und Lernens, Hannover 81965.

H. Gausmann, Die Sprache des Kindes im Vor-
schulalter, Hannover 1966.

A. und E. Kern, Sprachenschopferischer Unter-
richt, Freiburg 31962.

J. Ernst (Hrsg.), Zerbrochene Gottesbilder, Frei-
burg 1969.
H. Halbfas,
21969.

M. Mezger, Mit Schulern von Gott reden — was
heiBt das?, in: W. G. Esser (Hrsg.), Die religions-
padagogische Grundfrage nach Gott, Freiburg
1969.

W. G. Esser (Hrsg.), Zum Religionsunterricht mor-
gen, Minchen 1970, bes.: P. M. van Buren, Christ-
liche Erziehung post mortem Dei, 11—21; E. Feifel,
Die Sprache des Religionsunterrichts in den Di-
mensionen von Zukunft und Hoffnung, 43—58.
E. Feifel, Religionspadagogische Realitatskon-
trolle, in: Katechetische Blatter (95) 1970, 321—
342.

Fundamentalkatechetik, Dusseldorf

standigen Instanzen der sechs Kantone sowie
die Vertreter der Ubrigen deutschschweizer Kan-
tone und eroffnete das Vernehmlassungsverfah-
ren, das auf ein Jahr befristet ist. Mehrere Schu-
len haben ihren Geschichtslehrplan bereits auf
den Rahmenlehrplan der Koordinationskommis-
sion abgestimmt und arbeiten versuchsweise mit.
Die Kommission setzt nun ihre Tatigkeit fort mit
der Vorarbeit zur Schaffung von geeigneten
Lerrmitteln, insbesondere fir ein Lehrmittel der
Variante B, das ein besonders dringendes Be-
durfnis ist. Eine Umfrage in allen sechs Kantonen
hat sie mit den Wunschen der an diesen Stufen
unterrichtenden Lehrkrafte vertraut gemacht.
Diesbeziigliche Antrage an die Erziehungsdirek-
torenkonferenz sind in absehbarer Zeit zu erwar-
ten. Dokumentationsmaterial (Thesen, Lehrplane
usw.) stellt, solange Vorrat, das Sekretariat (Dr.
R. Salathé, Gymnasium Munchenstein BL) oder
das Préasidium (Dr. O. Allemann, Kantonsschule
Solothurn) zur Verfugung.



	Sprachprobleme des Religionsunterrichts

